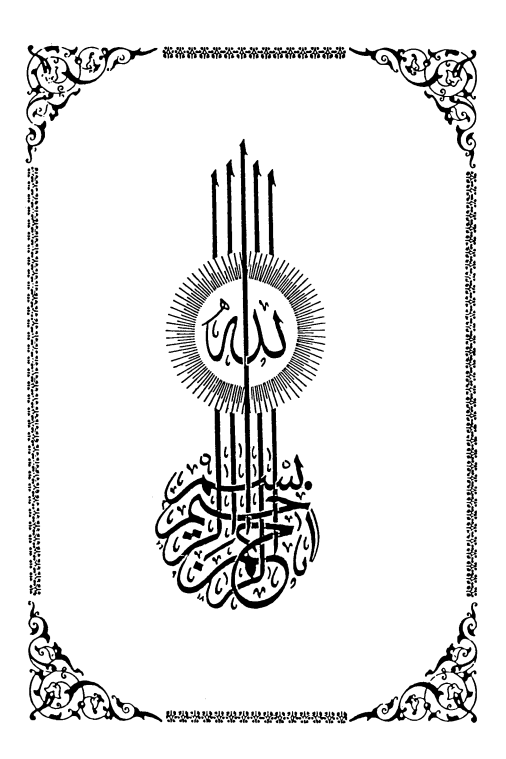
# مُؤْمِّ وَعَبَالُهُ خَلْقَ لَامْنِيْ لُوسِيْتُمُ اللهُ الْمُنْتِينِ الْمُسَيِّرِينَ الْمُسْتِينِينَ

# المنابع المناب

تاليف الأسناذ الدكتورمقداد يالجين الحاصل على جَائزة الملك فيصَل العَالمية في الدراسَات الإسلاميَة

> دَارِعُـالمَالكُتُبُ للطباعة والنشروالتوزيع الربــاض





## حُ قوق الطّ بُعِ مَح فُوطَة الطبعة الأولحث ١٤١٣هـ ١٩٩١م

دار عالم الكتب الطباعة والنشر والتوزيع



#### إهسداء

إلى هذا العالم الإنسان أستاذي الدكتور محمود قاسم عميد كلية دار العلوم ورئيس قسم الفلسفة الإسلامية فيها · · تقديراً لأفضاله ولتوجيهاته الرشيدة ، واعترافاً بالجميل ووفاء بالعرفان أهدى إليه هذا الجزء من الكتاب ·

#### تقدير وشكر

لما كان أصل هذا الكتاب رسالة جامعية ( ماجستير ) قدمت بعنوان الاتجاه الأخلاقي في الإسلام دراسة مقارنة قدمت إلى قسم الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم بجامعة القاهرة ، وقد تفضل بمناقشتها الأساتذة الفضلاء : الدكتور عبد الحليم محمود وزير الأوقاف وشئون الأزهر ، والدكتور محمود قاسم عميد الكلية ورئيس قسم الفلسفة الإسلامية فيها ، والدكتور محمد رشاد سالم رئيس قسم الدراسات الفلسفية والاجتماعية بجامعة عين شمس ، رأيت عند الطبعة الثانية أن يكون العنوان : علم الأخلاق الإسلامية لأن العلم يفيد اثبات القيم على أسس ثابتة ، ولأن علم الأخلاق الإسلامية من مجموعة العلوم الإسلامية الأخرى يجب أن يأخذ حقه من الدراسة تعليماً وتربية في المناهج التعليمية ، ثم إن لغياب هذا العلم في تلك المناهج وهضم حقه قد خسرنا الكثير في أخلاقيات الأجيال ، وضياع الهوية الأخلاقية في بنائها وقد ترتب على ذلك من الخسائر البشرية والاقتصادية التي نبينها في ثنايا الكتاب بكل أبعاده ماأمكن.

ومع هذا التغيير رأيت من الواجب – عند النشر – أن أقدم تقديري وشكري لهم لما أبدوا من الآراء والتوجيهات ، كما أقدم تقديري وشكري إلى كل من أسدى إلي يدا في هذا الصدد .

#### مقدمة عامة للموسوعة

في هذه المقدمة سنتكلم عن دوافع إنجاز هذه الموسوعة كما سنتكلم عن أهمية الأخلاق وأهمية التربية الأخلاقية للأفراد والجماعات والشعوب على حد سواء

ولإدراكي لهذه الأهمية فقد كرست جزءاً كبيراً من حياتي لها ، إذ استغرقت الدراسات الأخلاقية ثماني سنوات متواصلة من عمري ، وكنت متفرغاً فيها لهذه الدراسة ، ولم أكن قد تزوجت ، ولم تكن لى في الوقت نفسه وظيفة ، ولهاذ كان جلَّ وقتى منصباً على هذه الدراسة ، وكان الدافع الأساسي إلى هذه الدراسة هو رؤيتي المشكلات الاجتماعية وتحليلي لأسبابها وبخاصة مشكلة ازدياد الجرائم الظاهرة والباطنة في الحياة الاجتماعية العامة وفي الإدارات أو الدوائر الحكومية ، وبالذات في مجال التربية والتعليم ، وبخاصة تلك الجرائم والانحرافات الخطيرة التي تفتك بكيان الدولة والمجتمع من الناحية الاقتصادية والوظيفية والاجتماعية ، ذلك أنها تثير العداوة والبغضاء والصراعات الاجتماعية بسبب انتشار الاختلاسات الظاهرة والباطنة من أموال الدولة من قبل بعض الموظفين وبسبب انتشار الظلم والمحاباة والرشوة والغش والتزوير وماأشبه ذلك ، وهي كلها ترجع أساساً إلى النقص الخلقي - وعندما نظرت إلى المنحرفين والمفسدين الذين يفسدون ويرتكبون جرائم تتسع آثارها وتمتد على نطاق واسع ، وجدَّتهم من المتعلمين الذين تخرجوا في المدارس والمعاهد والجامعات ، فقلت ألم يتلعم هؤلاء الأخلاق في المدارس ؟ ، ونظرت إلى المناهج التعليمية فوجدتها تفتقد هذه الدراسَات الأخلاقية بصفة عامة ، ووجدت أيضاً في بعض البلاد

الأخلاقيات تدرس باعتبارها عادات وتقاليد وأعرافاً سائدة في المجتمع ، وهي تتغير بحسب الزمان والمكان ، وهي تقوم على دراسات نقدية توجه أحياناً ضد الأخلاق والقيم بأنها تقاليد وأعراف اجتماعية لاتحمل في ذاتها قيمة ثابتة كما تحمل القوانين العلمية التي تنظوي على قيمها في ذاتها ، وبخاصة فانها تقرر أحياناً في بعض الجامعات والمدارس بطريقة غير موجهة ، وعلى هذا الأساس تدرس من زوايا وآراء فلسفية مختلفة ومتناقضة بين آراء الغربيين والشرقيين ، عا يجعل الطلاب في حيرة ، ويقولون أين الحق ؟ أليست هناك حقائق أخلاقية ثابتة ؟ هل هي مجرد آراء متضاربة ومتناقضة ؟ إن مثل هذه الدراسات الأخلاقية تهون من شأن القيم الأخلاقية إذ إنها بدلاً من أن تدفع الناس إلي التمسك بها تقتل روح هذا التمسك في نفوس المتعلمين ، وغيابها قد يكون أفضل من وجودها .

وزاد اقتناعي بأهمية تعليم الأخلاق وبأهمية التربية الأخلاقية نتيجة بعض الوقائع حيث علمت من خلالها أن مجرد الاهتمام بالعلوم والتقدم فيها لايصلح شيئاً من النفوس ولايساعد على انتشار الأخلاق وقيمها في حياة الأفراد والجماعات .

فمن تلك الوقائع مثلاً: كنت سألت عن حال مدينة كنت زرتها منذ عشر سنوات ، من حيث الصلاح والفساد ، فقال الذي يتردد عليها : لقد انتشر الفساد فيها انتشاراً فظيعاً ، فلما استفسرت عن السبب ، قال السبب هو إنشاء الجامعة فيها ، فقلت : هل الجامعة تكون سببا للفساد ؟ إن هذا لتفسير عجيب، فالجامعة مفروض أن تكون منار إصلاح وإشعاع نور وهداية وتهذيب الأخلاقيات،

فقال الأمر ليس كذلك ، ولما استفسرت عن بقية الموضوع قيل لى إنها جامعة علمية لاتبالي بالأخلاق ولا بالقيم والآداب بل تفسد أخلاقيات الشباب لأنها تسمح بالاختلاط بين الجنسين بدون حدود في الشواطيء ومرافق الجامعة ومساكنها ، والاختلاء في الغرف المخصصة من أجل المذاكرة ، ولقرب غرف نوم الطلاب والطالبات في المبنى الواحد لامانع من الاختلاء بحكم الزمالة والمذاكرة ٠ ومن تلك الوقائع أيضاً ماحصل أثناء زيارتي لإحدى المدن الشهيرة ، وأثناء زيارتي ونحن نطوف بأرجائها كنا نمر من جوار سور كبير ، فسألت الذي يطوف بي عن السور وعما بداخله ،فقال : إن أكبر المجرمين من اللصوص والقتلة والخونة في المجتمع يتربون في داخل هذا السور ، فقلت عجباً كيف يكون هذا ؟ ألا تعلم الدولة ذلك ؟ قال : بلى ، إن الدولة هي التي تربيهم كذلك ، فزادت دهشتي ، فقلت يارجل اشرح كلامك كيف يكون هذا ؟ فقال إن بداخله جامعة كذا ، فقلت وهل الجامعة تربي اللصوص والمجرمين ؟ فقال نعم ، وقال ألا ترى الذين يسرقون من الأموال العامة والذين يأخذون الرشاوي والذين يزورون الوثائق في الدوائر هم من خريجي الجامعة ؟ ثم بدأ يعرض بعض التفصيلات ، من ذلك كيف أن أحد المحامين سبب إفلاسه بسبب حادثة مرورية ، اعطاه مبلغاً من المال ليدافع عنه ، فأخذ مالاً من خصمه ، فحول القضية إلى قضية استمرت شهوراً حتى أفلس .

ومثال آخر مرضت زوجته وأخذها إلى طبيب فطلب منه مبلغاً كبيراً ليعمل لها عملية لأن حالتها خطيرة تستدعي عملية عاجلة ، فدفع المبلغ ثم أجرى العملية وتوفيت الزوجة على أثرها ، وبعد ذلك تبين أن الحالة كانت بسيطة وماكانت تستدعي العملية ، وإنما أجراها من أجل المال ، قال محدثي : هذا مثل من أعمال هؤلاء الذين تخرجوا في هذه الجامعة قتلوا امرأتي وسرقوا أموالي باسم

العملية وباسم المحاماة .

وإني بدوري أذكر مايشبه هذه الوقائع ، كما يمكنني ذكر عشرات الأمثلة مما ما شاهدت وقرأت وعلمت عن طريق محادثة بعض رجال الدولة الذين تحدثوا عن مثل تلك الجرائم الواقعة من موظفى الدولة أيضاً .

وبعد أن اقتنعت بأهمية الأخلاق في حياة الفرد والمجتمع والدولة ، اقتنعت بالأهمية نفسها بأن كل إصلاح فردي واجتماعي يجب أن يبدأ من تعليم الأخلاق بطريقة خاصة حسب اتجاه وتوجيهات وأهداف تبدأ من منطلقات ومسلمات تدفع إلى التمسك بالأخلاق وتساعد على الالتزام بها لدى المتعلمين .

ولهذا اتجهت لدراسة الأخلاق من منطلق الاتجاه الإسلامي ، لأن الدراسات الأخلاقية إن لم تكن موجهة ولم تقم على عقيدة وإيمان ثابت بقيمتها التربوية .

ولهذا فإن كثيراً من الدراسات الأخلاقية عندما بدأت من منطلق اجتماعي بأنها ظاهرة اجتماعية والمجتمع من حقه أن يغير أخلاقياته لأنه سيد الأوضاع ولاضير في تغيير الأخلاقيات ، ثم لم لاتقم على عقيدة أو أساس ديني نتيجة لذلك ، فقدت تلك الدراسات قيمتها ولم تؤثر في نفوس الأجيال ، وبخاصة إذا أختلطت مفاهيمها بمفاهيم العادات والتقاليد التي لايخسر المجتمع بتغيرها أو تعديلها ، أما الأخلاق في نظر الإسلام فهي سيد المجتمع ، فالمجتمع يجب أن يخضع لها بدلاً من أن تخضع الأخلاق للمجتمع .

ولهذا كله فإن التعليم الأخلاقي والتربية الأخلاقية يجب أن يأخذا أهميتهما بقدر أهمية العلوم في المدارس والجامعات على أقل تقدير ·

## أهداف تعليم الأخلاق

إن التعليم حسب أهداف محددة يجب تحقيقها من خلال أساليب التدريس وبوسائها الخاصة التي تؤدي إلى تحقيقها ، فالأهداف بمثابة معايير من خلالها نعرف تحققها أو عدم تحققها ونستطيع تقويم أساليب تعليمها .

وأهم أهداف تعليم الأخلاق في الاتجاه الإسلامي هي مايلي :

- ١- بيان حقائق القيم الأخلاقية الإسلامية ومبادئها وميادينها .
- ۲- التبصير بشمولية روح الأخلاق الإسلامية على كل تصرفات وسلوكيات الناس الفردية والاجتماعية .
- ٣- إبراز أهمية وأثر القيم الأخلاقية الإسلامية من الناحية العلمية
   والاجتماعية والإنسانية والحضارية المادية والمعنوية .
- ٤- إظهار خصائص وعميزات القيم الإسلامية بالنسبة إلى الأخلاقيات
   البشرية الوضعية .
- ٥- وضع المعايير الخلقية الإسلامية أمام المتعلمين ليستطيعوا توجيه
   سلوكهم وتقويم السلوكيات في ضوئها .
- ٦- تكوين القناعة بثبات القيم الأخلاقية الإسلامية وأنها ليست خاضعة للتغيرات الاجتماعية بل إن التغيير والتكوين الاجتماعي يجب أن يخضع لهذه القيم .
- ٧- تكوين الإيمان بالعلاقات الثابتة والمتينة بين العقيدة الإسلامية والقيم الأخلاقية الإسلامية .

٨- الإشعار بأن تعليم الأخلاق لايعني مجرد توصيل المعلومات الأخلاقية
 إلى الأذهان فقط ، بل يعني الإشعار بالمسئولية الأخلاقية وبتطهير النفوس
 وتزكيتها من الرذائل والشرور وتحليتها بالفضائل ومكارم الأخلاق .

٩- تكوين الشعور بالمحبة للفضائل والكراهية والنفور من الرذائل والشرور
 ١٠- تنمية الميول نحو العمل بالقيم الأخلاقية والدعوة إليها مااستطاع المعلم إلى ذلك سبيلاً في المدرسة وخارجها

ولابد مع ذلك من تعليم الأخلاق في إطار معايير ثابتة بها يعرف الدارس القيم الأخلاقية وبها يستطيع أن يميز بين العادات والتقاليد وبين القيم الأخلاقية

وقد بينا تلك المعايير بشيء من التفصيل وقسمناها إلى قسمين معايير الأخلاق الإسلامية في الجزء الأول من هذه الموسوعة ومعايير التربية الأخلاقية في الجزء الثانى منها .

ولكي يكون التعليم الأخلاقي مؤثراً في السلوك الأخلاقي لابد من تحقيق الأمرين ، الأول : دراسة الأخلاق من حيث كونها علماً من العلوم الإسلامية ، والقسم الثاني : التربية الأخلاقية الإسلامية ، وهذا النوع من الدراسات للأخلاق الإسلامية تميزت به هذه الموسوعة عن غيرها من الدراسات الأخلاقية الأخرى التي تقتصر على الجانب الأول ، ولاتتناول القسم الثاني إلا قليلاً ، كما سنتناول في الجزء الثالث نظام الأخلاق الإسلامي ،

ولهذا فإن هذه الدراسة - من هذه الزاوية - تعد من أوسع الدراسات الأخلاقية من حيث الشمولية على الجوانب الثلاثة المهمة ·

والآن أرى من الأهمية أن أتعرض لأهمية كل جانب ٠

## أولاً: أهمية الأخلاق:

ونذكر جوانب هذه الأهمية في النقط الآتية :

(۱) – أهمية الأخلاق باعتبارها من أفضل العلوم وأشرفها · ذلك أن علم الأخلاق – بالتعريف المختصر – هو علم الخير والشر والسلوك النافع والضار والطيب والخبيث ، ولهذا عندما يحاول بعض العلماء بيان قيمة علم الأخلاق بالنسبة للعلوم الأخرى فمنهم من يقول : إنه إكليل العلوم جميعاً ، ومنهم من يقول : إنه تاج العلوم ، ومنهم من يقول : إنه زبدة العلوم ، ذلك أن العلوم الأخرى أساساً تساعد على الأخلاق في الكشف عن الخير والشر وعن النافع والضار وهما موضوع الأخلاق ، ولهذا أيضاً فإن علم الأخلاق يستخدم العلوم الأخرى في الكشف عن مهمته وتحقيق أهدافه · وتعتبر تلك العلوم وسائل معبنة لتحقيق هذا العلم ·

(٢) – إن السلوكيات الأخلاقية وآدابها هي التي غيز سلوك الإنسان عن سلوك البهائم سواء في تحقيق حاجاته الطبيعية أو في علاقاته مع غيره من الكائنات الأخرى ، فالآداب زينة الإنسان من حيث الجنس والأكل والشرب والنظافة وتذوق السلوك الجميل وغييزه عن السلوك القبيح والبحث عن أفضل العلاقات وأحسنها في المعاشرة والمحادثة والتعاون والتآلف وتبادل المحبة والإكرام والإحسان والتراحم والتعاطف وغيرها .

ولهذا فالآداب الأخلاقية زينة الإنسان وحليته الجميلة ، وبقدر مايتحلى بها الإنسان يضفي على نفسه جمالاً وبهاءً ، وقيمة إنسانية .

(٣) - أهمية الأخلاق من حيث إن هدفها تحقيق السعادة في الحياة الفردية والجماعية .

ذلك أن الحياة الأخلاقية هي الحياة الخيرة البعيدة عن الشرور بجميع أنواعها وصورها ، فكلما انتشرت هذه الحياة انتشر الخير والأمن والأمان الفردي والاجتماعي ، وتنتشر أيضاً الثقة المتبادلة والألفة والمحبة بين الناس ، وكلما غابت هذه الحياة انتشرت الشرور وزادت العداوة والبغضاء ، والنفور والتناحر والتكالب من أجل المناصب ، ومن أجل المادة والشهوات ، والشرور أصلاً سبب التعاسة والشقاء في حياة الفرد والجماعة ، ولذا قال أحد الأخلاقيين الغربيين : إن الحياة من غير قيم – وإن كانت حلوة على الشفاه – فإنها مرة على القلوب والنفوس ، ولهذا أيضاً عندما يتكلم بعض علماء النفس عن عذاب الوجدان ، يقولون : أنها لظى جحيم يعض قلوبنا ليلاً ونهاراً ، ولهذا يرجع بعض علماء النفس الأمراض النفسية إلى عذاب الوجدان ، ويقول : إن كل مرض نفسي يبدو وراءه نقص خلقى .

(٤) – أهمية الأخلاق من حيث إنها وسيلة لنجاح الإنسان في الحياة ·

ذلك أن الإنسان الشرير والغاش والمعتدي على أعراض الناس وأموالهم أو على أنفسهم ، أو الذي يؤذي الآخرين لايكون محبوباً أولاً بين الناس ولايثقون به ولايتعاملون معه ، ثم إن الغشاش لابد من أن ينكشف غشه وخداعه في يوم من الأيام إن عاجلاً أو آجلاً وعندما يعلم أمره يعاقب أو يبعد عن وظيفته وإن كان تاجراً لايتعامل الناس معه وهذ يؤدي إلى فشله .

والطالب إذا غش فإنه لابد من أن ينكشف أمره إما في أيام الامتحانات

أو بعد أن يتولى الوظيفة ، لأن الغشاش يستخدم غشه ونيته السيئة أينما كان وسوف ينكشف أمره ، ولهذا قال الشاعر :

ومهما تكن عند امرء من خليقه

#### وإن خالها تخفى على الناس تعلم

ثم إن الطالب الذي يغش في الامتحان سوف يعتمد على الغش ، وهذا يؤدي إلى ضعف تكوينه العلمي ويظهر ذلك بعد التخرج وبعد مايتولى وظيفته .

(٥) - أهمية الأخلاق من حيث إنها وسيلة مهمة للنهوض بالأمة :

ذلك أن سقوط الأمم والحضارات كثيراً ماترجع أسبابها إلى الانهيار الأخلاقي فيها ، كما قررها بعض المؤرخين مثل جيبون وابن خلدون ·

الأخلاقيات الهدامة كثيرة منها: الظلم ونقض العهود والتناحر من أجل السلطة والعدوانية والتخريب، أما إذا انتشرت الروح الأخلاقية كالتضحية في خدمة الأمة وروح الاخاء والتعاون وتحقيق المساواة والعدالة الشاملة وتنفيذ العهود، سوف تؤدي إلى التقدم، ونجد أفراد الأمة يخترعون ويبدعون ويتفاخرون بتقدم أمتهم، ثم إن التقدم يكون نتيجة سيادة الأمن والاستقرار في المجتمع، ولايتحقق هذا وأمثاله إلا بانتشار الأخلاق والروح الخيرة والتعاون المثمر، والقيام بالواجبات والأعمال والصناعات كما ينبغي ويجب،

والحقيقة أني ماكنت أدرك سر أهمية الأخلاق في تقدم الأمم ونهضتها ، وكان مفتاح الوقوف على السر هو قراءتي لحوار جرى مع وزير التعليم الياباني قبل عشرين سنة تقريباً فيسأل الصحفي الوزير ويقول : ماسر تقدم اليابان هذا

التقدم ؟ فقال الوزير : السر يرجع إلى تربيتنا الأخلاقية وسيلة للنهرض بالأمة على ذلك النحو ، وبعد دراسة متعمقة لمناهج التعليم الياباني فيما يتعلق بالتربية الأخلاقية في المراحل المختلفة علمت السر وعرفت قيمة هذه التربية .

#### التربية الأخلاقية

والآن لننتقل إلى بيان أهمية التربية الأخلاقية ، التي من أجلها خصصت الجزء الثاني من هذه الموسوعة لدراسة أهمية هذه التربية ، أهمية التربية الأخلاقية .

تكمن أهمية التربية الأخلاقية بالنسبة لعلم الأخلاق من حيث إن وظيفة علم الأخلاق الكشف عن الخير والشر ، أو التعريف بهما وبيان مواضعهما في الحياة والسلوك ، لكن معرفة الإنسان بالخير والشر غير كافية للالتزام بالأول وتجنب الثاني .

والخطأ التربوي نشأ من هنا أصلاً ، ذلك أن بعض المربين ظنوا خطأ قديماً بأن العلم بالخير كاف للاتيان به ، والعلم بالشر كاف لتجنبه ، ولهذا كانوا يرون أن تعليم الأخلاق كعلم يكفي لتمسك المتعلمين بالأخلاقيات ، ولكن خطأ ذلك تبين لدى كثير من المربين بعد ذلك بأن العلم بالخير غير كاف لاتيانه ، والعلم بالشر غير كاف لتجنبه ، ذلك أن بعض الناس يعرفون أضرار بعض السلوكيات مثل مدمني المخدرات والخمور والسجائر ، فإنهم يعرفون باليقين أضرارها عن طريق التجربة ومعاناة ويلاتها ، ومع ذلك لايستطيعون تركها ، وإن بعض الناس يعرفون خبرية الفضائل ومع ذلك لايستطيعون فعلها ، وذلك بسبب ضعف إرادتهم أو لعدم قدرتهم على مقاومة أهوائهم أو لعدم استطاعتهم مواجهة

الصعوبات التي لابد من اجتيازها ليكون الإنسان فاضلاً خيراً ٠

فمن هنا بات من الضروري تذوق التربية الأخلاقية التي مهمتها الأولى تنشئة الأجيال على السلوكيات الخيرة والآداب الاجتماعية النبيلة وبناء قوة الإرادة وبناء الروح الخيرة القوية الدافعة إلى الخير، ثم تكوين قناعة عقلية علمية بتلك القيم عن علم وبصيرة وإلى التضحية من أجل ذلك، عن وعي كامل لكل مايترتب على فعله وعلى تركه.

ولهذا كله أرى الإشارة إلى أهمية أهم جوانب التربية الأخلاقية فيما يلي: أهمية التربية الأخلاقية :

١- إنها خير وسيلة للقضاء على مشكلة ازدياد الجرائم والانحرافات بجميع أشكالها وألوانها . لأن وظيفة التربية الأخلاقية بناء جيل ملتزم بالخير ، متجنب للشرور والجرائم الناشئة عن الشرور والروح الإجرامية .

٢- إنها خير وسيلة لبناء خير فرد وخير مجتمع وخير دولة وخير حضارة
 إنسانية ، ذلك أن أهم وظيفتها إزالة الشرور من النفوس وتكوين الروح الخيرية
 في النفوس .

٣- إنها ضرورية لتحقيق التماسك والتجانس الاجتماعي لتحقيق النهضة الاجتماعية القوية . ذلك أن من أسباب تمزيق وحدة المجتمع والأسر والأخوة هي الشرور وعدم مراعاة الحقوق فانتشار العداوة والظلم بين الناس يمزق البناء الاجتماعي مهما كان صغيراً أو كبيراً ، والتربية الأخلاقية الإسلامية تبعد الناس عن العدوان والشرور وازالة هذه الشرور بين الناس ومن المجتمعات .

3- إنها ضرورية كوسيلة لتحقيق السعادة في الحياة الاجتماعية ، ذلك أن الشقاء والتعاسة الاجتماعية ناشئة عن الشرور وانتشار الانحراف والرعب في الحياة الاجتماعية ، والتربية الأخلاقية تربي الناس على إزالة الشرور والفتن ، وعلى نشرر المحبة في الحياة الاجتماعية لأجل تحقيق السعادة في المجتمع ، كما أنها تربي الأجيال على المسارعة في الخيرات والاستباق فيها كما يتسابق الناس في ميادين الألعاب وغيرها ، والسعادة تتحقق من سيادة الخير وزوال الشرور .

0- إنها ضرورية لبناء دولة قوية منظمة يعمل موظفوها بأمانة ونزاهة وإخلاص ، ذلك أن أية دولة تقوم على الانحلال وفساد الأخلاق فان عمرها يكون قصيراً ولايهنا فيها رجال الدولة ولا المواطنون ، وعلى العكس من ذلك فإن قامت الدولة على الأسس الأخلاقية وفي ضوئها إذا انتشرت العدالة والمساواة فإن المواطنين يصبحون جنوداً للخير وللدولة يعملون بإخلاص لبقائها والحفاظ عليها ، ونتيجة لذلك تثق الدولة بالمواطنين ويثق المواطنون برجال الدولة .

آبها ضرورية لصيانة الأجيال من تسرب الفساد إلى نفوسهم .

ومن جوانب أهمية التربية الأخلاقية أنها تعمل من البداية على صيانة النشء من تسرب الجراثيم الأخلاقية في نفوسهم ، وتعمل لخلع جذور الشرور منها وتزكيتها من النيّات والغايات السيئة التي إذا رسخت فيها أدت إلى الانحرافات الأخلاقية إن عاجلاً أو آجلاً ، كما تعمل هذه التربية بوسائلها الخاصة تكوين حصانة لدى النشء ضد الإصابة بالأمراض الأخلاقية حتى إذا وقعوا في بيئة فاسدة لايتأثرون بفسادها ، كما أن الإنسان المحصن ضد الأمراض لايتأثر بالأمراض المنتشرة كما يتأثر غير المحصن ضدها .

#### أهمية النظام الأخلاقي الإسلامي

وفيما يتعلق يأهمية النظام الأخلاقي الإسلامي الذي سوف يجسده الجزء الثلاث مكن التعبير عنها بايجاز على النحو التالى:

١ - أن هذا النظام سوف يبرز أولاً المثل العليا لكل عامل في كل مجال وتلك المثل نحن بحاجة إليه في كل ميدان ليعرف كل فرد مدى اقترابه أو ابتعاده عن تلك المثل في الميادين المهمة في الحياة الاجتماعية .

٢- أن هذا النظام في ضوء تلك المثل سوف يوضح الأخلاقيات الخاصة
 بكل عامل في كل ميدان في ميدان الادارة والصناعة والتجارة والسياسة

٣ - أن هذا النظام عندما يتحول إلى التطبيق عن طريق التربية الأخلاقية
 الشاملة لكل فرد من أفراد المجتمع عن طريق التربية الإلزامية سوف يكون
 الشعور بالمسئولية الأخلاقية في ضوء المعايير الأخلاقية في بناء الشخصيات .

تبقى بعد ذلك كله في هذه المقدمة لابد من الإشارة إليها وهي أن هذه الموسوعة منظمة أساساً على أساس الموضوعات لا على أساس الحروف الأبجدية لأنها دراسة موضوعية الهدف منها تغطية الحاجات في الدراسات الأخلاقية وعكن تدريسها ضمن المقررات الدراسية .

ولسهولة الرجوع إلى الموضوعات سوف نضع في النهاية فهرسا أبجديا لتحقيق الهدفين هدف الدراسة الموضوعية وهدف التنظيم الأبجدي ·

والآن بعد هذه المقدمة العامة ، للنتقل إلى الجزء الأول في عرضه ثم معالجة موضوعاته .

المؤلف

#### الهنهج وتطبيقه

إن دراسة أي اتجاه في موضوع معين يتطلب معرفة الفلسفة التي ينتمي اليها والتي تحدد طبيعته ، سواء كان هذا الاتجاه خاصاً بالتقييم أو التنظيم أو التفسير أو العرض .

وإذا كان الاتجاه الإسلامي في الأخلاق ينبع من فلسفة الإسلام عموماً ، فلابد إذن من معرفة هذه الفلسفة أولاً ، حتى نستطيع تحديد الجانب الأخلاقي منها علماً بأن الدراسات الأخلاقية من ضمن الدراسات الفلسفية عموماً .

#### إذن ماهي الفلسفة الإسلامية ؟

لأأريد من هذا السؤال أن أتعرض لدراسة الفلسفة الإسلامية دراسة شاملة هنا إذ ليس هذا مجالها ، ولكن لابد من أن اعرض فهمي لها – باعتباري باحثا في موضوع من موضوعاتها – ليكون اتجاهي نحوها واضحا ، ولكي يمكن تفسير كلامي في هذا الموضوع بالذات في ضوئها ، وإذن يمكن تعريف الفلسفة الإسلامية بأنها تلك القضايا النظرية التي تتعلق بحقائق الوجود عموما من جهة ، وتبين للإنسان مركزه في هذا الكون وعلاقته بالكائنات المحيطة بها من جهة أخرى ، وتحدد نظام حياته من جهة ثالثة ، وهي تعتمد في كل ذلك على الوحي لا على البحث والتنقيب ، وتنبع من رسالة الإسلام نفسها ، إذن هي تشمل العقيدة والأخلاق والسياسية والاقتصاد وماإلى ذلك .

ولكن الفلسفة الإسلامية التي أقصدها - كما يتبادر من التعريف السابق-ليست تلك الفلسفة التقليدية المعروفة التي تدرس حالياً وتسمى بالفلسفة الإسلامية فإن هذه الفلسفة الأخيرة تعتبر - في نظري - فلسفة فلاسفة المسلمين وليست فلسفة إسلامية حقاً ، لأنها - كما رأيتها - امشاج من الآراء والأفكار التي تمثل آراء الفلاسفة المسلمين عمن تأثروا بالنظريات الفلسفية الأجنبية وبالفكر الإسلامي وبما اخترعوا نتيجة لهذا وذاك من آراء خاصة بهم ·

ولهذا ينبغي أن نسميها بفلسفة الفلاسفة المسلمين ، لا بالفلسفة الإسلامية أما الفلسفة الإسلامية الجديرة بهذا الاسم فهي تلك التي ذكرناها ، والتي تنبع من صميم الإسلام نفسه ، وقد فصلت ذلك في كتاب خاص بعنوان « معالم منهج تجديد الفلسفة الإسلامية » .

إذن فإذا ماأردنا أن نحدد مكانة الفلسفة الإسلامية بين الفلسفات الأخرى أو أن نعالج موضوعا من موضوعاتها فمن الواجب أن تكون هذه الفلسفة ، لا تلك التي نجدها عند فلاسفة الإسلام .

ولكن كيف نستطيع تحقيق ذلك ؟ كنت قد أثرت هذه النقطة في كتاب لي هو « منهاج الدعوة إلى الإسلام في العصر الحديث » ورسمت فيه منهاجاً لتحقيق هذه الغاية وأريد هنا أن أحدد هذا المنهاج بإيجاز مع إضافة بعض نقط جديدة ، لأنني أريد تطبيقه عملياً في هذا الموضوع الذي يعتبر من أهم موضوعات هذه الفلسفة كما سيبدو ذلك فيما بعد . وهذا المنهاج تحدد معالمه النقطة الآتية :

## أولاً : أن تكون البداية من الإسلام ·

وذلك بأن نجعل أرضية دراستنا هي الإسلام نفسه ، فكل دارس لقضية من القضايا أو لمشكلة من المشكلات الفكرية المتصلة بحياتنا بدرجة أكثر وأكبر ينبغى له أن يعالجها من وجهة النظر الإسلامية بادئاً بالبحث عن الحل في

النصوص الإسلامية أي في القرآن والسنة أولاً ، وعندما نحاول إبراز رأي الإسلام أو اتجاهه في قضية من القضايا الفكرية يجب أن نلجأ إلى الإسلام أولا لا إلى الفلاسفة المسلمين وآثارهم ، لأن الإسلام شيء وهؤلاء وآثارهم شيء آخر ، فهم لايمثلون بآرائهم الإسلام وآراءه ، ولأنهم قد يخطئون أحياناً . وقد يسيئون إلى الإسلام عن عمد وقد حصل هذا وذاك فعلاً (١) ثم أنهم حاولوا أن يفهموا الإسلام في إطار المشكلات الفكرية والثقافية ومشكلات الحياة العملية التي اعترضتهم في حياتهم من حين إلى آخر ، فلماذا لانحاول نحن أيضاً عن قصد وعزم أن نفهم الإسلام نفسه وأن نعمل لحل مشكلاتنا المعاصرة في ضوء فهمنا له ، ولماذا نتخذهم ملجأ لنا ؟ ولماذا نأخذ الإسلام منهم وهل فقد الإسلام من بين أيدينا ؟ والحقيقة أننا بذلك نجعل آراءهم في الإسلام كالإسلام نفسه ونغفل عن المنبع الحقيقي ونتخذهم وسطاء ، وكأننا لانستطيع أن نصل إلى ماوصلوا إليه ، وكأننا لسنا مزودين من قوة الإدراك والتعقل بمثل ما تزودوا به ولاسيما في العصر الذي يختلف عن عصرهم وتجددت لدينا مشكلات لم تكن موجودة في وقتهم .

# ثانياً: أن نفهم موضوعات الفلسفة الإسلامية بالفلسفة الإسلامية نفسها وتحقيق هذه النقطة يتطلب ثلاثة أمور:

الأمر الأول: أن ندرس المبادى، الإسلامية من جديد عن طريق نصوصها بعيداً عن الأفكار الفرقية والمذهبية والحزبية على أن يكون الهدف الأساسي هو الوصول إلى الفهم الصحيح للإسلام ومبادئه .

<sup>(</sup>١) هنا يقول الاستاذ الدكتور محمود قاسم: « إن أمثال الفارابي وابن سبنا كانا يهدفان إلى هدم الإسلام عن طريق بعض النظريات الباطنية » ، انظر هامش دراسات في الفلفسة الإسلامية ط ٣ ص ١٠١ للدكتور محمود قاسم .

الأمر الثاني: ألا نحاول فهم الإسلام بالآراء الفلسفية لأن هذا الفهم يعتبر فهما من الخارج لامن الداخل والذين حاولوا ذلك قد أدت محاولتهم إلى تشويه جوانب كثيرة من حقائق الإسلام ولاسيما هؤلاء الذين اعتنقوا بعض النظريات الفلسفية ثم حاولوا أن يفرضوها على الإسلام فرضاً .

ويمكن أن نقسم هؤلاء الذين حاولوا فهم الإسلام من الخارج إلى ثلاثة فرق أو جماعات :

نفر اعتنقوا المبادى، الفلسفية ثم لما وجدوا أن الإسلام يعارضها أو أنها تتناقض معه حاولوا التوفيق بينها وبين المبادى، الإسلامية وفي محاولتهم هذه ساروا في ثلاثة اتجاهات:

اتجاه يخضع الإسلام للفلسفة ، والآخر يخضع الفلسفة للإسلام والثالث يوفق بينهما ، ولكل مساوى، ، وإن كانت مساوى، كل اتجاه تختلف عن مساوى، الآخر بدرجة قليلة أو كثيرة .

والنفر الثاني اخترعوا أفكاراً من عند أنفسهم ثم حاولوا أن يفرضوها على الإسلام وذلك لإيجاد سند لها من الإسلام لتجد قبولا لدى الجمهور ·

والنفر الثالث حاولوا عمدا دس الأفكار الغربية على الإسلام بقصد تشويه روحه ، وإثارة البلبلة في نفوس المسلمين ، وقد استطاع هؤلاء فعلاً أن يؤثروا تأثيراً كبيراً في ناحية التشويه وخلق بلبلة وحيرة في نفوس الناس وعقولهم ، وذلك عن طريق إدخال تلك المبادىء المتناقضة مع فلسفة الإسلام في الإسلام باسم الإسلام ، فأصبح الإسلام بذلك متناقضاً مع نفسه في نفوس كثير من الناس

الأمر الثالث أن نفهم المبادى، الإسلامية الخاصة بموضوع معين في ضوء النظام الإسلامي كله ، وألا نقتصر بقدر الإمكان في الحكم على القضايا من وجهة النظر الإسلامية على نص واحد ، لأن هناك نصوصاً متعددة وردت بشأن هذه القضية ، وكل نص أحياناً يصور جانباً من القضية أو يضع شروطاً وقيوداً للحالة التي يطبق فيها هذا المبدأ أو ذاك ، إذن فإن تعدد النصوص يفيدنا من ناحيتين : ناحية تصور الحقيقة من أطرافها ، وناحية تطبيق المبادى، في الحياة العملية .

ثالثاً: أن نحدد موقفنا من دراسات السابقين باتخاذها وسيلة من وسائل الفهم والتقويم، ولاسيما فيما يتعلق ببعض القضايا التي لاتوجد فيها نصوص صريحة أو لاتوجد نصوص قط ولكن يجب ألا نتخذ دراستهم مأخذ القبول دائماً، ولانتخذها كذلك بداية نبدأ بها ولانهاية ننتهى إليها وإنما تكون واسطة بين البداية والنهاية وهذه النقطة في غاية الأهمية ويجب أن يتنبه إليها دارسو الفلسفة الإسلامية أو التفكير الإسلامي عموماً.

إذ إنهم يدرسون عادة فلسفة الفلاسفة المسلمين باسم الإسلام · فهم عندما يختارون موضوعات إسلامية والبحث في ميدان التفكير الإسلامي ، يختارون موضوعات إسلامية عند واحد من هؤلاء الرجال فيقولون مثلاً : الأخلاق عند ابن مسكويه أو عند الغزالي أو مشكلة الحرية بين المعتزلة والاشاعرة وماإلى ذلك · وكأنهم يمثلون الإسلام أو هم الإسلام · فالأولى ان نختار موضوعات ونبحث عنها في الإسلام ونقول مشكلة الحرية في الإسلام والأخلاق في الإسلام وماإلى ذلك ·

والخطورة كل الخطورة أن نتخذ الفلسفة الإسلامية التقليدية بداية ونهاية ولئن فعلنا فمعنى ذلك أننا ندخل أنفسنا في متاهات قد لانستطيع أن نخرج

منها . أو أننا ندخل أنفسنا في دراسة تشبه أن تكون حلقة مفرغة لاندري أين طرفاها وعلى أي حال سواء استطعنا أن نخرج منها أم لم نستطع فماذا نستفيد؟!

إن غاية ماقد نصل إليه هو أن نبطل رأياً أو نرجح رأياً على آخر . ولكننا نفقد كثيراً من الجهد ، وربا انتهينا إلى شيء جديد لو استأنفنا البحث لحسابنا الخاص ، ولو سلكنا هذا المسلك التقليدي لما خدمنا الفلسفة الإسلامية الحقيقية وإنما نكون قد خدمنا فلسفة هؤلاء الرجال . ولكن هل يليق بنا الآن أن نخدم الرجال ونترك خدمة الإسلام ونحن أشد حاجة إليه في العصر الحديث الذي نعاني فيه من مشكلات لم يجد لها رجال الفكر حلا مرضياً بعد . ولماذا لا نلتجىء إلى الإسلام نفسه مباشرة ونلتمس منه الحل ونحاول إخراج كنوزه وإبراز شخصية فلسفته بين الفلسفات الأخرى ثم نحاول استخدامها في حل مشكلاتنا المعاصرة ؟

رابعاً: أن يكون هدفنا الأساسي هو معالجة المشكلات الفلسفية المتصلة بحياتنا الراهنة ، أريد المشكلات التي يعاني منها الناس جميعاً فنعالجها من زاوية الفلسفة الإسلامية الصافية مااستطعنا إلى ذلك سبيلاً · ولامانع من أن نستعين من حين إلي آخر بدراسات السابقين واللاحقين إذا لم نجد في هذه الفلسفة نصوصاً لحل تلك المشكلات بشرط ألا تكون هذه المعالجة مخالفة لروح الإسلام وفلسفته العامة ·

خامساً: أن غيز السنة التشريعة من السنة غير التشريعة عند معالجتنا تلك المشكلات وكثير من المسلمين وغير المسلمين لايميزون بين نوعين من الأحاديث: نوع يحمل طابع الإلزام والتشريع ، ونوع لا يحمل طابع الإلزام والتشريع وهو يشمل الأحاديث التي تتعلق بحياة الرسول البشرية مثل حبه لبعض الأطعمة والأشربة ورغبته في بعض اللباس ،وأقواله في الزراعة والتجارة والأدوية والأمور الطبية وماأشبه ذلك من الأحاديث التي لاتمت إلى الشريعة بمعناها العام .

ولقد أقر الرسول نفسه مانقرره هنا في مسألة تأبير النخل فقال « أنتم أعلم بأمور دنياكم · · فإنما أنا بشر إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به ، وإذا أمرتكم بشيء من رأيي فإنما أنا بشر » · · وقال « فإن كان ينفعهم ذلك (تلقيح النخل ) فليصنعوه فإني إنما ظننت ظنا فلاتؤاخذوني بالظن ولكن إذا حدثتكم عن الله شيئاً فخذوا به فإني لن أكذب على الله » (١) · وقال أيضاً عندما سألوه عن الله شيئاً فخذوا به فإني لن أكذب على الله » (١) · وقال أيضاً عندما سألوه عن اختياره موقع الحرب في بدر : أهذا منزل أنزلكه الله أم هو الحرب والمكيدة فقال : « بل هو الرأي والحرب والمكيدة » (٢) ، وكان قد نهى عن الغيلة في مبدأ الأمر بناء على كلام العرب أنه يضر الولد ثم لما سمع أن الفرس والروم يُغيلون ولايضر لم ينه · فقال « لقد هممت أن أنهى عن الغيلة فنظرت في الروم وفارس فإذا هم يغيلون أولادهم فلايضر أولادهم ذلك شيئاً » (٣) ومن قبل ذلك كان قد نهى بناء على ماسمع أنه يضر فقال « لاتقتلوا أولادكم سراً فإن الغيل يدرك الفارس فيدعثره عن فرسه » (٤) · وغير ذلك من الأحاديث التي تدل على صحة مانقرر فيدعثره عن فرسه » (٤) · وغير ذلك من الأحاديث التي تدل على صحة مانقرر

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم بشرح النووي جـ ١٥ ص ١١٧-١١٨ باب وجوب امتثال ماقاله شرعاً دون من معايش الدنيا .

۲) سيرة ابن هشام جـ ۲ ص ٤٥٢ .

 <sup>(</sup>٣) جامع الأصول في أحاديث الرسول - كتاب النكاح - فصل في الغيلة والعزل - صحيح مسلم
 ج٢ ص ١٠٦٧ ( والغيل جماع المرأة أثناء الحمل أو الارضاع ) .

<sup>(</sup>٤) تبسير الوصول إلى جامع الأصول من أحاديث الرسول - جـ ٤ كتاب النكاح ص ٢٤٧ وجاء في ابن ماجه مايشبه هذا المعنى انظر سنن ابن ماجه جـ ١ - باب الغيل ص ٣١٧ .

هنا . فقال مثلاً في القضاء أيضاً « إنما أنا بشر وانه يأتيني الخصم فلعل بعضكم يكون أبلغ من بعض فأحسب أنه صدق فأقضي له بذلك فمن قضيت له بحق مسلم فإنما هي قطعة من النار فليأخذها أو ليتركها » $^{(1)}$  وإذا كانت هناك بعض نصوص تدل على تشريعية كل مايصدر عن الرسول مثل { وماينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى  $^{(1)}$  فإنها مخصصة في رأينا بالأحاديث السابقة وإلا كان هناك تناقض وهذا غير موجود في الإسلام ، وصدق الله العظيم { ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً  $^{(0)}$ .

وتقرير هذه الفكرة له أهمية كبرى ، ذلك أنه وسيلة للتخلص من كثير من المشكلات المتعلقة بالإسلام كان سببها الخلط وعدم التمييز بين نوعين من الأحاديث من هذه المشكلات اتهام بعض الدارسين الإسلام بأنه يخالف في بعض القضايا الحقيقة والعلم ، لأن بعض أقوال الرسول التي أخبر بها عن بعض الأمور المتعلقة بشئون الحياة والطب لاتتفق مع مايقرره العلم ، ومنها أيضاً أن الإسلام لايتلاء مع العصر أو لايساعد على تطور الحياة وتقدم المدنية لأنه يقيد كل جوانب الحياة بما كانت عليه الحياة في عهد الرسول أو بمعنى خاص بحياة الرسول على ماكان عليه أكله ولبسه وشربه وأدوات تنقله وأكله في بيته لأنه إذا كان ذلك شريعة فمخالفته مخالفة للإسلام وإذا كان الإسلام كذلك فإنه يدعو إلى الجمود والتأخر ولايسمح بازدهار الحياة وتطورها ، وتزمت بعض الناطقين باسم الإسلام في نظر كثير من المسلمين وغير المسلمين .

<sup>(</sup>١) هداية الباري إلى ترتبب أحاديث البخاري ج ١ ص ٢٢٢٠

ولاينبغي أن يفهم من تقرير هذه الفكرة أننا بذلك نريد إزالة بعض ماهو من الشريعة بل الحقيقة أننا نريد أن نزيل من الشريعة الإسلامية ماليس منها ولاينبغي أن نغفل أخيراً خطورة هذا الموضوع إذ إنه – إذا ترك فوضى بدون قيد أو شرط – قد يفتح أمام المنحرفين باباً لإلغاء حكم بعض الأحاديث المتعلقة بجانب التشريع بدعوى أنها ليس منه ، لذا ينبغي أن نكون على حذر تام عند تحديد وبيان كل نوع من هذين النوعين من الأحاديث .

# سادساً: التحقق من صدق النصوص الإسلامية التي نعتمد عليها في تقرير الأفكار .

وأقصد من النصوص هنا بصفة خاصة الأحاديث النبوية . ذلك أن مما يخطىء فيه كثير من الدارسين أنهم ينقلون نصوصاً من هذا النوع دون التحقق من صدقها وصحتها ويستخدمونها لمجرد أنها تخدم اغراضهم أو لأن أحداً من كبار الأثمة ذكرها في أحد مؤلفاته واستخدمها لغرض ما ، ويغفلون أن بعض هؤلاء الأثمة قد وقعوا في الخطأ نفسه ، ونذكر منهم على سبيل المثال الإمام الغزالي وابن عربي ، فإن الغزالي مثلاً يذكر بعض الأحاديث الضعيفة والموضوعة أحياناً في مؤلفاته ، وكذلك ابن عربي فإنه على سبيل المثال قد ذكر كثيراً من أحاديث أربعين الودعانية ، وقد ذكر مخرجوا الأحاديث أمثال السيوطي والصنعاني (١) والمزني والفتني أن أحاديث الكتاب المذكور موضوعة سرقها ابن ودعان من واضعها زيد بن رفاعة ويقولون أيضاً إن كثيراً من أحاديث أبي سعيد الخاصة بالوصية لعلي ولأبي هريرة موضوعة (٢) وقد استخدم ابن عربي بعض تلك

<sup>(</sup>١) الصنعاني : هو رضي الدين الحسن بن محمد بن الحسن الصنعاني ٠

 <sup>(</sup>٢) تذكرة الموضوعات للعلامة محمد طاهر بن على الهندي الفتني ص ٨٠

الأحاديث في كتاب الوصايا في الجزء الرابع من الفتوحات ٠

وفي هذا الصدد أصرح وأقول إنني لم أنقل حديثاً ولم استخدمه في هذا الكتاب دون البحث والتخريج وقد استعنت في ذلك بتخريج الحافظ العراقي لأحاديث إحياء علوم الدين والإمام السيوط في اللآلىء المصنوعة في الأحاديث الموضوعة والفتني في تذكرة الموضوعات وغير هؤلاء من المحدثين ، فما قال أحد من هؤلاء إنه حديث موضوع أو ضعيف لم آخذ به وكان رعايتي في ذلك لصحة المتن أكثر من رعايتي لصحة السند .

ولاأريد هنا أن يفوتني التذكير بأنني لاأريد بهذا النقد التنقيص من قيمة رجالنا أو إساءة الظن بهم وإزالة الثقة عنهم وإغا كل ماأريده هو عدم الاعتماد عليهم كلية في نقل الأحاديث وصحتها وألا نتخذ آراءهم في ذلك واستخدامهم لها حجة ومعياراً للصدق والصحة ، حتى نستطيع أن نتجنب الأخطاء التي وقعوا فيها .

وهكذا نستطيع أن نقدم الفلسفة الإسلامية الخالصة وأن نعالج مشكلاتنا المعاصرة عن طريق هذه الفلسفة التي نريد لها أن تسهم في حل مشكلاتنا خاصة والمشكلات الإنسانية عامة وعند ذلك نكون قد خدمنا الإسلام وخدمنا مجتمعنا الإسلامي بوجه خاص والمجتمعات الإنسانية بوجه عام ، ولهذا كله قلت لابد من أن يكون الإسلام هو البداية وهو النهاية في الوقت نفسه

هذا هو منهجنا بإيجاز في تقديم التفكير الإسلامي في المجالات المختلفة ، يبدو هذا المنهج لأول وهلة غير ذي أهمية إذا لم يمعن المرء النظر والفكر فيه ، إلا أن له في نظري أهمية كبيرة لأنه يؤدى عند التطبيق إلى نتائج عظيمة القيمة في

حياتنا الفكرية والعملية إذ إنه يؤدي عندئذ إلى إبراز الفلسفة الإسلامية الصافية بصورة واضحة ذات قيمة عظيمة بين الفلسفات والتيارات الفكرية المعاصرة وستثبت قدرتها على معالجة المشكلات الإنسانية الأساسية أكثر من أية فلسفة أخرى .

ولم يكن هذا المنهج مجرد خاطرة طافت بذهني فاسرعت إلى تسجيلها ، بل كان نتيجة تأملات طويلة كنت أقضيها في الدراسات الفلسفية ونتيجة لما كنت أقوم به من مقارنات بين التفكير الإسلامي وتفكير الفلاسفة عموماً ، وقد زاد تحمسي لدراسة الفكر الإسلامي لما رأيت فيه من حقائق وخصائص كبرت في عيني قبدأت أنساق إليه وأندفع ، فساقني إدراكي لتلك الحقائق والخصائص من النظر إلى العمل ودفعني من التفكير إلى التطبيق .

#### \* \* \*

وتطبيقاً لهذا المنهج اخترت موضوعاً من أهم الموضوعات التي تمس حياتنا اليومية ومشكلة من أهم المشكلات الاجتماعية والفردية ·

وحددت صيغة هذا الموضوع « بعلم الأخلاق الإسلامية » ، لأبحث عنه في الإسلام نفسه ،وليس لدى الفلاسفة أو المفكرين، لأن لهذا الموضوع أهمية كبرى في الحياة الإنسانية،وفي نظر الفلسفة الإسلامية بالمعنى المحدد ولأنه يعتبر من جوهر رسالة الإسلام،ولذلك كانت روح الفلسفة الإسلامية روحاً أخلاقية في مقوماتها وأهدافها من الناحية النظرية والعملية مع مقارنتها بغيرها لإبراز مكانتها .

من أجل ذلك فقد اتجهت إلى الاهتمام بهذا الموضوع وزاد اهتمامي به عندما رأيت أنه لم يأخذ حقه من الدراسة والبحث ولاسيما دراسته من الناحية العلمية والتربوية ، يدرك هذه الحقيقة كل من يتأمل في الدراسات الأخلاقية وتظهر له هذه الحقيقة بصورة أوضح عندما يقارنها بالدراسات الأخرى ، وعندما يرى كم نالت تلك الدراسات الأخرى من عناية الدارسين واهتمامهم ، ولم يكن هذا الحق مهضوماً لدى الدارسين الإسلاميين فقط بل لدى غير الإسلاميين كذلك من الفلاسفة والمفكرين .

ولاأريد هنا أن أهضم حق المهتمين بالدراسات الأخلاقية من المسلمين بل من المواجب أن نعترف أن هناك رجالا من المفكرين الإسلاميين قد أبدوا كثيراً من الاهتمام بالأخلاق أمثال ابن مسكويه والغزالي والطبري ومحمد مهدي العراقي قديماً ، وجاد المولى بك والدكتور محمد عبد الله دراز والدكتور عبد الرحمن حبنكة حديثاً ، وبالرغم من ذلك فإن هذه الدراسات لم تعط للأخلاق حقها من الدراسة ، أو أنها – بتعبير أصدق – لم تعطها حقها من الدراسة النظرية والتربوية والنظامية ، ولعل أكبر محاولة جادة لإعطاء هذا الجانب النظري حقه هي المحاولة التي قام بها المرحوم الدكتور محمد عبد الله دراز،وماقام به حديثاً الدكتور عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني ، أما الجانب التربوي والنظامي فلم يأخذا حقهما من الدراسة الجادة .

وكانت رؤيتي لهذا النقص ضمن العوامل التي دفعتني إلى انجاز هذه الموسوعة بأجزائها الثلاثة ، ولإبراز ذلك بصورة أكثر وضوحاً احتجب إلى عرض بعض الاتجاهات الأخرى الهامة لأن ذكر المتناقضات يجعل مانريد بيانه أكثر جلاء ويغني عن كثير من الكلام ، ولهذا فإن التعرض للاتجاهات الأخرى لم يكن هدفى منه عملية المقارنة الأكاديمية بقدر ماكان وسيلة للإيضاح وبيان مكانة

التفكير الإسلامي في هذا الموضوع واتجاهه فيه من بين تلك الاتجاهات ولقد سبقت بعرض مجمل وأغلب تلك الاتجاهات الفلسفية في أغلب الموضوعات الرئيسية ، لما رأيت أن كل ماأريد أن أفيده في هذا الصدد لاأستطيع إفادته إلا بهذا النظام والترتيب ، كما أن سعة الموضوع بوجه عام ورغبتي في الإيجاز مع ذلك أوجبتا على الإشارة بقليل من اللفظ إلى كثير من المعنى ولهذا أشرت أحيانا بالمقدمات إلى النتائج ، كذلك وجدتني مضطرا إلى تركيز معالجتي على معالم الموضوع الهامة والضرورية فقط ، بناء على هذا كله وبناء على متطلبات المادة العلمية والفكرة المنهجية التي ألمعت إليها حددت مراحل البحث في هذا الجزء على النحو التالي :

فقد تطلب منطق البحث أن اعقد أولاً باباً أحدد فيه مفهوم علم الأخلاق الإسلامية ، ثم أحدد فيه كذلك غاية الأخلاق ومجالها ومدى ضرورتها للحياة الإنسانية في نظر الإسلام ·

ثم رأيت أنه لابد من بيان الأسس التي يقوم عليها بناء علم الأخلاق الإسلامية ، وكانت هذه الأسس هي الأساس الميتافيزيقي والواقعي والطبيعة الإنسانية والحرية والمسئولية والجزاء ، وقد عالجت هذه الأسس في الباب الثاني وأفردت كل أساس بفصل مستقل ،

بعد هذا تطلب الأمر أن أحدد المعايير التي نستطيع بها التمييز بين السلوك الأخلاقي وغير الأخلاقي والتي تمكننا من تحديد قيمة الأخلاق، وأن نتعرف أيضاً على حقيقة القيم الأخلاقية من الناحية النظرية والعلمية .

وهذا مرتبط بالموضوع السابق لأن تحديد القيمة مبني على تحديد المعيار

فينبغي أن نحدد القيمة بالمعيار لا المعيار بالقيمة ، ولقد ساقني الأمر بعد ذلك كله إلى بيان اتجاه الإسلام الأخلاقي في تحديد قيمة الفرد والمجتمع لأن فلسفة الإسلام في الموضوعات السابقة واتجاهه نحو هذا الموضوع الأخير بالذات ، قد أثرًا في تحديد المبادى، والقيم الأخلاقية وتكييف نظام الحياة الخلقية في صورتها النظرية والعملية معاً ، وكل هذا قد عالجته في الباب الثالث بفصوله الثلاثة .

وأخيراً تطلب البحث استخلاص النتائج العامة التي أدي إليها البحث ، وهذا ماجاء في التي تحدد بصورة واضحة خواص علم الأخلاق في الإسلام ، وهذا ماجاء في الخاتمة .

ولم أتبع في بيان ذلك كله الطريقة التي سلكها السابقون أو المنهج الذي وضعه الدارسون للأخلاق من الفلاسفة ومفكري الإسلام السابقين ولايعني هذا أنني لم استفد منهم، ولكنه يعني أنني لم أتخذ دراستهم نقطة بدء ونقطة انتهاء ، بل جعلتها وسيلة استعين بها في بعض النقط ، وذلك اتباعاً لمنهجي الخاص الذي ذكرته آنفاً .

وعندما كنت بصدد بيان رأي الإسلام في أي موضوع من الموضوعات السابقة كنت أجمع النصوص من الآيات والأحاديث المتعلقة به وأدرسها في سياقها الخاص ثم أدرسها مجتمعة باعتبارها تمثل موضوعاً وتحدد اتجاها ، وعندما كنت استخلص الفكرة أذكر النصوص الهامة التي تحدد الفكرة أو الاتجاه من أطرافه المختلفة (١) ومن هنا فقد ذكرت أحياناً عدة نصوص في موضوع فكرة واحدة ، وفيما يتعلق بالاستشهاد بالنصوص لم استشهد بحديث قبل إنه موضوع

<sup>(</sup>١) واعترافاً بالجميل يجب أن أذكر هنا توجيهات استاذي في استخدام النصوص بهذه الطريقة .

أو ضعيف أو مختلف فيه ولاسيما عند تدعيم الأفكار الرئيسية · ومن حيث المعنى فلم أنص أحياناً على المعنى الذي أقصده اكتفاء بذكره في إطار فكرة معينة لأن ذكره في هذا الإطار أو ذاك يدل على المعنى المقصود منه ·

وكان لاتباعي هذا المنهج في دراسة هذا الموضوع الفضل في أن أخرج بنتائج في غاية الأهمية ولاسيما فيما يتعلق بتحديد الفكرة وإبرازها بصورة متكاملة ، وهذا التصور الكامل للموضوعات قد أدى بي كثيراً إلى التوفيق بين وجهات نظر المفكرين المتناقضة في موضوعات مختلفة .

وبعد فمهما كانت النتائج التي خرجت بها حقاً في نظري فإني لاأنظر إليها على أنها نهائية لاتقبل المناقشة .

وفي نهاية هذا الموضوع يتلخص منهج البحث في هذه الدراسة ثلاثة مناهج بارزة وهي الآتية :

- ١- منهج الوصفي التحليلي ٠٠ ويستخدم في وصف المذاهب الاخلاقية
   ومقارنتها بالاتجاه الأخلاقي الإسلامي ٠
- ٢- المنهج الاستنباطي الأصولي ٠٠ وذلك لاستنباط آراء وأفكار والقيم الأخلاقية الإسلامية من نصوص القرآن والسنة ٠
- ٣- المنهج التاريخي ٠٠ وذلك للوقوف على التراث الأخلاقي الإسلامي
   الذي خلده علماؤنا الأجلاء السابقون ٠

ومن الناحية الفنية فلم أكتب كل البيانات الخاصة بالمراجع في الهوامش ولكن نظمتها بالحروف الأبجدية في قسم المراجع لسهولة الحصول على المطلوب.

# الباب الأول

# علم الأخلاق الإسلامية مفهومه ، غايته ، مجالاته ، مدى ضرورته في نظر الإسلام

ويتضمن الفصول الآتية

الفصل الأول: تحديد مفهوم علم الأخلاق الإسلامية ٠

الفصل الثاني: غاية الأخلاق ٠

الفصل الثالث: مجالات الأخلاق ٠

الفصل الرابع: مدى ضرورة الأخلاق للحياة الإنسانية •

# الفصل الأول نُحديد مفهوم علم الأخلاق الإسلامية

إن مما يتطلبه البحث العلمي الدقيق تحديد سير البحث وخط تفكيره وهذا لايتم إلا عن طريق تحديد المصطلحات الأساسية ومنهج البحث فيه ، ففيما يتعلق بالمنهج تحدثت عنه عموماً في المقدمة .

وبالاختصار فهو منهج الوصفي التحليلي ومنهج الاستنباط الإسلامي ٠

وفيمايتعلق بالمصطلحات فهناك مصطلحان أساسيان أولهما علم وثانيهما الأخلاق .

## أولاً: تحديد مفهوم كلمة العلم .

عرف بعض العلماء العلم " بأنه الاعتقاد الجازم المطابق للواقع " وقيل هو إدراك الشيء على ماهو به ، وقيل وصول النفس إلى معنى الشيء الشيء (١) وقيل هو إدراك حقائق الأشياء وعللها " وقيل هو الإدراك الكلى (٢) .

في هذه التعريفات تختلط مفهوم المعرفة بمفهوم العلم ولابد من التمييز بينهما: فالمعرفة عامة تتعلق بالجزئيات فهي إدراك حقيقة الشيء في أي ميدان من الميادين ، سواء كان مادياً أو معنوياً وتنقسم إلى قسمين: الأول المعرفة العامية: وهي التي يكونها الإنسان من خلال تجاربه وملاحظاته ومشاهداته العادية من غير اتباع منهج دراسي معين وتكون غالباً شخصية وظنية .

<sup>(</sup>١) كتاب التعريفات: للجرجاني . دار الكتب اللبنانية ، بيروت ١٤٠٣هـ ص ١٥٥ -

<sup>(</sup>٢) المعجم الفلسفي . جميل صليب ، دار الكتاب اللبناني ، بيروت ١٩٨٢م ص ٩٩ .

والثانية المعرفة العلمية: وهي التي يكونها الإنسان عن طريق اتباع منهج دراسى أو بحثى معين مناسب لموضوع المعرفة وتكون علمية وموضوعية ·

أما العلم: فيطلق على مجموعة من المعارف العلمية المتجانسة تتعلق بموضوع متميز له أسسه وقواعده ومعاييره ·

أو بعبارة أخرى أن العلم مجموعة من المعارف العلمية المصنفة والمنظمة تجمعها علاقة وثيقة وتتعلق بموضوع واحد ، وعلى ذلك يمكن تلخيص أهم خصائص العلم بما يلي :

١- العلم يطلق على الإحاطة بعلم معين له أجزاء عديدة من المعارف الجزئية .

۲ - العلم له موضوع مستقل ومنهجه الخاص به ٠

٣- العلم شيء موضوعي يمكن التحقق من صدقه من خلال الدراسة
 والتجرية أو اتباع منهج مناسب لهذا الموضوع .

٤- العلم يكون يقينيا : أو هو كما يقول الغزالي " ينكشف فيه المعلوم
 انكشافا لاتبقى معه ريبة ولايقارنه إمكان الغلط " ·

### أقسام العلوم وموقع علم الأخلاق منها

فقد قسم ارسطو قديماً العلوم على حسب مقاصدها من الطلب وهي ثلاثة: مقاصد الاطلاع ، والابداع ، والانتفاع · · وعلى هذا الأساس قسم العلوم إلى ثلاثة أقسام أو صنفها على ثلاثة مجموعات وفق الاتي :

١- العلوم النظرية مثل الرياضيات والطبيعيات ٠

٢ علوم شعرية كالبلاغة والشعر والجدل .

٣- العلوم العملية كالاخلاق والاقتصاد والسياسة (١).

وقسمها ابن سينا إلى صنفين:

الأول العلوم النظرية كالرياضيات والطبيعيات والإلهيات

والثاني العلوم العملية كالأخلاق وتدبير المنزل وتدبير المدينة ( ويقصد بها الاقتصاد ) وأخيراً السياسة .

وصنفها ابن خلدون في صنفين الأول العلوم الفعلية وهي النظرية عند غيره والثانية العلوم النقلية وهي العلوم الشرعية ·

وصنفها آمبر إلى قسمين : الأول العلوم الكونية وموضوعها المادة ، والثاني العلوم المعنوية وموضوعها الفكر وآثاره .

وهناك تقسيمات أخرى مثل العلوم التطبيقية مثل الصناعة والاقتصاد والعلوم الإنسانية وهي التي تبحث في سلوك الناس والمعنويات والأجتماعيات والعلوم المعيارية مثل المنطق وعلم الأخلاق وعلم الجمال والعلوم الخفية مثل القوى المادية والروحية المجهولة .

فمن هذا المنطلق إذا أردنا الإجابة على سؤال هل الأخلاق علم ؟ فنقول بالتأكيد إنه علم وإذا أردنا أن نعرف مكانها بين العلوم فنقول إنه يمكن تصنيفه بين العلوم الإنسانية والعلوم المعيارية والعلوم العملية والعلوم الشرعية

ثانيا : مفهوم كلمة الأخلاق ، فقد اختلفت المذاهب والاتجاهات الفلسفية

<sup>(</sup>١) المعجم الفلسفي . جميل صليبا ، مرجع سابق ص ١٠٠ ·

في تحديده ، والأريد هنا - كعادة الباحثين - أن استطرد فأذكر جميع أو أكثر التعاريف والمفاهيم الواردة في كلمة الأخلاق ،إذ إنه الاداعي إلى ذلك في نظري ، وإنما سأقتصر - كما فعلت في كلمة العلم على بعض المعاني والمفاهيم الهامة التي تكون سنداً علمياً لنا في الوقوف على معنى الأخلاق ؛ وذلك لدعم بعض المفاهيم ومناقشة بعضها الآخر أو اتخاذها وسيلة إيضاح نلقي بها بعض الأضواء الكاشفة على معالجتنا لبعض الموضوعات في ثنايا الدراسة .

ولهذا اقتضى الأمر أن نبحث عن معناها في ثلاث نواح: في اللغة وفي الفلسفة وأخيراً في الإسلام نفسه ·

أما في اللغة فقد جاءت كلمة الخَلق في أساس البلاغة بمعنى التقدير واستعملت في القرآن مجازاً بمعنى الإيجاد بتقدير وحكمة ، يقال رجل مختَلق أي حسن الخِلقة ، ويقال رجل له خُلق حسن وخليقة وهي ماخلق عليه من طبيعته وتخلق بكذا وهو خليق لكذا كأنما خلق ، وطبع عليه ، ويقال امرأة خليقة أي ذات خلق وجسم .

إذن خلاصة معنى الخلق في الأساس:هو الخلق بحسن التقدير والحكمة، ويشمل الخلق على هيئة جميلة ومن هنا استعمل للسلوك على نهج مستقيم جميل

وجاءت كلمة الخُلُق في القاموس المحيط بمعنى السجية والطبع والمروءة والدين (١) ، والخلقة بمعنى الفطرة والخلق بمعنى التقدير ·

وفي لسان العرب الخُلُق : الطبيعة وجمعها أخلاق · والخُلُق والخُلُق :

<sup>(</sup>١) انظر إلى معنى الدين في كتاب العقيدة والأخلاق ص ٧٦ ، للدكتور محمد بيصار ·

السجية · وقال الخُلُق هو الدين والطبع والسجية ، وحقيقته أنه وصف لصورة الإنسان الباطنة وهي نفسه وأوصافها ومعانيها المختصة بها ، بمنزلة الحلق لصورته الظاهرة وأوصافها ومعانيها ولهما أوصاف حسنة وقبيحة .

من هذا العرض اللغوي للأخلاق يمكننا تلخيص ثلاثة معان بارزة .

الأول : الخُلُق يدل على الصفات الطبيعية في خلقة الإنسان الفطرية على هيئة مستقيمة متناسقة .

والثاني : تدل الأخلاق أيضاً على الصفات التي اكتسبت وأصبحت كأنها خلقت مع طبيعته .

والثالث : أن للأخلاق جانبين : جانباً نفسياً باطنياً وجانباً سلوكياً ظاهرياً.

وأما مفهوم الأخلاق لدى الفلاسفة فتابع في مقوماته للاتجاهات التي يدين بها هؤلاء الفلاسفة ، فكل يعرف الأخلاق ويحدد معناها وخصائصها وفقاً للاتجاه الفلسفي الذي يعتنقه ، ونحن نعلم أن هناك اتجاهات فلسفية متعددة ومختلفة حول الأخلاق ، مثل الاتجاه الاجتماعي والمثالي والتجريبي والواقعي والعقلي والحدسي والنفعي ، وماإلى ذلك ، ولاأريد تفصيل القول في اتجاه كل فلسفة في الأخلاق ولكن أريد أن اعطي فكرة موجزة عن بعضها وهي المهمة في نظري .

وفي هذا الصدد سأعرض أولا بعض الاتجاهات في المذاهب الفلسفية المختلفة واتبع ذلك باتجاه الفلاسفة الأخلاقيين المسلمين ، وذلك لما بين الفلسفتين من الصفات المميزة ، وإن كانت هناك صفات أخرى مشتركة .

فمن الناحية الأولى توجد عدة اتجاهات مختلفة منها:

الاتجاه الاجتماعي الوضعي:

فقد ذكر ليڤي بريل الذي يتبنى هذا الاتجاه ثلاث دلالات أو معان لكلمة الأخلاق وهي الدلالات الآتية :

أولاً: تطلق كلمة الأخلاق على مجموعة من الأفكار والأحكام والعواطف والعادات التي تتصل بحقوق الناس وواجبات بعضهم تجاه بعض ، والتي يعترف بها ويقبلها الأفراد بصفة عامة في عصر معين أو في حضارة معينة .

ثانياً: أنها تطلق أيضاً على العلم الذي يدرس هذه الظواهر · كما أن علم الطبيعة هو العلم الذي يدرس الظواهر الطبعية · وبذلك يتميز علم الأخلاق عن العلوم الطبيعية الأخرى وإذا كانت هذه العلوم الأخيرة تتميز عن موضوعها في الدلالة ، فإن علم الأخلاق يدل على العلم وعلى موضوعه في آن واحد ·

ثالثاً: وأخيراً تطلق الأخلاق على تطبيقات هذا العلم ٠

وعلى هذا يفهم من تقدم الأخلاق تقدم الحياة الاجتماعية مثل زيادة العدالة والتعاون والأمن والطمأنينة وما إلى ذلك (١) .

وأهم صفات أو خصائص الأخلاق عند دور كايم الواجب أو الخير من حيث إنه نظام وقاعدة للسلوك الاجتماعي ، ومن حيث إنه يضع للسلوك الانساني غاية خيرة ويجذب إرادة الناس إلى عمل الخيرات ، وهذه الواجبات وضعها المجتمع لتحقيق الخير لنفسه (٢) .

<sup>(</sup>١) الأخلاق وعلم العادات الأخلاقية . ليثي بريل ، ترجمة الدكتور محمود قاسم ص ١٦٩٠.

<sup>(</sup>٢) التربية الأخلاقية . أميل دور كايم ، ترجمة السيد محمد بدوي ، ص ١١٧ .

وبناء على ذلك تكون الأخلاق في نظر الاتجاه الاجتماعي علماً وضعياً واقعياً يدرس سلوك الإنسان مرتبطاً بزمانه ومكانه ، وليس علماً معيارياً مثالياً يدرس السلوك من حيث ماينبغي أن يكون عليه وفقاً للمثل العليا التي يؤمن بها المجتمع على أنها فوق مواضعاته .

\* \* \*

ومنها الاتجاه المثالي العقلي الذي يفهم الأخلاق على خلاف الاتجاه السابق قاماً فهو يرى أن الأخلاق هي السلوك الإنساني كما ينبغي أن يكون ، وفقاً للمثل العيا التي توجب على العقل الإنساني أن يسايرها في سلوكه لا لغاية ، بل لأنها واجب : فالشعور بأن هذا السلوك أو ذاك واجب هو الذي يضفي عليه الصفة الخلقية ، إذن فالأخلاق بناء على هذا الاتجاه ، علم معياري لاوضعي كما ذهب إليه الاجتماعيون الوضعيون .

ومن أهم خصائص الأخلاق في هذا الاتجاه - على نحو ماذكره الدكتور توفيق الطويل - أنها عامة وليست جزئية ، ضرورية وليست عرضية ، واضحة بذاتها ، لاتقبل برهاناً ولاتقبل شكاً ولاجدلاً ولاتحمل تناقضاً (١١) .

وقد تمثل هذا الاتجاه في أضيق صوره ، أو ذروة مثاليته لدى الفيلسوف الألماني « كانط » وهو يتفق في اتجاهه العقلي مع الاتجاه العقلي اليوناني في الأخلاق الذي يتمثل لدى سقراط وأفلاطون وأرسطو<sup>(٢)</sup> وإن كان يختلف عن هؤلآء في الهدف الأخلاقي ؛ إذا إنه أنكر أن يكون للأخلاق هدف أو غاية وإن كانت

<sup>(</sup>١) الفلسفة الخلقية . دكتور توفيق الطويل ، ص ٣٧٤ ٩

 <sup>(</sup>۲) فالأخلاق عند هؤلاء نظام للسلوك الإنساني يقوم على أساس من العقل وتكون له غاية معقولة بدلاً من ذلك النظام الذي يقوم على أساس العادة والعرف-تجديد في الفلسفة. جون دوي . ص ۲٦٧٠

الأخلاق تؤدي بطبيعتها إلى الخير العام إلا أنه ينبغي ألا تتبع الأخلاق بهذه النية ، بل بنية أنها الواجب فقط لاغير ، ولذلك يسمى الأخلاق علم الواجبات ، أما أولئك الفلاسفة فقد اتفقوا على أن تكون الأخلاق غاية وهي الخير أو الكمال الإنساني أو السعادة ، وسيأتي تفصيل ذلك في موضعه .

\* \* \*

#### ومن تلك الاتجاهات الاتجاه النفعي :

ويدخل فيه ثلاثة مذاهب: الأول مذهب المنفعة الشخصية وله صورتان صورة دعا إليها ارستبوس تلميذ سقراط الذي فسر السعادة عند سقراط باللذة ودعا إلى اللذات الحسية الفردية العاجلة وقال على المرء أن يستعجلها لأن تأخيرها يثير في النفس البؤس والشقاء والحرمان،والسلوك الذي يحقق هذه السعادة القائمة على تلك اللذات أخلاقي ، والمبادى، السلوكية التي تحقققها مبادىء أخلاقية (١) ونجد صورة أخرى لهذا المذهب وهي المنفعة الفردية التي دعا إليها هوبز ومن سلك مسلكه: فقد ادعى هوبز أن الطبيعة الإنسانية طبيعة أنانية تعمل لمصلحة الذات،وقد اخترع المبادىء الأخلاقية متخذها وسيلة لتحقيق منفعته الشخصية ولهذا يرى أن الأخلاق توضع وسيلة لتحقيق المنفعة وليست طبيعة في الإنسان،والفرق بين هوبز وارستبوس أن هوبز يجاوز اللذة الحاضرة ويطلب النظر إلى الخير والشر الذين ينتجان عنها (٢) ولهذا أولى أن نسمي مذهب ارستبوس بمذهب اللذة الفردية ومذهب هوبز بالمنفعة الفردية وتجمعها صفة الأنانية الشخصية.

 <sup>(</sup>٣) مذهب المنفعة العامة في فلسفة الأخلاق . د. توفيق الطويل ، ، ص ٤١ ومابعدها .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، وانظر كذلك المذاهب الأخلاقية . د. عادل العوا جـ٢ ص ٣٧٨-٣٨٩ .

الثاني: مذهب المنفعة العامة الذي دعا إليه بنتام وجون ستورات مل وغيرهما قالوا إن على الإنسان أن ينشد منفعة البشر عامة حتى الحيوانات (١) وقد اشترك مل مع بنتام في إقرار المنفعة غاية للأفعال الإنسانية ومعياراً للأخلاق وتقاس أخلاقية الفعل بنتائجها لاببواعثها ، والجزاء هو العامل الوحيد لفعل الخير وتجنب الشر وزاد مل على بنتام بتقرير الجزاء الباطني والوجداني (٢) .

الثالث: مذهب النفعية العملية ( المذهب البرجماتي ):

يعد هذا المذهب - الذي يمثله جون ديوي في مرحلته الأخيرة - صورة من الاتجاه النفعي أو فرعاً متطوراً منه كما يقول الدكتور توفيق الطويل (٣) .

فقد اتفق المذهب البرجماتي مع النفعية في إرجاع الأخلاق إلى نتائج الأعمال دون بواعثها ، ويهتم البراجماتي بالنجاح العملي وماله من قيمة معنوية عكس النفعية التي تجعل الأعمال تجارية وصناعية وترد الأخلاق إلى تحقيق ذاتية أو رغبات شخصية أكثر من خدمة اجتماعية إنسانية (1) .

وخالف الواقعيين التجريبيين لأنهم يرفضون الأفكار المطلقة والمبادى، الميتافيزيقية ؛ فإنها في نظره إذا أدت إلى تحقيق عمل نافع لامانع من قبولها ولو لم تكن صحيحة في ذاتها ؛ لأن قيمة الشيء ليست في حقيقة وجوده بل فيما يحقق من فائدة عملية ، ولو لم يكن موجوداً في حقيقة ذاته ، وأرجع المثل الأخلاقية إلى نتائج الظروف الواقعية للإنسان ، فهي ليست مبادى، مطلقة ثابتة

<sup>(</sup>١) مذهب المنفعة العامة في فلسفة الأخلاق . د. توفيق الطويل ، ص ٤١ ومابعدها ٠

<sup>(</sup>٢) الفلسفة الأخلاقية . د. توفيق الطويل ، ص ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٣) الفلسفة الخلقية . د. توفيق الطويل . ص ٢٦٩ .

<sup>(£)</sup> تجديد في الفلسفة ، جون دوي ، ص ۲۹۸ ·

يضعها الفلاسفة ، كما يدعي المثاليون ، وليست من وضع المجتمع كما يدعي الوضعيون الاجتماعيون ، وليست من وضع السماء ، كما يدعي رجال الدين (۱) ثم أنكر أن تكون للأخلاق غاية علية سامية ثابتة وأن لها مبادىء مطلقة لاتقبل التغير ، لأن الحياة متطورة (Y) . ومغزى هذا المذهب أنه جعل أساساً هدف الإنسان في الحياة العمل المنتج النافع ، وبناء على ذلك اعتبر كل فكرة أو اعتقاد يؤدي إلى العمل الناجح أمراً قيما بصرف النظر عن قيمتها العلمية أو المنطقية أو المحقيقية . ومن ثم اتفق عنده أن معيار الخطأ والصواب أو الحق والباطل ، ومعيار الأخلاق هو تحقيق المنفعة العملية (Y) . وعلى ذلك فقد عرف ديوي الأخلاق بأنها « كل ماينطوي عليه العمل من عمليات الإمعان : أي الموازنة والتروي والرغبة أو الدوافع سواء كانت هذه العمليات قريبة أو بعيدة » (Y) .

وأخيراً هناك اتجاه الطبيعة البشرية ، ويسمى هذا الاتجاه الأخلاق أحياناً بأنها علم السجايا الإنسانية ، لأنه يحاول أن يستخلص المبادى، الأخلاقية عن طريق السجايا الإنسانية (٥) .

ومفهوم الأخلاق في هذا الاتجاه عموماً هو عبارة عن مبادى، للسلوك الإنساني تنبع من طبيعة الإنسان ، غير أن القائلين بهذا الاتجاه لم يتفقوا على هذه الطبيعة، ولاتحديد تلك المبادى، التي تحدد السلوك الأخلاقي ، ومن ثم ذهبوا مذاهب مختلفة في تفسير سلوك الإنسان وبيان دوافعه ، فقد ذهب «شفتسبوري

<sup>(</sup>١) الفلسفة الخلقية ، دكتور توفيق الطويل ، ص ٢٧٦ ·

<sup>(</sup>٢) تجديد في الفلسفة ، جون ديوي ، ص ٢٧٣ ·

 <sup>(</sup>٣) الفلسفة الخلقية ، د . توفيق الطويل ، ص ٢٦٩ ومابعدها .

<sup>(</sup>٤) التربية وطرق التدريس ، صالح عبد العزيز ، ج٢ ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٥) علم أخلاق ( باللغة التركية ) ، وزارة الأوقاف بتركيا ، مطبعة أنقرة ، ١٣٤١هـ ، ص ٩٠

Shaftesbury إلى أن في الإنسان ميولا اجتماعية طبيعية وعاطفة إنسانية نبيلة يدركها كل منا عندما يتأمل في إعجابه بالنبل وميله إلى التعاطف مع الآخرين وحبه الخير لهم .

وقد أيد وجهة نظره هذه « هاتشيسون » عندما أكد وجود حاستين خاصتين في الطبيعة الإنسانية : إحداهما حاسة الجمال ، والأخرى حاسة الخير ، وبهما يكشف الإنسان جمال السلوك الأخلاقي وخيريته ، ويندفع إلى عمل الخيرات ، وإصدار الأحكام على الأفعال .

ومن أنصار هذا الاتجاه « آدم سميث » الذي أثبت في الإنسان غريزة التعاطف الإنساني وجعلها منبع الأخلاق الإنسانية ·

كما سار على هذا النحو «جان جاك روسو» الذي يرى أن الطبيعة الإنسانية طبيعة طيبة لكن المدنية هي التي تفسد هذه الطبيعة ، لذا يرى أن الفساد الخلقي من نتاج المدنية ، والأخلاق الإنسانية ناتجة أساساً من هذه الطبيعة الطيبة (١) ، يقول روسو : « إن في قرارة النفوس مبدأ فطرياً للعدل والفضيلة ، نقيس إليه أفعالنا وأفعال سوانا من الناس ، ونحكم عليها بالخير أو السوء ، وهذا المبدأ هو الذي أسميه الضمير »(٢) .

ويقول روسو أيضاً: « يخرج كل شيء من يد الخالق صالحاً ، وكل شيء في يد البشر يلحقه الاضمحلال · يقلب كل شيء ، ويشوه كل شيء ، يحب المسخ والإمساخ ، ولايريد شيئاً على الوجه الذي برأته به الطبيعة حتى ولو كان

<sup>(</sup>١) المذاهب الأخلاقية ، دكتور عادل العوا ، مطبعة دمشق ط ٢ ، جـ ٢ ص ٣٨٥ ٠

<sup>(</sup>٢) كتاب اميل ، جان جاك روسو ، ترجمة د. نظمي لوقا ، ص ٢١٣ ومابعدها ·

مابرأته الطبيعة إنساناً مثله ، فهو يأبى إلا أن يروض له كأنه جواد ركوب ، وأن يصاغ على هواه كأنه شجرة في بستانه (1) . وهذا ضد الاتجاه المسيحي الذي يرى أن تلك الطبيعة الإنسانية شريرة في أصلها (1) .

ومن مذاهب هذا الاتجاه مذهب العاطفة الجمالية الذي ذهب إليه جون روسكين ( Hohn Ruskin ) والذي يرى أن الإحساس بجمال الطبيعة وآثار الفن البديعة هو الأساس للشعور الأخلاقي ولقد بالغ في الأمر حتى اعتبر تعبد الجمال أخلاقاً ، فالجمال الذي ابدعته يد الخالق ، والجمال الذي صنعته يد الفنان ، كلاهما يهب الإنسان سمواً ونبلاً ، والإحساس بذلك يؤدي إلى السعادة الروحية التي هي هدف الأخلاق .

ومن أنصار هذا الاتجاه شوبنهور الذي أعاد أساس الأخلاق إلى غريزة التعاطف والتراحم فقال: « إن التعاطف المباشر وهو شعور غريزي يقصر وحده عن بناء الأخلاق ولابد من عاطفة الرحمة »(٤) وشبيه بهذا ماذهب إليه وليم مكدوجل حيث إنه أثبت مجموعة من الغرائز أو المبول الفطرية في الطبيعة الإنسانية وعلى رأسها مراعاة الذات والحنان والتقزز من كل ماهو كريه ومنبوذ واعتبرها استعدادات أولية للأخلاق والتنمية الأخلاقية (٥).

وأخيراً من أنصار هذا الاتجاه فولتير الذي أرجع قانون الأخلاق إلى الطبيعة

<sup>(</sup>١) أميل ، جان جاك روسو ، ص ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) دراسات في الفلسفة الإسلامية ، دكتور محمود قاسم ، ط ٣ ، ص ١١٩ .

٣٨٥ س ٢ ج ٢ ص ٣٨٥ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق جـ٢ ص ٤٨٨٠

<sup>(</sup>٥) الأخلاق والسلوك في الحياة ، وليم مكدوجل ، ص ٢٤-٨٠ ، ٨٤-٨٠ .

الإنسانية فقال « وماهذا القانون الطبيعي إلا القانون الأخلاقي الذي أودع الله في غريزة جبلتنا محبته والتقيد به والحفاظ عليه  $^{(1)}$ .

هذا أحد وجهتي النظر في فطرية السلوك التي مرجعها النفس والقلب ، وهناك وجهة نظر أخرى تقول بوجود ملكة عقلية – لا ملكة نفسية أو قلبية كالأولى – تصدر أحكامها على أفعال الإنسان ، وأحكامها بريئة عن احتمال الخطأ ، وترى أن بعض الأفعال في ذاتها حق وعدل وخير ، وبعضها الآخر باطل وظلم وشر وأكبر مؤيد لهذا الاتجاه هو «بطلر» (7) والذي قال : « إن الفضيلة طبيعية في الإنسان والرذيلة انتهاك لطبيعتنا ، إذ هي نوع من تشويه الذات (7).

ويقول « جون كارل فلوجل » مؤيدا وجهة النظر هذه ومبيناً مدى وضوح تلك المبادىء الأخلاقية في الطبيعة الإنسانية أو في عقل البشر « إن الأخلاق (بمعنى المثل العليا التي نسعى وراءها والقبود التي تفرض وتراعى والآثام التي نشعر بها والعقاب الذي يجب أن نناله ) راسخة كل الرسوخ في العقل البشري ، وإن الإنسان في أساسه حيوان أخلاقي ، لكن كثيراً من أخلاقياته خشن بدائي ، سيء التكيف مع الواقع ، ولذلك كثيراً مايبدو سلوك المرء متنافياً مع مايحلم به عقله ، وما مايطمح إليه من سامى الآمال التي يكون متفطناً إليها »(٤) .

<sup>(</sup>١) المذاهب الأخلاقية ، دكتور عادل العوا ، جـ ٢ ص ٤١٢ ·

<sup>(</sup>٢) الفلسفة الخلقية . دكتور توفيق الطويل ، ص ١٦١٠

 <sup>(</sup>٣) الموسوعة الفلسفة المختصرة ، نقلها عن الإنجليزية مجموعة من الأساتذة بإشراف الدكتور
 مصطفى نجيب محمود ص ٨٤ .

<sup>(</sup>٤) الإنسان والأخلاق والمجتمع ، جون كارل فلوجل ، ترجمة عثمان نوير وغيره ، ص ٢٣٧ ·

ويقول « ازفلد كولبه» : « إن معظم الفلاسفة الأخلاقيين قالوا بفطرية الضمير الإخلاقي » $^{(1)}$  .

### الأخلاق في الفلسفة الإسلامية التقليدية ٠

أما عن مفهوم الأخلاق في الفلسفة الإسلامية التقليدية فيمكننا القول بأننا إذا ألقينا نظرة عامة على الدراسات الأخلاقية لدى المفكرين المسلمين عموماً وجدنا فيها ثلاثة اتجاهات متميزة: الأول عقلي ، والثاني روحي ، والثالث يجمع بينهما .

فالأول يمثله الفلاسفة - وبعض المتكلمين - مثل ابن رشد وابن سينا والفارابي ، ويظهر هذا الاتجاه بصورة أوضح لدى مفكر مسلم تخصص في هذا الدراسات بالذات وهو ابن مسكويه الذي كان متأثراً في تفكيره الأخلاقي بالتفكير الأرسطي ، بل كان يتبع أرسطو في هذا التفكير تماماً ، ومن يقارن بين علم الأخلاق لأرسطو وبين تهذيب الأخلاق لابن مسكويه يجد هذه الحقيقة بصورة واضحة لاتقبل المناقشة ، ولم ينفرد ابن مسكويه بهذا المسلك ، فقد تأثر غيره أيضاً بأرسطو وأفلاطون وسقراط . ولاأقول إن أفكار أولئك نسخة من أفكار هؤلاء في جميع نواحيها ذلك أن للإسلام ولجهودهم الفكرية أثراً في بعض نواحي تفكيرهم أيضاً .

وقد عرف ابن مسكويه الأخلاق بقوله « الأخلاق حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ولاروية ، وهذه الحال تنقسم إلى قسمين : منها مايكون طبيعياً من أصل المزاج ، كالإنسان ؛ الذي يحركه أدنى شيء نحو غضب ، ومنها من الدخل الى الفلسفة . ازفلد كوليه " Oswald Kulpe " ، ص ٣١٢-٣١١ .

ما يكون مستفاداً بالعادة والتدرب وربما كان مبدؤه بالروية والفكر ثم يستمر عليه أولاً فأولاً حتى يصير ملكة وخلقاً  $^{(1)}$ .

والطابع العام في الاتجاه العقلي هو تفسير المبادى، الأخلاقية وتدعيمها بالعقل وجعل غايتها غاية عقلية ثابتة ، ومقياسها الأسمى العقل والوسطية ثم حصر الفضائل الأخلاقية تحت أمهات الفضائل الأربع وهي الحكمة والشجاعة والعفة والعدالة ، وأساس الفضيلة هو التصرف بمقتضى العقل والحكمة ، وهذا الاتجاه يظهر بصورة أوضح لدى المعتزلة ، وسيأتي تفصيل رأيهم .

وأما الاتجاه الثاني فيمثله المتصوفون بصفة عامة ، ونحن نعرف أن الأخلاق من أهم موضوعات التصوف ، ولقد بالغ بعض المتصوفين حتى قصر التصوف على الأخلاق فعرف التصوف « بأنه الدخول في كل خلق سني ، والخروج من كل خلق دني » (٢) . وقال التستري « من لم يدخل فيما بينه وبين الله على مكارم الأخلاق لم يتهن بعيشه في دنياه وآخرته (٣) « وقال الجنيد عندما سئل عن التصوف «التصوف تصفية القلب عن موافقة البرية ، ومفارقة الأخلاق الطبيعية ، وإخماد الصفات البشرية ، ومجانبة الدواعي النفسية ، ومنازلة الصفات الروحانية، والتعلق بالعلوم الحقيقية ،واستعمال ماهو أولى على الأبدية ، والنصح لجميع الأمة ، والوفاء لله على الحقيقة ، واتباع الرسول صلى الله عليه وسلم في الشريعة » (٤) . من هذه التعريفات نرى مدى اهتمام المتصوفين بالأخلاق ، وتتبلور الأخلاق في الاتجاه الصوفي في النقط الآتية :

<sup>(</sup>١) تهذيب الأخلاق لابن مكسويه ، ص ٣١ . (٢) الرسالة القشيرية للإمام القشيري، ص ٢١٧ .

 <sup>(</sup>٣) في الفلسفة والأخلاق ، الدكتور محمد كمال ابراهيم جعفر ، ص ٢٧٣ .

<sup>(</sup>٤) التعرف لمذهب أهل التصوف ، أبو يكر محمد الكلاباذي ص ٢٥ .

### ١- الاهتمام الزائد بإصلاح الباطن:

وإصلاح الباطن يتوقف على ثلاثة أمور: الأمر الأول معرفة النفس ونوازعها ورغباتها ؛ ومن هنا نرى تركيز المتصوفة في دراستهم الأخلاقية على التحليلات النفسية الدقيقة من وصف خلجات النفس وخطرات القلب والصراع النفسي وأهوال هذا الصراع ، ثم الرذائل الناتجة عن اتباع أهواء النفس ورغباتها الأمر الثاني : تطهير القلب وتصفية الروح من الرذائل وذلك عن طريق المجاهدات والعزلة والزهد والعبادة الزائدة ، الأمر الثالث : التحلي بالفضائل والمكارم الأخلاقية ، ولذلك نراهم يقسمون التربية الأخلاقية إلى مراحل : مرحلة للمبتدئين وأخرى للمتوسطين وثالثة للواصلين ، ويسمون المرحلة الأولى بالتخلية والثانية بالتحلية والثانية والثانية والثالثة بالثبات والدوام في حضرة الله .

٧- التفاني في الإخلاص لله في جميع الأعمال ، والتنكر للإرادة البشرية ، والاتحاد مع إرادة الله في تطبيق جميع مراد الله ؛ ومن هنا ينكرون الحرية للإنسان من حيث وجوب الاختيار لامن حيث القدرة على الاختيار ، لأن الإنسان يجب أن يطبق إرادة الله ولاينبغي أن يخرج على إرادة الله ويعتبرون إفناء إرادة الإنسان في إرادة الله هو الإخلاص الكامل لله في الأعمال .

٣- تنمية علاقة المودة والمحبة والإخاء بين الناس والتفاني في الفداء
 والإيثار ٠

٤- إيثار الزهد في الدنيا والتقشف في الحياة . ومن هنا قال أبو علي الروذباري عندما سئل عن الصوفي : « الصوفي من لبس الصوف على الصفاء ، وأطعم الهوى ذوق الجفاء ، وكانت الدنيا منه على القفا ، وسلك منهاج

المصطفى»(١) .

٥- الثبات في الشخصية في جميع الظروف والأحوال ، وذلك تطبيقاً لقوله تعالى : { ألا إن أولياء الله لاخوف عليهم ولاهم يحزنون } (٢) .

٦- الاهتمام بالجانب التطبيقي أو العملي من الأخلاق أكثر من الاهتمام بالجانب النظري ؛ لأن العمل هو الأهم وليس النظر، وقد نجد تطبيق هذه المبدأ لدى المتصوفين الأوائل أكثر مما نجده لدى الأواخر (٣).

هذه بعض معالم الأخلاق الهامة ، في الاتجاه الصوفي حاولت إيجازها بالقدر الذي يتناسب مع موضوع البحث .

وأما الاتجاه الثالث: وهو الذي يجمع بين الاتجاهين السابقين فيمثله بصورة أوضح الإمام الغزالي في معالجته للموضوعات الأخلاقية ؛ إذ إننا نجده في هذه المعالج يسير من ناحية على خط تفكير الفلاسفة في دراسة الأخلاق ، مثل إخضاع قوى النفس المختلفة لحكم العقل وسلطانه (1) ، ومثل محاولة حصر الفضائل الأخلاقية تحت أمهات الفضائل،كالحكمة والشجاعة والعفة والعدالة(٥) ويسير من ناحية أخرى على خط تفكير المتصوفين في تحليلاته النفسية والروحية الدقيقة ، وفي طرق تطهير الباطن وتصفية الروح والتحلي بالفضائل الأخلاقية ؛ ولهذا فقد عرف الأخلاق كالآتي : « الخلق عبارة عن هيئة في النفس راسخة عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية فإن كانت الهيئة بحيث تصدر الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية فإن كانت الهيئة بحيث

<sup>(</sup>١) التعرف لمذهب أهل التصوف ص ٢٥ ، مرجع سابق . (٢) سورة يونس أية : ٦٢ .

<sup>(</sup>٣) في الفلسفة والأخلاق ، الدكتور محمد كمال ابراهيم جعفر ، مرجع سابق ، ص ٢٧٣ .

<sup>(</sup>٤) ميزان العمل للإمام الغزالي ، ص . ه .

<sup>(</sup>٥) ميزان العمل للإمام الغزالي ، ص ٦٧ ، إحياء علوم الدين جـ ٣ ص ٥٣ .

تصدر عنها الأفعال الجميلة المحمودة عقلاً وشرعاً سميت تلك الهيئة خلقاً حسناً وإن كان الصادر الأفعال القبيحة سميت الهيئة التي هي المصدر خلقاً سيئاً (١٠).

وربما كان السبب في انتهاج الغزالي هذا المنهج هو اعتماده في دراسته الأخلاقية على الدراسات الصوفية والفلسفية معاً .

## ثالثاً : مفهوم علم الأخلاق الإسلامية :

بعد هذا العرض لمفهوم الأخلاق في الاتجاهات الفلسفية المختلفة ننتقل إلى تحديد مفهوم الأخلاق في الاتجاه الإسلامي ·

مفهوم علم الأخلاق الإسلامية هو علم الخير والشروالحسن والقبح وهو واحد من العلوم الإسلامية التي تقوم على مصادر المعرفة الإسلامية منها القرآن والسنة والمصادر التشريعية الأخرى ، والدليل على ذلك كثير في القرآن والسنة ؛ إذ جاءت كثير من الآيات والأحاديث تبين أين الخير والشر واين الحسن والقبح وتعرفها أحياناً بالمعروف وأخرى بالمنكر والنفع والضر ، وسوف نذكر لذلك كله دليلاً من الآيات والأحاديث فيما بعد .

بعد هذا تبقى نقطة أخرى في المفهوم المحدد سابقاً ، وهي أن الأخلاق تنظم الحياة من الناحية العملية من أجل الحياة الخيرة مع الغير أياً كان هذا الغير إنساناً كان أم حيواناً أو غير حيوان من حيث ماينبغي أن يكون عليه هذا السلوك كسلوك إنساني تجاه الغير ، وذلك بناء على مكانته في الكون ومسئولياته التي يجب أن ينهض بها ، وبناء على ماوضع له خالقه من أهداف في هذه الحياة .

هذا جانب من مفهوم الأخلاق في الإسلام وهناك جانب آخر وهو تكامل (١) إحباء علوم الدين جـ ٣ ص ٥٣ ، مرجع سابق · الجانب النظري مع الجانب العملي منه ، ثم إن هناك شيئاً آخر هاماً لابد من ملاحظته وهو إن النظام الأخلاقي ليس جزءاً من نظام الإسلام العام ؛ بل إن الأخلاق هو جوهر الإسلام وروحه السارية في جميع جوانبه ، فالنظام الإسلامي عموماً مبنى على فلسفته الخلقية أساساً .

ومصداق ذلك قول الرسول ﷺ : ﴿ إِنمَا بِعثت لأَتَّم صالح الأخلاق »(١). فقد قصر الرسول أهداف رسالته في هذا الحديث على الأخلاق ، وإنه جاء ليتم البناء الأخلاقي الذي بدأت الرسالات السابقة به ، كما قال في حديث آخر «مثلى ومثل الأنبياء كمثل رجل بنى دارا فأتمها وأكملها إلا موضع لبنة فجعل الناس يدخلونها ويتعجبون منها ويقولون لولا موضع اللبنة ، فأنا موضع اللبنة جئت فختمت الأنبياء » (٢) .

إذن فهدف الرسالات الإلهية كلها هدف أخلاقي أيضاً لأنها تستهدف إرشاد الإنسان إلى طريق الخير وابعاده عن الشر في الدنيا وسوء العاقبة في الآخرة ، وهذا هو موضوع الأخلاق كما بينا سابقاً .

ولهذا قال الرسول « الدين حسن الخلق » (٣) وكانت عائشة تفهم هذا المعنى من الدين الإسلامي ، ولهذا فهي عندما سئلت عن أخلاق النبي قالت : « كان خلقه القرآن »(٤) . يؤيد ذلك قول الرسول أيضاً « إن أحسن الناس خلقاً أحسنهم

<sup>(</sup>١) مسند أحمد بن حنبل جـ٢ ص ٣٨١ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم بشرح النووي جـ ١٥ ص ٥٢ باب ذكر كون النبي خاتم الأنبياء .

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ العراقي في هامش الأحياء جـ ٣ ص ٥٠ أخرجه المروزي في مسنده في كتاب تعظيم قدر الصلاة من رواية أبي العلاء بن الشخير مرسلا ٢٠٠ انظر علم الأخلاق لأرسطو جـ ١ ص ١٣١٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم تحقيق عبد الباتي جد ١ ص ٥١٢ - ٥١٣ - كتاب صلاة المسافرين .

ديناً » وقوله كذلك « الإسلام حسن الخلق » (١١) .

وقال الرسول: « مامن شيء أثقل في الميزان من خلق حسن » (٢) وروى عند أنه قال: « حسن الخلق خلق الله الأعظم » (٣) وعندما سئل الرسول أي الإسلام أفضل قال: « من سلم المسلمون من لسانه ويده » (٤) . وجاء في تفسير القرطبي وابن كثير في قوله تعالى: { وإنك لعلى خلق عظيم } أي على دين فيه أخلاق عظيمة ، ولأن الدين عبارة عن واجبات نحو الله تعالى ونحو الإنسان نفسه وغيره وواجباته نحو المخلوقات الحية الأخرى وإذا علمنا أن الله لم يصف أحد من الأنبياء بالخلق العظيم وإنما وصفهم بأوصاف مثل رشيد وصالح وحليم وماإلى ذلك علمنا السر في ذلك .

وقد سمى البعض الأخلاق بأنها علم الواجب ، أي أنها علم يعرف الإنسان الواجبات كما يجب أن يفعلها (٥) . ومن ثم كان إطلاق الأخلاق على الدين في اللغة كما سبق وفي الاصطلاح أحياناً كما بينا ، ومن هنا يدخل العبادات في إطار الواجبات ( أنظر آراء الفلاسفة في إدخال الواجبات الإلهية في إطار الأخلاق في علم الأخلاق لأرسطو جـ ١ص ١٣١) .

وليس هذا الفهم الذي عرضناه مفروضاً على الإسلام أو غريباً عنه ، بل روح الإسلام ، فإن هذه الروح روح أخلاقية ، وهدف الإسلام في الحياة تحقيق غاية

<sup>(</sup>١) منخب كنز العمال في هامش مسند الإمام أحمد ج ١ ص ١٣٢ - كتاب الأدب المفرد للبخاري ص ٨١ .

<sup>(</sup>٢) مختصر شرح وتهذيب سنن أبي داود ، باب حسن الخلق ج ٧ ص ١٧٢ .

<sup>(</sup>٣) التاج جـ ١٥ ص ٦٦ كتاب الأخلاق ٠

<sup>(</sup>٤) مختصر صحبح البخاري . زين الدين الزبيدي ، دار النفائس ١٤٠٥هـ جـ ١ ص ٢٧ ·

<sup>(</sup>٥) علم الأخلاق ( تركي ) ، وزارة الأوقاف ، أنفرة ١٣٤١هـ ، ص ١١ .

أخلاقية ، هذه روح نجدها في كل جانب من جوانب الإسلام ، نجدها في جانب العقيدة ، كما جاء في الحديث فقال الرسول : « أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم أخلاقاً  $^{(1)}$  . وقال : « لايؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه مايحب لنفسه  $^{(1)}$  وقال أيضاً : « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلايؤذ جاره ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلايؤذ جاره ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلايؤ خيراً أو ليصمت  $^{(7)}$  .

ثم إن الإسلام اعتبر الإيمان برأ فقال تعالى: { ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين (٤) ومعلوم أن البر صفة للعمل الأخلاقي أو هو جامع لأنواع الخير ، كما يقول بعض العلماء (٥).

وقد بين الرسول أن من لم يتخلق بالأخلاق الحسنة لايقبل الله منه الإيمان والدين ، فقال : « لا إيمان لمن لاأمانة له ، ولادين لمن لاعهد له »(٦) .

وأخلاقية الإيمان تتضح من ناحيتين: الأولى: باعتباره عملاً، ذلك أن الأعمال إما داخلية وإما ظاهرية، والإيمان من النوع الأول؛ ولهذا فقد نص الرسول نفسه على أن الإيمان عمل فقال عندما سأله رجل أي العمل أفضل فقال: « إيمان بالله وجهاد في سبيله » (٧) لأنه عمل إيجابي من أعمال القلب الناحية الثانية: أن الإيمان في حقيقته عمل القلب بالاعتراف بالحقيقة الإلهية والاعتراف

<sup>(</sup>١) صحيح المستدرك للحاكم النيسابوري ، مكتبة مطابع النصر الحديثة بالرياض ، جـ ١ ص ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان جر ١ ص ١٠ كتاب الإيمان ٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق جـ ١ ص ٠١٠ . (٤) سورة البقرة آية : ١٧٧ .

<sup>(</sup>٥) انظر التاج الجامع للأصول في أحاديث الرسول جـ ٥ ص ٣ .

<sup>(</sup>٦) الجامع الصعيح الصغير للإمام السيوطي جـ ٢ ص ١٩٨٠.

<sup>(</sup>٧) اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان جـ ١ ص ١٦ كتاب الإيمان .

بالحقيقة فضيلة ، وعدم الاعتراف بها مكابرة وهي خروج على الخلق الحسن ، ولهذا فقد وصف الله الكافرين بالتكبير في كثير من الآيات كما وصف الشرك بالظلم لأنه يشرك غير المنعم بالمنعم في الإجلال والتعظيم ، ولهذا يقول رنيه مونييه أن الإيمان ليس على الصعيد المنطقي بل على الصعيد الأخلاقي لأنه ينتمى إلى واجب » ( البحث عن الحقيقة ص ٤٦ ) .

وهو اعتراف أيضاً بإنعام المنعم والاعتراف بالفضل وهو أخلاق ولهذا بين الله في الآية السابقة « أن الإيمان به بر » لأنه من أعمال القلوب الإبجابية الأخلاقية ،ثم الشكر على هذا واجب وأداء الواجب أخلاق ومن هنا نجد أن روح العبادة روح أخلاقية في جوهرها لأنها أداء الواجبات الإلهية ولهذا نجد الاتجاه الأخلاقي سائداً في جميع العبادات ففي الصلاة قال تعالى { إن الصلاة تنهى عن الفعشاء والمنكر  $}^{(1)}$  وبين الرسول أن من لم يتخلق لايقبل الله منه الصوم ، فقال : « من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه  $^{(7)}$  وقال تعالى في الحج : { الحج أشهر معلومات فمن فرض فيهن الحج فلارفث ولافسوق ولاجدال في الحج وما تفعلوا من خير يعلمه الله و تزودوا فإن خير الزاد التقوى وا تقون يا أولى الألباب  $^{(7)}$  وقال أيضاً في الأضحية : { لن ينال الله لحومها ولادماؤها ولكن يناله التقوى منكم  $^{(1)}$  وقال في الزكاة { خذ من أموالهم صدقة تطهرهم و تزكيهم بها  $^{(0)}$  . وقد ذكر للرسول مرة أن فلانة تكثر من

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت آية: ٤٥، وقال في حديث قدسي « إنما أتقبل الصلاة من تواضع لعظمتي وكف شهواته معن محارمي ٠٠٠ » الأحاديث القدسبة ص ٣٠٠ .

 <sup>(</sup>٢) رواه الخمسة إلا مسلما ، التاج جـ ٢ ص ٦١ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحج آية : ٣٧ (٥) سورة التوبة آية : ١٠٣ ·

صلاتها وصدقتها وصيامها غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها قال هي في النار»(١١) .

هنا نجد الإسلام يختلف في نظريته الأخلاقية بالنسبة إلى الله عن بعض الفلاسفة مثل كانط الذي يرى عدم وجود هذا النوع من الأخلاقية ، لأن الأخلاق في نظره واجبة والواجب يقتضي سبق حق وليس للإنسان حق سابق على الله (٢) . أما الإسلام فقد قرر أن للعباد حقاً على الله كتبه الله على نفسه إذا عبدوه ولم يشركوا به أن يدخلهم الجنه ، فقال الرسول: « فإن حق الله على العباد أن يعبدوه ولم ولم يشركوا به شيئاً وحق العباد على الله عز وجل ألا يعذب من لايشرك به شيئاً »(٣) ، وقال تعالى : { إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون في سبيل الله فيقتلون ويقتلون وعداً عليه حقاً في التوراة والإنجيل والقرآن ومن أوفى بعهده من الله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به وذلك هو الفوز العظيم }

بل أكثر من ذلك فقد قرر الإسلام حقوقاً للحيوان على الإنسان في مقابل حق تسخيرها له قال تعالى: { والأنعام خلقها لكم فيها دف، ومنافع ومنها تأكلون \* ولكم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون وتحمل أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس إن ربكم لرؤوف رحيم } (٥) . هذا إلى أن الإسلام

<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب جـ ٣ ص ٣٥٦ قال الحاكم صحيح الإسناد -

<sup>(</sup>٢) كلمات في مبادى، الأخلاق ، دكتور محمد عبد الله دراز ، ص ٢٧ - انظر رأي كانط بالذات في كتابه : التربية ص ٩٥ انه خلاف ماهنا بالنسبة للحيوانات .

٣٢) التاج الجامع للأصول في أحاديث الرسول جد ١ ص ٣٢٠ .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة آية : ١١١ .

 <sup>(</sup>٥) سورة النحل الآبات : ٥ - ٧ .

قرر الحقوق الطبيعية للحيوان ، وعلى الإنسان أن يحترم هذه الحقوق ، وبين الرسول « إن أمرأة دخلت النار في هرة حبستها لاهي أطعمتها ولاسقتها ولاهي تركتها تأكل من خشاش الأرض » (١) ، وقال عبد الله ( كنا مع رسول الله في صفر فانطلقت لحاجتي فرأيت حمرة ( عصفورة ) معها فرخان فأخذت فرخيها فجاءت الحمرة فجعلت تعرض ( تغرد حزنا ) فجاء النبي فقال « من فجع هذه بولدها ردوا ولديها إليها » (٢) .

ثم إن الإسلام دين الرحمة جاء رحمة للعالمين ، قال تعالى : { وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين } (٣) .

وعلى ذلك فلابد من أن يقرر لكل مخلوق حي حقوقاً طبيعية وأن يوجب على الإنسان احترام هذه الحقوق ، ولهذا فقد جاءت أحاديث كثيرة عن الرسول في الرفق بالحيوان فمنها أيضاً ماروى عن المقداد أن الرسول قال لعائشة عندما رآها ركبت بعيراً فكانت فيه صعوبة فجعلت تردد « عليك بالرفق فإن الرفق لايكون في شيء إلا زانه ولاينزع من شيء إلا شانه (3) وقال « إن الله يحب الرفق في الأمر كله (3).

ولعل هذا المبدء هو الذي جعل « شبلي » رحيما حتى لأتفه مخلوق لدرجة أنه اشترى يوماً كيساً من القمح وبعد أن حمله على كتفه إلى بلده وجد فيه نملة ،

١١) اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان جـ ٣ ص ٢٠١ .

<sup>(</sup>٢) التاج جه ٥ ص ١٨-١٩ ، كتاب الأخلاق ٠

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء آية : ١٠٧

٤) صحيح مسلم بشرح النووي جـ ١٦ ص ١٤٦-١٤٧ .

<sup>(</sup>ه) هداية الباري إلى ترتيب أحاديث البخاري جـ ١ ص ١٥٩ ·

فأخذته الشفقة فبات قلقاً عليها حتى أعادها في الصباح إلى مكانها قائلاً لها: ( أيتها الجريحة ليس من الرحمة أن أجلب لك الحزن ، ثم قال ( إذا أردت أن تعيش سعيداً فأسعد قلوب الذين ألمت بهم الأحزان )(١) .

ولقد أثار القرآن هذا التعاطف والتراحم بين الإنسان والكائنات الحية الأدنى في قوله: { ومامن دابة في الأرض ولاطائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم } (٢) .

أما روح الأخلاق في المعاملة العامة بين الناس في جانب الشريعة الإسلامية فنجدها بصورة أوضح ومن الأدلة الواضحة على ذلك مانجد من اعتراف علماء الشريعة أنفسهم بهذا المفهوم ، ذلك أنهم في صدد بيان مقاصد الشريعة قالوا إن مقاصد الشريعة ثلاثة وهي : تحقيق الضروريات والحاجيات والتحسينات للإنسان في هذه الحياة ، والضروريات في نظرهم (هي الأمور التي لابد منها لقيام مصالح الدين والدنيا بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة بل على فساد وبهارج وفوت حياة ، وفي الأخرى فوت النجاة والنعيم والرجوع بالخسران المبين ومجموع الضروريات خمس وهي حفظ الدين والنفس والنسل والمال والعقل ) (٣) وأما الحاجيات فهي الأمور التي يحتاج إليها الإنسان في هذه الحياة لرفع الضيق والحرج والمشقة التي تكون نتيجة عدم تحقيق بعض في هذه الحياة لرفع الضيق والحرج والمشقة التي تكون نتيجة عدم تحقيق بعض المطالب مثل تحقيق كل حاجيات الإنسان بشيء من السعة والرفاهية من المأكل

<sup>(</sup>١) بوستان ، سعد الشيرزاي ، ترجمة الدكتور محمد موسى هنداوي ، الانجلو المصرية ، جـ ٢ ص

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام آية : ٣٨ -

<sup>(</sup>٣) الموافقات في أصول الأحكام للشاطبي جـ ٢ ص ٤ ومابعدها  $\cdot$ 

والمشرب والملبس والمسكن وإزالة مايؤدي إلى الضيق والحرج في بعض الظروف كالتخفيف عن المكلف بالرخص بعض التكاليف في حالات الاضطرار وأما التحسينات فهي اتخاذ أجمل وأحسن الأساليب في حالة معاشرة الناس ومراعاة شعورهم وإحساساتهم الأدبية (١)

وإذا كان الأمر كذلك نجد مقاصد الشريعة مقاصد أخلاقية ، لذا من الممكن تفسير النظام التشريعي في ضوء النظرية الأخلاقية أو في ضوء هذه الروح الأخلاقية ويؤيدنا في هذه الفكرة نصوص كثيرة لاحصر لها من ذلك قوله تعالى : { إنه من يأت ربه مجرماً فإن له جهنم لايوت فيها ولايحيا ومن يأته مؤمناً قد عمل الصالحات فأولئك لهم الدرجات العلا جنات عدن تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك جزاء من تزكى } (٢) ومنها قول الرسول « المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده والمهاجر من هجر ماحرم الله» وفي رواية « والمهاجر من هاجر مانهى الله عنه » متفق عليه (٣) وقال الرسول أيضاً : « من غشنا فليس منا ومن حمل علينا السلاح فليس منا » (٤) .

ومما يدل على مانقول فهم بعض أهل الشريعة أن جوهر الشريعة تكمن في تحقيق الخير ودفع الشر، يتبين ذلك لنا عندما نرى البعض عند محاولة سرد القواعد الأصولية واختصارها فحصرها البعض في قاعدتين الأولى: جلب

<sup>(</sup>١) الموافقات في أصول الأحكام جـ ٢ ص ٥-٦ للشاطبي ٠

<sup>(</sup>٢) سورة طه آيات : ٧٤ - ٧٦ .

<sup>(</sup>٣) كشف الخفاء ومزيل الألباس جـ ٢ ص ٢٩٢ حديث ٣٣٠٤ ، صحيح مسلم جـ ٢ ص ١٠٠ بدون من مهاجر ١٠٠ الخ .

<sup>(1)</sup> صحيح مسلم كتاب الإيمان باب من غشنا فليس منا جـ ٢ ص ١٠٨٠

المصلحة والثانية : دفع المفسدة · واختصرها البعض في قاعدة واحدة وهي تحقيق المصلحة أو جلب المصلحة أو تحقيقها يقتضي دفع المفسدة والمضرة ·

والشريعة تحاول تحقيق روح الأخلاق بالتشريعات الملزمة لدفع الناس إلى طريق الخير والفلاح وردعهم عن طريق الشرور والمفاسد ولاتتحقق للإنسان السعادة إلا بذلك ،ولهذا الأمر بالمعروف وهو الخير والنهي عن المنكر وهو الشرواجب .

وهكذا نجد إن الإسلام قد ربط بين جوانب الإسلام برباط أخلاقي لتحقيق غاية أخلاقية وأصدق دليل على ذلك قوله تعالى : { ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتى المال على حبه ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب وأقام الصلاة وآتى الزكاة والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون } (١) ، وأصحاب الخلق هم هؤلاء الذين يؤدون تلك الواجبات السابقة ، وقد فهم هذه الروح الأخلاقية في الإسلام « أكثم بن صيفي » أحد حكماء العرب الذي قال عندما دعا قومه إلى الإسلام ( إن الذي يدعو إليه محمد لو لم يكن ديناً لكان في أخلاق الناس حسناً )(٢) .

بعد هذا كله لانبالغ إذا قلنا إن الأخلاق في الإسلام بالمفهوم السابق هي

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية : ١٧٧٠

<sup>(</sup>٢) مختارات من روائع الأدب العربي ، دكتور عبد السلام سرحان ص ٥٣٣٠ .

روح الرسالة الإسلامية وإن النظام الإسلامي التشريعي يعد صورة مجسمة لهذه الروح ·

وبعد هذه التحليلات والتحديدات لمفهوم الأخلاق في نظر الإسلام يمكننا أن غمسل هذا المفهوم بأن « الأخلاق الحسنة هي أغاط السلوك الحسن الخير والمعروف في الحياة »، سواء كان هذا السلوك ظاهرا أو باطناً يصدر من الإنسان بإرادة ويهدف إلى تحقيق غاية ، وهذا الفهم ليس غريباً على الاستعمال اللغوي والفلسفي ، بل يدخل في إطار نظرة الإسلام توسيعاً لإطار استعمالها اللغوي والفلسفي ، ومن ثم فإن معالجتنا لهذا الموضوع ستقتصر على المعالجة النظرية وسوف لأحاول فيها بقدر الاستطاعة الكشف عن الأصول الفكرية لفروع الأخلاق الإسلامية المختلفة وبيان فلسفته فيها . كما أحاول أحياناً معالجة بعض المشكلات المعاصرة لأضرب مثالاً عملياً لإمكان معالجة مشكلاتنا المعاصرة المتعلقة بالأخلاق أو النابعة من الانحرافات الخلقية .

وعلى ذلك يكون مفهوم الأخلاق السيئة هي أغاط سلوك الشر والقبيح والمنكر ، وينبغي أن نعرف أن هناك أنواعا ومستويات من الخيرات الظاهرة والباطنة والخيرات المادية والمعنوية والاجتماعية والصحية .

كما أن هناك أنواعاً ومستويات من الشرور الظاهرة والباطنة والشرور المادية والمعنوية والاجتماعية ، انظر إلى تفصيلات ذلك في كتابنا « طريق السعادة » ·

# الفصل الثاني غايـــة الأخـــلاق

### أولاً: الاتجاهات العامة في غاية الأخلاق:

إذا ألقينا نظرة عامة على الاتجاهات الفلسفية المختلفة فيما يتصل بغاية الأخلاق وجدنا فيها اتجاهين عامين: يرى أحدهما أن للأخلاق غاية وهو اتجاه معظم الأخلاقيين ويرى ثانيهما أن ليست للأخلاق غاية ، وهو الاتجاه الذي ذهب إليه كانط (١) وأساس الخلاف يرجع إلى أنه إذا كان هناك غاية للأخلاق فمعنى ذلك أنها وسيلة وأنها تتغير وتتبدل وليست ثابتة ، ومن جهة أخرى فالإدعاء بأن الأخلاق وسيلة يؤدي إلى تجريدها من كل قدسية وهذا يؤدي بدوره إلى عدم الإلزام والالتزام اللائقين بها .

وقد ذهب إلى هذا أيضاً بعض أنصار الاتجاه الأول وخالفه البعض الآخر ، فقال هؤلاء المخالفون إن وجود الغاية للأخلاق لايدل على أن الأخلاق تتغير وتتبدل ، ولا يدل كذلك على عدم وجود قدسية تكون موضع احترام الناس ، حتى إن بعض هؤلاء أمثال « جون ديوي » قد ادعى وحدة الوسيلة مع الغاية في الأخلاق ، من حيث عدم إمكانية انفصال إحداهما عن الأخرى (٢) .

وإذا كانت للأخلاق غاية بناء على رأي الاتجاه الأول فما هذه الغاية ؟ يقولون إن الغاية من الأخلاق هي السعادة ، وأما الاتجاه الثاني فيرى أنه وإن لم يكن للأخلاق غاية فإنها تؤدي إلى حال من السعادة بطبيعتها ، ومن هنا نرى أن

<sup>(</sup>١) القيم الأخلاقية ، دكتور عادل العوا ، ص ٩٥٠

۲۸۳ تجدید فی الفلسفة ، جون دوي ، ترجمة أمین مرسي قندیل ، ص ۲۸۳ .

الأخلاقيين اتفقوا جميعاً على اختلاف اتجاهاتهم سواء كانوا من الاول الاتجاه الروحي أو الثاني الاتجاه المادي أو الثالث الاتجاه العقلي على أن الأخلاق تؤدي إلى السعادة سواء أكانت السعادة غاية لها أم لم تكن غاية .

#### ولكن ماحقيقة السعادة ؟

لقد اختلف الدارسون في تحديد السعادة من حيث ماهيتها ومن حيث الطريق المؤدي إليها ومن حيث زمانها ومكانها و وقد أدى هذا الاختلاف إلى الاختلاف في تنظيم الحياة الأخلاقية ومجالات العمل الأخلاقي وسنفصل القول في هذا الجانب الأخير بعد هذا الموضوع مباشرة ، وسوف نوضح كيف أن هذا الاختلاف قد أدى إلى الاختلاف في تحديد هذه المجالات ، ولاشك أن أكثر أسباب هذا الاختلاف راجعة إلى الاختلاف في فهم حقيقة طبيعة الإنسان ومصيره وطراز الحياة الذي يحقق هذه السعادة له .

والآن قبل بيان رأى الإسلام في الموضوع أود إعطاء فكرة موجزة عن بعض الاتجاهات المختلقة في السعادة الأخلاقية وسنقصر القول على الاتجاهات الآتية:

### أ – الاتجاه الروحي :

يرى هذا الاتجاه أن الروح حقيقة الإنسان وجوهره وأما الجسم فما هو إلا أداة تستعملها الروح ولهذا فحقيقة سعادة الإنسان سعادة روحية وهي لاتتم إلا بالاهتمام بها وتحقيق متطلباتها وتطهيرها وتزكيتها من العلائق المادية والنوازع الشريرة ، وبذلك تصبح مالكة الجسم تسيره حسب مشيئتها وتتحرر من قبود الجسم واغلاله ومتطلباته ، ولذا لاينبغي الاهتمام بالجسم لأن الاهتمام به يقوي النوزاع المادية فتتسلط المادة على الروح وتشقى ومن جهة أخرى فإن الروح هي

الحقيقة الباقية بعد فناء الجسد ، فالاهتمام بها يعد اهتماماً بالسعادة الحقيقية الدائمة ، تلك هي السمة العامة لهذا الاتجاه ، لكنه يتشكل بصور متفاوتة فهناك اتجاه روحي صرف يتمثل في الاتجاه الصوفي الذي يرى أن السعادة هي الرضا الروحي والسكينة الروحية وتكتمل هذه السعادة بصورة مؤقتة عند الوصول إلى الله ، ومعرفته معرفة كاملة عن طريق التطهير والتأمل ، كما قال الغزالى : ( إنما الوصول إليه « أي الله » بالتجرد عن علائق الدنيا والإكباب بجملة همته على التفكير في الأمور الإلهيه حتى ينكشف له بالإلهام الإلهي جليها ، وذلك عند تصفية نفسه من هذه الكدورات ، والوصول إلى ذلك هو السعادة ) (١).

أو عند المكاشفة كما يقول ابن عربي: ( فإن كوشف على أن الطبيعة عين نفس الرحمن فقد أوتى خيراً كثيراً ) (٢) . وقال بعضهم أيضاً: ( من عرف الله تعالى صفا له العيش ، وطابت له الحياة وهابه كل شيء وذهب عنه خوف المخلوقين وأنس بالله تعالى ) (٣) .

تلك هي السعادة المؤقتة في الاتجاه الروحي ، أما السعادة الأبدية فتتحقق بعد انتقال الروح من عالم الدنيا إلى عالمها الأول عالم الخلود .

وهناك اتجاه روحي آخر « يتمثل في فلسفة البراهمة ، وخاصة البوذية التي تطورت من البراهمة على يد واحد من زهادهم اختلف في اسمه فقيل هو «سكياموني» وقيل « سدهارتا جوتاما » ولقب بالبوذا أي المستنير »(٤) ترى

<sup>(</sup>١) ميزان العمل للإمام الغزالي ، مكتبة الصبيع ، ص ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) فصوص الحكم لابن عربي ، طبع حلبي ص ٢٣٦٦ .

<sup>(</sup>٣) الرسالة القشيرية للإمام القشيري ، ص ٢٤٣ .

<sup>(</sup>٤) في الدين المقارن ، الدكتور محمد كمال ابراهيم جعفر ، ص ٢٤٨ .

هذه الفلسفة بصفة عامة أن السعادة الكاملة تتم عن طريق التخلص من هذه الحياة التي هي مصدر الآلام والأحزان والشقاء والكآبة والتعاسة ، والانتقال إلى عالم الإله أو إفناء الذات في الله: « في رأي من يثبت عقيدة التأله في أصل الدين البرهمي أو البوذي »(١) . أو الالتحاق بعالم النرفانا ( في رأي من ينكر مثل تلك العقيدة في أصل هذه الديانة )(٢) . والنرفانا عالم موجود مستقل بذاته لايوجد فيه مايسمي بالفناء أو بعدم الفناء ، وليس هو هذا العالم ولاغيره ، هو نهاية عالم مرحلة التألم والمعاناة ، وهو عالم لايوصف بالتركيب ولا بالقدم ولا بالحدوث(٣)، يسعد من يدخل في نطاقه أو يفني فيه، والسبيل إلى ذلك هو محاربة الأهواء والرغبات المادية ، وترك اللذائذ والمتع الدنيوية ، وتجنب الرذائل والآثام والقبائح مثل الكذب وشهادة الزور والزنى وإراقة الدماء وقتل البقر بصفة خاصة ثم التحلى بالفضائل مثل الجود والعفو والقناعة والاستقامة والطهارة ودراسة الفيدا والصبر والصدق وعبادة الله (٤) · ومعلوم أن الانتقال من دار الشقاء إلى دار السعادة يتم عن طريق التناسخ وهو من أهم مبادىء هذه الفلسفة ، وللتناسخ في هذا المذهب مراتب ، ولكل مرتبة تجربة روحية خاصة ، وعند انتقال الروح في هذه التجربة من المرتبة الأولى إلى أعلاها تشعر بالسعادة الجزئية، وهكذا تزيد سعادتها وتكتمل عندما ترجع إلى مصدرها الأول وهو الله(٥) أو إلى النرفانا ·

<sup>(</sup>١) الأسفار المقدسة ، الدكتور علي عبد الواحد وافي ص ١٦٣ ، انظر أيضا : الملل والنحل للشهرستاني قد ٥ ص ١٧٥ .

<sup>(</sup>٢) في الدين المقارن ، الدكتور محمد كامل جعفر ، ص ٢٥٩ ومابعدها .

 <sup>(</sup>٣) التصوف طريقة وتجربة ومذهبا ، الدكتور محمد كمال ابراهيم جعفر ، ص ٢٨٩ .

<sup>(</sup>٤) الأسفار المقدسة للدكتور على عبد الواحد وافي ص ١٧٠-١٨٠ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق للدكتور على عبد الواحد وافي ص ١٦٤٠

#### ب - الاتجاه العقلى

ويرى هذا الاتجاه أن السعادة هي الشعور الغالب بالسرور الدائم في جميع الظروف ، وهذا الشعور يأتي نتيجة إخضاع السلوك لحكم العقل واتباع قوانينه والتمسك بالفضائل التي يأمر به ، وقد ذهب إلى هذا الاتجاه أرسطو والرواقيون في العصور القديمة ، وإذا كان هناك فارق بين هؤلاء فإغا هو في الدرجة لافي النوع .

فالسعادة الحقيقية عند أرسطو تحصل نتيجة الحصول على جميع الخيرات الداخلية والخارجية ، وهي الخيرات التامة ، فهو بذلك يجمع بين الخيرات الخارجية الحسية من المال والنعم الأخرى ، والخيرات الداخلية النفسية من الحكمة والمعرفة والفضيلة ، إلا أنه يفضل الخيرات العقلية والنفسية على الخيرات الخارجية أي أنه يرجح الخيرات المعنوية على الخيرات المادية ، فيقول مثلاً : « حسب المرء الرزق الكفاف لتكون حياته سعيدة متى اتخذ الفضيلة قائداً لسلوكه »(١) .

والسعادة عنده درجات: الدرجة الأعلى هي التي تحصل في الحياة العقلية لأنها موافقة لأعلى جزء في الإنسان ولهذا فهي حياة قدسية عنده ·

والدرجة الثانية هي التي تحصل في الحياة الأخلاقية الفاضلة ، وهذه الحياة حياة إنسانية ، أما الحياة المادية فيسميها باللذائد ويعتبرها جزءاً من السعادة وليست السعادة ، وليست من الخيرات الأعلى أيضاً (٢) .

وقد تبنى ابن مسكويه رأي أرسطو في السعادة ، ولهذا فلاداعي لتفصيل

<sup>(</sup>١) علم الأخلاق إلى نيكوماخوس، أرسطو، ترجمة لطفي السيد، جـ ٢ ص ٣٦٤٠

۲) المرجع نفسه لأرسطو ، جـ ۲ ص ۳۵۸ .

رأيه (١) ، والسعادة عند الرواقية هي حالة شعورية بالسرور تحصل للإنسان نتيجة اتحاد ارادته مع إرادة الله ونتيجة اتحاد عقله مع عقل الله أو نظامه في الطبيعة وعن طريق المعرفة لهذا وذاك .

ذلك أنهم يعتقدون أن نظام الكون نظام عقلي أو هو العقل الأكبر – كما يسمونه – وعقل الإنسان هو العقل الأصغر ، ووظيفة هذا العقل الأخبر أن يعمل وفقاً لذلك النظام العقلي أو الطبيعة ، فالحياة وفقاً للطبيعة هي الحياة الأخلاقية الفاضلة وهي التي تؤدي إلى السعادة الحقيقية (٢) .

واتجاه الرواقية يشبه اتجاه أرسطو من جهة واتجاه المتصوفين من جهة أخرى أما من الجهة الأولى فإنهم قد دعوا إلى الخضوع للعقل ، واختلفوا مع أرسطوا عندما دعوا إلى استئصال الشهوات من جذورها ، بينما كان أرسطو لايدعو إلى هذا بل كان يدعو إلى إخضاعها لمنطق العقل ، ومن الجهة الثانية فإنهم كانوا يدعون كالمتصوفين إلى محاربة الشهوات والابتعاد ماأمكن عن الحياة المادية المحسوسة (٣) .

وقد ذهب الفارابي إلى قريب من هذا الاتجاه ، إذ عرف السعادة بأنها اتحاد عقل الإنسان مع العقل الفعال<sup>(1)</sup> . ويكون ذلك عن طريق التحلي بالفضائل الأخلاقية والابتعاد عن الشرور والرذائل الأخلاقية (٥) .

 <sup>(</sup>١) تهذیب الأخلاق لابن مسكویه ص ٦٦ ومابعدها

١٤٧ المشكلة الأخلاقية الدكتور زكريا ابراهيم ، ص ١٤٧ .

۳) الفلسفة الخلقية ، الدكتور توفيق الطويل ، ص ۸۷ .

<sup>(</sup>٤) آراء أهل المدينة الفاضلة ص ٧٩٠

 <sup>(0)</sup> آراء أهل المدينة الفاضلة ص ٦٦ طبعة صبيح

وأما السعادة عند ديكارت فهي الحالة الروحية أو الشعور النفسي بالارتباح الناتج عن خضوع الإرادة لحكم العقل ، أو خضوع السلوك لحكم العقل أو نتبجة الحياة الفاضلة التي لاتخضع إلا للحكمة (١) .

والسعادة عند كانط هي الشعور بالخير الكامل الذي يأتي نتيجة التمسك بالفضيلة ، والسعادة ليست هدفاً خارجاً عن الفضيلة ، وليست الفضيلة علة للسعادة أيضاً وإنما هما مقترنان ، والخير الكامل يجمع بين الفضيلة والسعادة معاً (٢) .

#### الاتجاه المادي :

يرى أصحاب هذا الاتجاه أن السعادة هي التي يشعر بها الإنسان نتيجة إشباع دوافعه الطبيعية وغرائزه الحسية ·

وقد تطور هذا الاتجاه وأخذ صوراً مختلفة على هيئة مذاهب خاصة ، منها مذهب القورينائية اتباع « ارستبوس » تلميذ سقراط ، وقد فسروا السعادة التي نشدها سقراط ، باللذة الحسية واهتموا باللذات العاجلة ، بدلاً من الآجلة ونشدوا إشباع الدوافع في حينها وأوصوا بعدم تأخيرها لأنه يؤدي إلى الشعور بالحرمان والكآبة ، وهذا شقاء نفسي ، ولهذا تجب المسارعة في طلب اللذات، ولاحباء ولاخجل في طلب اللذات في أية صورة كانت وبأية طريقة تيسرت .

ومنها مذهب الأبيقورية اتباع أبيقور وقد توسع هؤلاء في مفهوم اللذة فضمنوها اللذات الحسية والعقلية واللذات العاجلة والآجلة المستمرة ، بل آثروا

<sup>(</sup>١) الرسائل في الأخلاق، ديكارت، مترجم إلى اللغة التركية ٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابع للدكتور توفيق الطويل ص ٤١٠ ٠

الآخرة على الأولى • ولاسيما إذا كان يعقبها ألم ومشقة ، ومهما كان من أمر ، فإن الغالب على هذا المذهب هو الطابع الحسي والاهتمام الزائد باللذات الحسية كسابقه •

ومنها مذهب المنفعة التطوري الذي يمثله « هربرت سبنسر » و « لسلي ستيفن » ويرى هذا المذهب أن الحياة السعيدة تكون في التوفيق بين مصلحة الفردومصلحة المجتمع ، وهي الفضيلة ، وبقدر مايزيد مقدار هذا التكيف يزيد مقدار لذة الفرد وخاصة اللذة النفسية ، والإنسان يسعى إلى هذا التكيف بالطبيعة ، لأنه حاجة بيولوجية ، لا لمجرد مصلحة مصطنعة أو عقد اجتماعي كما يدعي البعض ، وهذا التكيف الذي يسعى إليه الإنسان بالطبيعة لم يكتمل بعد ، وسوف يكتمل فيما بعد ، لأن الحياة بطبيعتها متطورة وهي سائرة نحو الحياة الإنسانية المثالية (١).

# ثانياً: اتجاه الإسلام في غاية الأخلاق:

قلنا فيما مضى إن نظام الإسلام لحياة الإنسان نظام خلقي في جوهره ومقاصده ، فما الهدف الذي كان يرمي إليه الإسلام من وضع هذا النظام ؟

عندما ندرس الإسلام من جميع النواحي نجد تصريحات حيناً وتلميحات حيناً آخر إلي أن هذا النظام وضع من أجل خير الإنسان ، وتحقيق السعادة له، لا في هذه الحياة فقط بل في الحياة الآخرة أيضاً ، ونجد أيضاً أن حقيقة السعادة في هذه الحياة هي الشعور والإحساس الدائم للمر، بالبهجة والأريحية والطمأنينة نتيجة احساسه بخيرية الذات وخيرية الحياة وخيرية المصير .

<sup>(</sup>١) مذهب المنفعة العامة في فلسفة الأخلاق ، الدكتور توفيق الطويل .، ص ٤١ ·

وليتحقق العنصر الأول وهو الاحساس بخيرية الذات لابد من صحة العقيدة وصحة العقيدة أن تبرر نفسها بنفسها بالبراهين العقلية الواضحة والدليل على صحة العقل التمييز بين الحق والباطل ، وبين الفضيلة والرذيلة وبين النافع والضار وهذا يكون بالمعرفة والعلم والحكمة .

والدليل على صحة النفس الشعور بالصحة النفسية والشعور بالأمن والطمأنينة ، ولكي يتحقق هذا الأمن لابد من توافر الأمن الخارجي وذلك متوقف على النظام العام للحياة ولابد من توافر الأمن الداخلي أيضاً ، وذلك إنما يتحقق بالتوفيق بين تلك العقيدة التي يؤمن بها ، وبين السلوك في الحياة ، ثم بينهما وبين الأهداف التي يريد الإنسان تحقيقها في الحياة : فلابد من أن يكون بين هذه الأمور انسجام وتوافق وتناسق ليشعر بالأمن قال تعالى : { الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون } (١)

ولكي يتحقق العنصر الثاني وهو الشعور بخيرية الحياة لابد من توافر الشروط الآتية :

الأول: الشعور بخيرية الذات، والثاني السلامة من الأمراض، والثالث والأخير تحقيق مطالب الإنسان الأولية وأن يكون ذلك بالحكمة

وأما العنصر الثالث: فإن تحققه يتوقف على تحقيق العنصرين السابقين، ذلك أن الإنسان لايشعر بخيرية مصيره إلا إذا رسخت العقيدة الصحيحة في قلبه وإلا إذا عمل بمقتضى هذه العقيدة، وإلا إذا كانت الأهداف التي حددها لنفسه في حياته متلائمة مع هذه العقيدة من جهة ومع إمكانات طبيعته البشرية من جهة

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام آية : ٨٢ .

أخرى . يقول أفلاطون « إن النفس تجد طمأنينية تامة وقوة أيما قوة عندما تتفق احساساتها وأعمالها فتغتبط بأنه ليس لها أن تعود باللائمة على نفسها في فكره أو عمل ظالم في حق الله أو في حق الناس »(١) .

وتحقيقاً لذلك فقد جاء الإسلام بعقيدة سليمة برهن على صدقها وصحتها ببراهين عقلية واضحة، لايشك في صحتها وسلامتها إلا المكابر أو ضعيف العقل ، وقد فسر بها للإنسان ألغاز هذا الوجود ومعضلاته التي لولاها لما كان له أن يحيط بكنهها تماماً ، وأن يطمئن إليه بقلبه وجنانه .

ثم جاء بنظام عام للحياة الإنسانية ، حدد فيه سلوك الإنسان تفصيلاً فيما ينبغي تفصيله ومجملاً فيما ينبغي إجماله ، وقد راعى في هذا وذاك طبيعة هذا الوجود بوجه عام وطبيعة الإنسان بوجه خاص · كما حدد مركزه ومصيره والأهداف التي ينبغي أن يسعى إلى تحقيقها · وقد ربط في كل ذلك بين العقيدة وواقع الإنسان وسلوكه في هذه الحياة ، ومصيره فيما بعد هذه الحياة ، وكل ذلك بحكمة تخضع لها العقول المدركة لحقيقتها خضوع الإكبار والإجلال ·

وليس ماأقول هنا مجرد دعوى بدون دليل ، أو فكرة مفروضة على الإسلام بل إنها مستوحاة من روح الإسلام وفلسفته ، إذ أنا نجد في الإسلام أسانيد لها ، ففيما يتعلق بأثر العقيدة الراسخة في سعادة الفرد قال الرسول : « إن الله عز وجل بحكمته وجلاله جعل الروح والفرح في الرضى واليقين ، وجعل الغم والحزن في الشك والسخط »(٢) . ولهذه العقيدة أثر آخر وهو حلاوة طمأنينة القلب

<sup>(</sup>١) علم الأخلاق لأرسطو ص ٣٥٠

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني من منتخب كنز العمال هامش مسند الإمام أحمد ج ١ ص ٢٥٧ حديث ابن مسعود انظر تخريج العراقي في هامش الإحياء جـ ٤ ص ٣٤٧ .

ولهذا قال ابراهيم عليه السلام ليطمئن قلبي ، ولها أثر ثالث وهو حلاوة الإيمان الناشيء عن محبة ولهذا قال الرسول « ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما وأن يحب المرء لايحبه إلا لله وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار (1) . يقول هنا وليم جيمس « إن الإيمان بالله هو الذي يجعل للحياة قيمة وهو الذي يمكننا من أن نستخرج من الحياة كل مافيها من اللذة والسعادة «(1) .

ويقول الفيلسوف الألماني ليبيتز : « ولإزالة القلق النفسي والروحي أن يؤمن بالله عن طريق العقل أو يملأ نفسه بسرور عقلي لأن القلق ناتج عن الشك والشك وسيلة لتفتيت القلب »(٣) .

ولصحة العقل وسعادته اتخذ الإسلام طريقين : طريق الوقاية ، وطريق التنمية ، ففي الطريق الأول حرم على الإنسان تناول كل مايخدر العقل ويضره ، وفي الطريق الثاني دعا إلى تحقيق مطالبه من النظر والمعرفة والحكمة ولم يكتف بمجرد الدعوة إلى ذلك فحسب ، بل زوده بمعرفة كثيرة من أسرار الكون والحياة وعلم الغيب ، علم ماورا - هذا الكون ، وهو العلم الذي ماكان يستطيع العقل الإنساني أن يصل إليه وحده ، وصدق الله العظيم إذ قال : { كما أرسلنا فيكم رسولا منكم يتلو عليكم آياتنا ويزكيكم ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم مالم تكونوا تعلمون } (1)

<sup>(</sup>١) اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان جـ ١ ص ٩ عيسى البابي الحلبي ٠

<sup>(</sup>٢) لمحات في وسائل التربية الإسلامية ، للدكتور محمد أمين المصري ص ١١٧٠ .

<sup>(</sup>٣) اثار ليبنتز الفلسفية ، باللغة الفرنسية ، مطبوع في باريس جد ١ ص ١٤٨ ١٩٥٥ - مناطقة على ١٩٥٥ - مناطقة الفرنسية ، مطبوع في باريس جداً

Oeuvres Philosophiques De Leibniz. Paris., 1900.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية : ١٥١ .

حقاً ليس في قدرة الإنسان أن يعلم أو يدرك ماوراء هذا الكون وماوراء هذه الحياة . ونحن نعلم مدى حيرة الفلاسفة الذين حاولوا أن يعلموا من ذلك شيئاً عن طريق البحث النظري ، وذلك مع عظم عقولهم ومع مابذلوا من مجهودات ضخمة . ومع قصور الإنسان في هذا العلم فإنه دائم التساؤل عنه طوال تاريخه الطويل .

وكأن هناك دافعاً وراء العقل الإنساني يدفعه إلى هذا التساؤل الدائم وهذا البحث المستمر، وربما كان هذا فطرة إلهية أودعها فيه منذ خلقه ؛ ليعرف الإنسان أن هذا الوجود ليس هو هذه المحسوسات فقط، بل إنه أوسع وأكبر مما ندركه بحواسنا الظاهرة ومهما كان من أمر فإن الإسلام قد أتى في هذا العلم عناء البحث ومشقته، ومن ثم يطمئن عقله إلى ماجاء به الإسلام في هذا الميدان.

وفيما يتعلق بالأمن الداخلي فقد دعا الإسلام إلي بعض الأمور التي تحقق هذا الأمن ؛ منها ذكر الله دائماً ، لأن القلوب تطمئن بذكر الله : { ألا بذكر الله تطمئن القلوب } (١١) . ومنها دعوته إلى أن يكون الله ملجأ الإنسان في السراء والضراء ، والمستعان الذي يستطيع معاونة الإنسان ونصره وتأييده وهو يكلؤه ويحفظه ، إذا سلك طريقه وكسب رضاه ومحبته فقال الرسول على خديث قدسي : « إن الله عز وجل قال : من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب ، وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه ، ومايزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر

<sup>(</sup>١) الرعد آية : ٢٨

به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشي بها ، وإن سألني لأعطينه ، ولئن استعاذني لأعيذنه ، وماترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته (١) . ونتيجة الاطمئنان إلى رعاية الله ونصره فلايصيب هذه النفوس خوف ولافزع عند المصائب والشدائد : { ألا إن أولياء الله لاخوف عليهم ولاهم يحزنون } (٢) .

وأما تحقيق الأمن الخارجي فإن النظام الأخلاقي الذي وضعه الإسلام يكفل للفرد الأمن الخارجي ، ذلك أن هذا النظام أوجب احترام الفرد في حريته وممارسة حقوقه الطبيعية وحرم القتل والغصب والسرقة والاعتداء على الأعراض وإلى جانب هذا دعا الناس إلي التبشير بالخير والنهى عن التشاؤم فقال الرسول عليه «بشروا ولاتنفروا » (٣) . وقال أيضاً « لاعدوى ولاطيرة ويعجبني الفأل الصالح الكلمة الطيبة » (٤) وقال « سوء الخلق شؤم » (٥) .

وذلك ليعيش الناس في ضياء من التفاؤل بخير الحياة ، كما أمر بالتعاون والتراحم واحترام مشاعر الناس وإحساساتهم الأدبية ليجد الناس الاستقرار والطمأنينة والأمن في معاملاتهم وفي حياتهم ، ثم لم يكتف بوضع النظام بل أقام حكومة لتنفيد هذا النظام وجعل الحكام مسئولين عن ذلك ،

# ولتحقيق الصحة الكاملة أمر الإسلام بثلاثة أمور:

الأمر الأول : الوقاية من الأمراض ، وذلك بالأمر بمراعاة النظافة والطهارة

<sup>(</sup>١) الأحاديث القدسية جـ ١ ص ٨١ ، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ، القاهرة ٠

۲۱) يونس آية : ٦٢ (٣) التاج جد ١ - كتاب العلم ٧١ .

<sup>(</sup>٤) فتح الباري بشرح البخاري جد ١٢ ص ٣٢٤.

۱۳۰ ص کنز العمال فی هامش المسند الإمام أحمد ج ۱ ص ۱۳۰ .

في كل شيء ، لأن أغلب الأمراض تأتي – كما يقول الأطباء – نتيجة عدم الاعتناء بالنظافة ، ولهذا قال الرسول على « إن الله نظيف يحب النظافة .. فنظفوا أفنيتكم » (١) ، وقال « الطهور شطر الإيمان » (٢) وأمر بتغطية الأطعمة والآنية من التلوث بالجراثيم فقال : « أوكوا قربكم » وفي رواية « خمروا الطعام والشراب » (٣) ، كما أمر بالابتعاد عن الأمراض المعدية والأماكن الموبؤة فقال : « إذا سمعتم بالطاعون بأرض فلاتدخلوها وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلاتخرجوا منها » (٤) وقال : « وفر من المجذوم فرارك من الأسد » (٥) وقال أيضاً : «لايورد ممرض على مصح » (٢) .

هنا نرى الرسول يأمر بعملية الحصار للمرض المعدي إذا أصاب فردا ، أو بلداً كما تفعل الدول اليوم ، عندما ينتشر مرض معد في بلد ما - مثل منع التنقل بين هذا البلد والبلاد الأخرى ، ومنع الأفراد المصابين بمثل تلك الأمراض من الاتصال بغيرهم ، غير أنه ينبغي ألا نغفل هنا الإشارة إلى بعض النصوص الأخرى التي تفيد إنكار الرسول العدوى مثل حديث « لاعدوى ولا طيرة ولا هامة » (٧) ومناقشته مع الأعرابي في مسألة تعدي الجذام من بعير إلى آخر ، وأكله على مع المجذوم (٨) .

<sup>(</sup>١) التاج كتاب الباس جـ ٣ ص ١٦٢ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم – كتاب الطهارة جـ ٣ ص ٢٠٠٠ .

 <sup>(</sup>٣) فتع الباري بشرح البخاري جـ ١٢ - كتاب الأشرية ص ١٩٩١ والتخمير بمعنى التغطية .

۲۸۹ سلصدر نفسه جـ ۱۲ – کتاب الطب ص ۲۸۹

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه جـ ١٢ - كتاب الطب ص ٢٦٥ .

<sup>(</sup>٦) شرح العسفلاتي على البخاري جـ ١٢ - كتاب الطب ص ٢٦٧٠

<sup>(</sup>٧) فتع الباري جـ ١٢ - كتاب الطب ص ٢٦٤٠

 <sup>(</sup>A) المصدر نفسه كتاب المرض والطب جر ۱۲ ص ۲۹۵ .

ولقد وقع هنا خلاف طويل بين العلماء إلا أن الرأي الراجع عندي هو الرأي القائل بأن حديث « لاعدوى » عام ، والأحاديث التي تفيد العدوى خاصة ، وهذا صحيح لأنه ليس كل الأمراض معدية · كما أن أكل الرسول مع المجذوم ومناقشته مع الأعرابي يوحيان بأن الرسول أراد أن يثبت أن العدوى لاتحصل إلا بإرادة الله ، فهو لايريد أن يلغي إرادة الله مع وجود الأسباب ، لكن مع ذلك أمرنا باتخاذ الأسباب بصفة عامة ، لتحقيق الأهداف اتباعاً لقوله تعالى : { إنا مكنا له في الأرض وآتيناه من كل شيء سبباً فأتبع سبباً .

الأمر الثاني: تحقيق المطالب الأساسية في الطبيعة الإنسانية بحكمة واعتدال ، وهذه الحاجات تنقسم - بصفة عامة - إلى قسمين : هما الحاجات الروحية والحاجات الحسية ، وأهمية الأولى لاتقل عن الثانية ، لأن الروح موجودة في الطبيعة الإنسانية أودعها الله في الإنسان لمعرفته وللاتصال به ، ولتدفع الإنسان إلى تحمل مسؤولياته الإنسانية في هذه الحياة ، وهي وإن كانت غامضة من حيث كنهها وجوهرها فهي ظاهرة من حيث آثارها في السلوك وفاعليتها في الأبدان ، وهي متأصلة في الإنسان بالفطرة ، وإذا كان الأمر ذلك فلابد من أن تكون لها مطالب تنشط بتحقيقها وتبذل وتضيق بالحرمان منها ، من أجل هذا قرر الإسلام لها نصيباً من حياة الإنسان في نظامه الخلقي ، والحياة الروحية كما قررها الإسلام هي أداء العبادات المختلفة من الصلاة والصوم والحج والزكاة ، وتذكر الله دائماً بأنه خالقه ورازقه ، وهو الذي يستمد منه العون ويعتمد عليه في كل شيء لأن الأمر بيده ، وهو على كل شيء قدير ، وأن يتذكر أن هذه الحياة

<sup>(</sup>١) الكهف: ٨٤ - ٨٥.

مؤقتة ستتحول في النهاية - إن أحسن الإنسان عمله - إلى حياة أبدية ملؤها السعادة والهناء ، ولهذه الحياة الروحية دور كبير في سعادة الإنسان ، ذلك أن الإنسان عندما يحيا هذه الحياة يشعر بالاطمئنان والراحة في أعماق قلبه ، لأنه يحس دائماً في قرارة نفسه بأن الله راض عنه وإنه سيكلؤه ويحفظه وهو بعد ذلك يتطلع إلى حياة صافية من الأحزان والآلام ولأنه يرى أن الموت لايقطع عليه حياته ، بل ينقله من حياة مؤقتة إلى حياة دائمة وأن الأعمال التي يؤديها هنا ، وإن لم يجن ثمارها كلها أو بعضها هنا ، سوف يجنيها هناك . ولهذا كله فإن هؤلاد الذين يحيون هذه الحياة تبتسم سريرتهم بالرغم من الشدائد التي يعانون منها والصعوبات التي يخوضونها ، أما الذين أهملوا الروح ، ولم يعطوها حقها من الحياة فهم في ضيق وحرج ولاسيما عند الأزمات والمصائب يزعجهم خوف الموت، ويقلقهم ضياع الحقوق ، وعدم استيفائهم ثمار أعمالهم - ويؤدي بهم هذا الضيق والحرج أحياناً - إلى الذبحة الصدرية أو الانتحار ، ولقد أدرك هذه الحقيقة العالم الفرنسي الدكتور ألكسيس كارل فهو يقول: « ومن الغريب أن الإنسان الحديث قد استبعد من الحقيقة الواقعية كل عامل نفسي ( روحي ) وبني لنفسه وسطأً مادياً بحتاً ، غير أن هذا العالم لايلائمه قط ، بل نراه يصاب فيه بالانهيار ٠٠ فيبدو - جيداً - أنه يجب على البشرية المتحضرة ، لكى تتجنب ترديها النهائي في وهدة التنافر والفوضي ، أن تعود إلى بناء المعابد في ذلك العالم الفاخر الصادم الذي يعيش فيه علماء الطبيعة والفلك ٠٠ فالعالم الحديث يبدو لنا كالثوب المفرط في الضيق بمجرد أن يطبعه مذهب الحرية الفردية أو المذهب الماركسي بطابعه . ومما لايقبله العقل أن يصبح الواقع الخارجي أضيق من أن يشمله الإنسان في كليته وألا يكون تركيبه متفقاً مع تركيبنا من بعض الوجوه

فمن الحكمة إذن أن نجعل لعالم الروح الموضوعية نفسها التي لعالم المادة »(١) ويهاجم المتحضرين فيقول: « فهم يتوهمون أن تربية الذكاء تضاهي تربية الروح ولم يكتشفوا بعد أن هناك إلى جانب التفكير المنطقي ضروباً أخرى من النشاط الروحي الضرورية ، حتى يكون السلوك في الحياة سلوكاً عقلياً وقد ردت الحياة على هذا الجهل بجواب بطيء صامت بدت مظاهره جلية ٠٠ في الزحف التدريجي للقبح والقذارة والفظاظة ، والسكر وشهوة الترف وحب السلامة والحسد والنميمة والبغض المتبادل ٠٠ والنفاق والكذب والخيانة ٠ هكذا أجابت الحياة بطريقة آلية على رفض الخصوع لقانون الارتقاء الروحي فقضت على نفسها بالانحطاط والانحلال » (٢) ، وهكذا نرى فداحة الخطأ الذي يرتكبه هؤلاء الذين يضعون نظاماً للناس ويهملون فيه الجانب الروحي بقصد أو بغير قصد ٠

وأما الحاجات الحسية الأساسية في الإنسان – مثل المأكل والمشرب والجنس والملبس والمسكن وماإلى ذلك – فهي ضرورية أيضاً لدوام الحياة أولاً وللشعور بالسعادة ثانياً ،ولهذا فقد أباح الإسلام كل مايحتاج إليه الإنسان بالضرورة وحرم كل شيء يضر الصحة ، وقد سمى الأول بالطيب والثاني بالخبيث { ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث } (٣) وكيف يحرم الطيبات وهو الذي خلقها رزقاً للعباد {وهو الذي أنشأ جنات معروشات وغير معروشات والنخل والزرع مختلفاً أكله والزيتون والرمان متشابهاً وغير متشابه كلوا من ثمره إذا أثمر } (١٤) ،

<sup>(</sup>١) تأملات في سلوك الإنسان ، الدكتور الكسيس كارل . ت . محمد القصاص . مراجعة د . محمود قاسم ص ١٧٣-١٧٣ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق نفسه ص ٧٨ الدكتور ألكسيس كار ٠

<sup>(</sup>٣) الأعراف آية: ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) الأنعام آية : ١٤١ .

[ونزلنا من السماء ماء مباركاً فأنبتنا به جنات وحب الحصيد والنخل باسقات لها طلع نضيد رزقاً للعباد وأحيينا به بلدة ميتاً كذلك الخروج }(١) ، وليس لمجرد الرزق فحسب بل للمتعة ولهذا قال تعالى : { فلينظر الإنسان إلى طعامه أنا صببنا الماء صبأ ثم شققنا الأرض شقأ فأنبتنا فيها حبأ وعنبا وقضبأ وزيتونأ ونخلأ وحدائق غلباً وفاكهة وأباً متاعاً لكم ولأنعامكم }(٢) ، وأباح النكاح للحاجة البيولوجية وللمتعة النفسية { ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة } (٣) ، وخلق الله أشياء لنصنع منها لباساً نحمي به أنفسنا من حر الشمس وبرد الشتاء { والله جعل لكم من بيوتكم سكناً وجعل لكم من جلود الأنعام بيوتاً تستخفونها يوم ظعنكم ويوم إقامتكم ومن أصوافها وأوبارها وأشعارها أثاثاً ومتاعاً إلى حين } (٤١) . إذن لامانع من أن نهتم بحاجاتنا الأساسية لنسعد في حياتنا ، ولهذا قال الرسول : «من سعادة ابن آدم ثلاثة ومن شقوة ابن آدم ثلاثة ، من سعادة ابن آدم : المرأة الصالحة والمسكن الصالح والمركب الصالح ، ومن شقوة ابن آدم : المرأة السوء والمسكن السوء والمركب السوء »(٥) . وقال أيضاً « ثلاث خصال من سعادة المرء المسلم في الدنيا، الجار الصالح والمسكن الواسع والمركب الهنيء »(٦).

ذلك أن هذه الأمور بالإضافة إلى ضرورتها ، فإن الإنسان مقارن لها بالاستمرار فإذا كانت غير مربحة شعر بالضيق والحرج والألم ، إذن ينبغي أن يهتم الإنسان بأن يختار مما يحتاج إليه أحسنه وأفضله ليسعد نفسه ويريح باله.

<sup>(</sup>۱) ق آبات : ۹ - ۱۱ · (۲) عبس : ۲۶ - ۳۲ · (۳) الروم : ۲۱ ·

١٦٨ ص ١٦٨ مسند الإمام أحمد جـ ١ ص ١٦٨ .

<sup>(</sup>٦) رواية سعد بن أبي وقاص ، الجامع الصغير جـ ١ ص ١٣٧ .

ولم يراع الإسلام حاجة الإنسان التي بها قوام حياته ودوامها فحسب ، بل لفت نظره إلى العناصر الجميلة في الكون التي خلقها الله للزينة والمتعة ليشبع بها العاطفة الجمالية ، ولهذا كرر دعوته مراراً إلى النظر إلي زينة السماء ( ولقد جعلنا في السماء بروجاً وزيناها للناظرين  $\{ (1) \}$  ، وإلى زينة الحدائق وأنواع الأشجار والنبات ( والأرض مددناها وألقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل زوج بهيج تبصرة وذكرى لكل عبد منيب  $\{ (1) \}$  وجمال الحيوانات والدواب ( والأنعام خلقها لكم فيها دفء ومنافع ومنها تأكلون ولكم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة  $\{ (1) \}$  وهكذا نجد أن الإسلام يقرر للإنسان حياة مادية حسنة يحقق مطالبه ، وهذا مما لاشك فيه يمثل جزءاً من سعادة الإنسان في هذه الحياة ، وصلة تحقيق الحاجات بالأخلاق أن حرمان الانسان نفسه من حقه ظلم كظلم غيره والظلم مناف للأخلاق .

غير أنه توجد هنا ملاحظة لاينبغي أن نغفلها وهي أننا نجد هناك نصوصاً إسلامية أخرى تذم الحياة الدنيا وطلاب هذه الحياة ، ولكن لاينبغي أن نظن وجود تناقض بين تلك النصوص . كما قد يبدو للنظرة السطحية ، وإنما هذا الانقسام الظاهري من نظرة الإسلام إلي الحياة المادية من زاويتين مختلفتين ؛ لأنه يريد بذلك أن يكشف لنا عن منهجه في الحياة وفلسفته فيها ، وربما كان انقسام النصوص بهذا الشكل حول الحياة المادية ، وإذا شرحنا الزاويتين السابقتين بدا لنا موقف الإسلام من هذه الحياة بوضوح .

أما الزاوية التي منها ذم الحياة الدنيا فهي زاوية الماديين : وهي أن هذه

<sup>(</sup>١) الحجر : ١٦ .

۲) سورة ق : ۷-۸ · (۳) النحل : ۵ ، ۳ ، ۸ · (۲)

الحياة غاية لاوسيلة وأنها مستقلة لاصلة لها بحياة بعدها ، بل هي الحياة ولاحياة بعدها ، وعندما نظر الإسلام إليها من هذه الزاوية وبهذا الاعتبار : ذمها وذم المنهمكين فيها ، لأنها حياة عارضة زائلة ، وفيها أحزان وآلام ومشقة ، فهي بهذه النظرة لاتساوي شيئاً ولاجناح بعوضة ، بالنسبة إلي حياة مقدرة للإنسان بعد موته ، ولهذا قال الرسول : « لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ماسقى كافراً منها شربة ما ء »(١) ، حقاً إنها لاتساوي جناح بعوضة حين نقيسها بالحياة الأخروية ومن هنا يستحق الذم هؤلاء الذين يتخذونها مجمع همهم ومبلغ سعيهم فلايرجون الآخرة من بعدها ، قال تعالى : { الذين يستحبون الحياة الدنيا على الآخرة ويصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجاً أولئك في ضلال بعيد } (٢) ، وكل الآيات والأحاديث التي تذم الحياة المادية وأهلها إنما تذمها بهذا الاعتبار ومن هذه الزاوية .

يريد الإسلام بذلك أن يبين للناس أنه ينبغي ألا تتخذ هذه الحياة غاية في ذاتها لأنه أمر لايليق بهم ، فقد خلقوا لهدف أعلى أو غاية كبرى وهي تلك الحياة الأبدية السعيدة وهذه الحياة هي الجديرة بأن يعمل المرء من أجلها وحقيق أن يتخذها غاية .

وأما الزاوية الثانية: فهي أن هذه الحياة ماهي إلا وسيلة لحياة أخرى أو مقدمة لها . يجب استغلالها لتلك الحياة واشتراؤها بها . فمن هذه الزاوية وبهذا الاعتبار نرى الإسلام يمدح الحياة ويهتم بها ، وكان اهتمامه بها على النحو التالى

<sup>(</sup>١) انظر تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي جـ ٦ ص ٦١١ ، الإمام الحافظ أبي العلى محمد المباركفوري .

<sup>(</sup>۲) سورة ابراهيم : ۳ ·

أولاً : تنظيمها تنظيماً اجتماعياً واقتصادياً وسياسياً وقضائياً .

ثانياً : دعوة الناس إلى أخذ نصيبهم منها ، من مأكل ومشرب وزواج وملبس ومسكن ، وكل مايحتاج إليه الإنسان بحكم الغريزة والطبع . قال تعالى { وكلوا مما رزقكم الله حلالا طيباً واتقوا الله الذي أنتم به مؤمنون }(١) ، كما وبخ الذين يمنعون الناس من هذه المتعة التي أخرجها لعباده : { قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون {<sup>(٢)</sup> ، وماأحسن الإشارة هنا إلى أن نعيم هذه الدنيا خلق للمؤمنين وإذا اشترك معهم الكفار في التمتع به فلن يشتركوا معهم في نعيم الجنة في الآخرة ، نعيم لايخالطه غم ولامشقة ، ثم إن الإسلام يعتبر هذه الحياة كلها سبيل الله إلى الجنة التي أعدها الله للسالكين سبيله ، فهو داخل فيها في نهاية المطاف بالوعد الذي قطعه على نفسه ، وبذلك تكون لهذه الحياة أهمية كبرى في نظر الإسلام ، وتعطى لها قيمة لايساويها شيء ، إلا تلك الحياة الأبدية ، ذلك أنها وإن كانت لاتساوي شيئاً في حد ذاتها بالنسبة لتلك الحياة ، إلا أنها لما كان من الممكن أن تشترى بها الجنة فإن قيمتها تساوي الجنة بهذا الاعتبار ، ومن هذا كله تبين لنا أنه لاتعارض بين هذه النصوص المتعلقة بشؤن الحياة وأن النظرتين فيها تمثلان فلسفة الإسلام في الحياة ومنهجه فيها . ومن ثم تبين خطأ الذين نبذوا هذه الحياة استناداً إلى تلك النصوص ، كما تبين خطأ أولئك الذين ينهمكون في ملذات هذه الحياة ويتمتعون كالأنعام تاركين كل الجوانب الأخرى والواجبات الإلهية والإنسانية وكأنهم خلقوا من أجل هذه المتعة الحسية فقط ولهذا كله قال تعالى : { وابتغ فيما آتاك الله (٢) الأعراف: ٣٢ . (١) المائدة : ٨٨ -

الدار الآخرة ولاتنس نصيبك من الدنيا وأحسن كما أحسن الله إليك ولاتبغ الفساد في الأرض إن الله لايحب المفسدين } (١١) .

الأمر الثالث: الذي أمر به الإسلام لكمال الصحة هو الاعتدال في الحياة والتصرف فيها طبقاً للحكمة سواء كان في ميدان إشباع الدوافع والمطالب الأساسية أم في ميدان العمل أياً كان نوع هذا العمل وشكله.

أما في ميدان إشباع الدوافع أو الحاجات الأساسية · فإن الإسلام قد قرر بصورة عامة إشباعها ، لأن عدم إشباعها يؤدي إلى الشعور بالكآبة والضيق والحرمان ، كما يؤدي إلى حدوث بعض الأعراض والأمراض ، مثل الأنيميا (فقر الدم) والعتد وآلام المفاصل وتصلب الشرايين وماإلى ذلك ·

والأمر كذلك في الإفراط في إشباعها والانهماك في الملذات الحسية أو بعضها فقد تؤدي كثرة الأكل والشرب – مثلاً – إلى التخمة والسكتة القلبية ، والإفراط في الجنس يؤدي إلى إتلاف بعض الأنسجة والخلايا التي لايستطيع تعويضها فيما بعد ، وبالتالي يؤدي ذلك في النهاية إلى بعض الأمراض الفسيولوجية (٢) .

ولهذا كله منع الإسلام الافراط في الأكل والشرب والملذات الأخرى فقال تعالى : { كلوا واشربوا ولاتسرفوا إنه لايحب المسرفين } (٣) .

<sup>(</sup>١) القصص : ٧٧

 <sup>(</sup>٢) انظر تأملات في سلوك الإنسان للدكتور ألكسيس كارل ص ١١٧٠.

الترجمة العربية انظر كذلك كتاب : قلبك وكيف تحافظ عليه تأليف ألتون باكسل ، ترجمة الدكتور أحمد بدران ص ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف : ٣١ ·

وقال الرسول على : « إن المؤمن يأكل في معي واحد والكافر يأكل في سبعة أمعاء » (١) . وليس المراد من كثرة الأمعاء هنا معناها الحقيقي بل القصد منها الكناية عن الكثرة في الأكل ويريد من الكافر الذين لايؤمنون بالله ولا باليوم الآخر فهمهم الدنيا ونعيمها يأكلون كما تأكل الأنعام { والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام } (٢) .

وكما منع الإسلام الافراط في تحقيق الحاجات الحسية منع أيضاً الافراط في التعبد والتنطع فيه فقال الرسول على المتنطعون »(٣) وروى عن أنس أن الرسول على : « هلك المتنطعون »(١٤) . وأوضح دليل صريح على هذا نهيه عن التبتل » (١٤) . وأوضح دليل صريح على هذا نهيه على المحاعة من أصحابه اعتزموا مواصلة العبادة وترك كل شيء ماعداها فقال : « أما والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له لكني أصوم وأفطر وأصلي وأرقد وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتي فليس مني »(٥) وروى عند عبد الله بن عمرو ابن العاص أن الرسول على قال له : « ياعبد الله ألم أخبر أنك تصوم النهار وتقوم الليل قلت نعم ، قال : فلاتفعل صم وأفطر وقم ونم فإن لجسدك عليك حقاً وإن لزوجك عليك حقاً »(١) .

أما الاعتدال في ميدان العمل فإنه ضروري أيضاً ؛ ذلك أن الإرهاق في العمل يؤدي إلى الاضرار بالصحة ، فالارهاق في العمل العقلي مثلاً يؤدي إلى الجنون ، كما أن الإرهاق في الأعمال الجسمية الأخرى يؤدى إلى الاختلال في

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح البخاري جـ ١١ - كتاب الأطعمة ص ٤٥٦ · (٢) سورة محمد : ١٢ · (٣) صحيح مسلم جـ ٤ ص ٢٠٠٥ كتاب العلم ·

<sup>(</sup>٤) صحيح المستدرك جـ ٢ ص ١٥٩ - كتاب النكاح - فتع الباري جـ ١١ ص ١١٠ .

<sup>(</sup>٥) التاج الجامع للأصول في أحاديث الرسول جـ٢ كتاب النكاح ص ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٦) فتح الباري بشرح البخاري - كتاب الصوم جـ ٥ ص ١٢١ .

وظائف الأعضاء وإلى الأمراض الفسيولوجية ولهذا قال الرسول على الأنبت لاأرضا قطع ولاظهرا أبقى » (١) ، « إن هذا الدين متين فاوغلوا فيه برفق » (٢) وقال : « إياكم والغلو في الدين فإنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين » (٣) وقال « إن الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه فسددوا وقاربوا وأبشروا » (٤) .

من هذا كله نرى أن الإسلام يأمر بالاعتدال في تحقيق المطالب ويأمر أيضاً بالعدالة في إعطاء كل ذي حق حقه ،وبالاعتدال والعدالة في الأعمال كلها ، حتى تتحقق الصحة الكاملة ، وتنتظم أمور الدنيا ، والسعادة تتبع الاعتدال أو العدالة في كل الأمور كما يقول أفلاطون،فيقول في جمهوريته ( إن العدالة لاتتناول مظاهر أداء الإنسان لعمله الخاص فحسب وإنما تتناول البواطن التي تخص الرجل نفسه ومصالحه الخارجية بحيث لايسمح الرجل العادل لعناصره المتعددة أن تعمل عملاً غير عملها ولا للطبائع المميزة في نفسه أن يتدخل بعضها في بعض ) (٥) .

يبقى بعد هذا كله العنصر الأخير والهام لتحقيق السعادة في رأي الإسلام وهو تحديد الغاية الكبرى للإنسان في هذه الحياة وأن يكون تحقيق هذه مقروناً بتحقيق السعادة الكاملة . وهذه الغاية هي الفوز برضى الخالق والدخول في دار الرضوان ، دار السعادة الأبدية وذلك بعد الانتقال من هذه الحياة الدنيا .

إن ربط الإنسان مصيره بالسعادة له دور كبير في إحساسه بالسعادة في

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد عن أنس رضي الله عنه - كشف الخفاء جـ ١ ص ٣٠٠٠

 $<sup>\</sup>cdot$  ۲) فيض القدير شرح الجامع الصغير جـ ۱ ص  $\cdot$  ۲

۳) الجامع الصغير جـ١ ص ١١٦٠

١١٠ ص ١١٠ .
 ١١٠ ص ١١٠ .

<sup>(</sup>٥) جمهورية أفلاطون ص ٨١ - أفلاطون ترجمة نظلة الحكيم ·

مختلف الظروف مهما تكبد في سبيلها من عناء ومشقة ، لأن السعادة أمل الإنسان دائماً ، إن عاجلاً أو اجلاً ، وهذا الأمل هو الذي يبعث في نفس الإنسان دائماً ، إن عاجلاً أو اجلاً ، وهذا الأمل هو الذي يبعث في نفس الإنسان الاطمئنان والرضى لذا قال تعالى : { ياأيتها النفس المطمئنة ارجعي إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتي } (١١) . هذه الجنة تنعم فيها تلك الوجوه التي تحقق غايتها من وجودها ، تنعم بنعم لم ترها أعين ولم تسمع بها آذان ولاخطرت على قلب بشر { وجوه يومئذ ناعمة لسعيها راضية في جنة عالية لاتسمع فيها لاغية فيها عين جارية فيها سرر مرفوعة وأكواب موضوعة وغارق مصفوفة وزرابي مبثوثة } (٢) ، { مثل الجنة التي وعد المتقون فيها أنهار من غير آسن وأنهار من لبن لم يتغير طعمه وأنهار من خمر لذة للشاربين وأنهار من عسل مصفى ولهم فيها من كل الثمرات ومغفرة من ربهم } (٣) .

وفيها { قاصرات الطرف لم يطمثهن إنس قبلهم ولاجان كأنهن الياقوت والمرجان } (1) .

وقد روى عن الرسول أنه « ينادي مناد في أهل الجنة إن لكم أن تصحوا فلاتسقموا أبداً وإن لكم أن تحيوا فلاتموا أبداً وإن لكم أن تشبوا فلاتمرموا أبداً وإن لكم أن تنعموا فلاتيأسوا أبداً  $^{(0)}$  ، تلك هي السعادة الحقيقية الأبدية ، وإن لكم أن تنعموا فلاتيأسوا أبداً  $^{(1)}$  ، وذلك هو الفوز الأكبر والمصير وأما الذين سعدوا ففي الجنة خالدين فيها  $^{(1)}$  ، وذلك هو الفوز الأكبر والمصير السعيد لسعي الإنسان كما قال تعالى { وعد الله المؤمنين والمؤمنات جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ومساكن طيبة في جنات عدن ورضوان من الله

 <sup>(</sup>١) الفجر : ۲۷ – ۳۰ .
 (١) الفجر : ۲۷ – ۳۰ .

٣) سورة محمد : ١٥ . ١٥ الرحمن : ٥٨-٥٨ .

<sup>(</sup>٥) التاج جـ ٥ ص ٤٢٢ (٦) هود : ١٠٨ .

أكبر ذلك هو الفوز العظيم \( ١١) .

من هذا كله نرى أن الإسلام قد حدد للإنسان عقيدة سليمة وغاية سعيدة ثم حدد له غطأ سلوكياً في الحياة تتسق فيه العقيدة مع الغاية وينسجم مع قوانين الحياة والدوافع الأساسية للطبيعة البشرية ، وسوف يتبين هذا بصورة أوضح في الموضوعات الآتية ، ثم إن هناك أمراً وهو أن الإسلام قرر أن من يسير في هذه الحياة وفقاً لهذا النمط السلوكي الذي حدده هذا الدين سوف يسعد في هذه الحياة أيضاً قال تعالى : { وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً }(٢) .

وقال من أعطى واتقى وصدق بالحسنى فسنيسره لليسرى  $\{^{(7)}\}$  ، وقال عالى :  $\{$  ومن يتقِ الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لايحتسب  $\{^{(1)}\}$  ، وقال الرسول عليه : « من سعادة المرء حسن الخلق ومن شقاوته سوء الخلق»  $\{^{(0)}\}$ .

ويمكن أن نستخلص من هذا كله أن هدف الأخلاق في الإسلام هو السعادة وماهية هذه السعادة في نظره تختلف من حيث الزمان والمكان ومن حياة إلى أخرى فالسعادة في الحياة الدنيا ليست هي سعادة الحياة الأخرى وإن الإسلام يستهدف تحقيق السعادة في الآخرة أكثر مما يستهدفها في الدنيا ثم إن السعادة التي استهدفها أو أرادها لاتقتصر على جانب واحد ، بل تشمل – كما رأينا – الجانب الروحي والعقلي والنفسي والحسى معاً .

<sup>(</sup>۱) التوبة: ۷۲ .(۲) النور: ۵۵ .

٣-١ الليل: ٥ - ٧ .
 ١٤) الطلاق: ٢-٣ .

۱۲ ص ۱۲ منتخب كنز العمال على هامش مسند الإمام أحمد جـ ۱ ص ۱۲ ٠

وكلما كان هناك اتساق بن هذه الجوانب زاد نطاق السعادة كما وكيفا ، ولكن يجب أن ننتبه هنا إلى أن الأخلاق في نظر الإسلام ، وإن كانت ترمي إلى تحقيق السعادة للإنسان ، فإن هذا الهدف هدف الأخلاق ، لاهدف الذات الفاعلة فإن هذه الذات ينبغي ألا ينحصر في تحقيق المرء السعادة لنفسه أو لغيره وإنما بنبغى أن يكون هدفه الأول هو الله وحده ، إنه يجب أن يقوم بالأعمال الأخلاقية لأنه مأمور بها من قبل خالقه وأن يقصد بها وجهه لا وجه أحد ولاوجه السعادة أو تحقيق السعادة ٠ هذا القصد الخالص لوجه الله من السلوك في هذه الحياة هو العبادة الخالصة التي جعلها الله الغاية من خلق الإنسان ، مصداق ذلك قوله تعالى : { وماخلقت الجن والإنس إلا ليعبدون } (١١) . وقال تعالى : { والذين صبروا ابتغاء وجه ربهم وأقاموا الصلاة وانفقوا مما رزقناهم سرأ وعلانية ويدرءون بالحسنة السيئة أولئك لهم عقبى الدار }(٢) وقال الرسول على « فإن الله لايقبل من الأعمال إلا ماخلص له »(٣) وكما قلنا إذا أخلص الإنسان حياته كلها لله كما قال تعالى : { قل إن صلاتي ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين لاشريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين } (٤) وإذا أسلم الإنسان بهذه الصورة يعد كل سلوكه عبادة يؤجر مقابل كل مايصاب به في الحياة ولهذا قال الرسول عَلَيْهُ « مايصاب المسلم من نصب ولاوصب ولاهم ولاحزن ولاأذى ولاغم حتى الشوكة يشاكها إلا كفر الله بها من خطاياه »(٥) ، وهذا يقتضي أن يكون صبوراً لنيل الثواب كما يكون صبوراً لمكاسب الدنيا ٠

وسيأتي تفصيل هذه النقطة الأخيرة بصورة أوضح في الباب الثالث من هذا الكتاب .

۲۲ : ۲۵ (۲) الذاريات : ۵٦ (۲) الرعد : ۲۲ (۱)

 <sup>(</sup>٣) منتخب كنز العمال في هامش مسند الإمام أحمد جـ ١ ص ١٣٥٣ ، وفي رواية الا ماكان له
 خالصاً وابتغى به وجهه » الجامع الصغير جـ ١ ص ٧٤ .

<sup>(</sup>٤) سررة الأنعام: ١٦٢-١٦٣ · (٥) هداية الباري إلى ترتيب أحاديث البخاري جـ ١ ص ١٢٣ ·

# الفصل الثالث مجــالات الأخــــلاق

إن تحديدنا السابق لمفهوم الأخلاق وغايتها يساعدنا في تحديد مجالها هنا وسوف يغنينا عن كثير من التفصيلات الجزئية ، ذلك أن تحديد مفهوم الأخلاق يؤثر في تحديد غايتها ،وهذا بدوره يؤثر في تحديد مجالها لأن الغاية ترسم بالطبع الطريقة التي يمكن أن تؤدي إليها ، كما تحدد المجالات التي تتحقق فيها .

### أولاً: الاتجاهات العامة في مجالات الأخلاق:

من هنا نجد أن كل اتجاه في تحديد الغاية الأخلاقية قد عنى ببيان السلوك المناسب لتحقيقها والمجال الذي يدور فيه هذا السلوك ، فالاتجاه المادي في الأخلاق وغايتها يهتم بالسلوك الذي يحقق منافع مادية ينبغي استخدامها بالطريقة التي تحقق اللذة أو السعادة حسب وجهة نظره في فهمها والاتجاه الروحي يهتم بالسلوك الذي يحقق مكاسب معنوية ويطهر النفس من النوازع الشريرة .

والاتجاه العقلي يهتم بالسلوك الذي يحقق مكاسب عقلية من كشف الحقائق وتنظيم السلوك والحياة وفقاً لهذه الحقائق .

فمجال الاتجاه الأول هو الطبيعة المادية ، ومجال الاتجاه الثاني هو الجانب النفسي والروحي في الطبيعة الإنسانية ، ومجال الاتجاه الثالث هو الحقائق كما تتكشف للعقل أو كما تتراءى له .

وإذن فالشيء الذي يوجه السلوك في الاتجاه الأول هو المنافع وفي الثاني هو الدوافع الروحية ، وفي الثالث هو متطلبات الطبيعة المدركة في الإنسان أو القوة العاقلة .

ثانياً: مجالات الأخلاق في الإسلام - كما ألمحنا إليه سابقاً - فهو مجال الحياة كلها ، لأن الأخلاق إذا كانت غطأ للعمل وللسلوك في الحياة فإن عمل الإنسان لمساعدة الآخرين أخلاق وعمله لكسب قوته وقوت من يعوله أخلاق ، وإيمانه بالله وعبادته له أخلاق ، لأنه بر كما جاء في الآية التي ذكرناها بل لا يتحقق البر دون الإيمان والعبادة والبر هما الأخلاق والأخلاق هي البر ، والأعمال العلمية سواء كانت للتكامل الذاتي أو لخدمة الحياة الإنسانية - أخلاق ، ثم إن معاملة الإنسان للكائنات الحية الأخرى بالرفق أخلاق وإيذاء ولها ليس أخلاق ، كذلك تحمله أعباء الحياة والصبر على ما يصيبه من المصائب فيها أخلاق أيضاً .

وإذن فإن كل سلوك إنساني يحقق الخير والبر للذات الفاعلة أو لغيرها يعد أخلاقاً طالما كانت الذات الفاعلة تريد بسلوكها هذا عمل الخير لوجه الله قبل كل شيء ومصداق ذلك قول الرسول على : « عجباً لأمر المؤمن إن أمره كله خير وليس ذلك لأحد إلا المؤمن إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له وإن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له » (١) . ثم إن هناك مبادىء أخلاقية عامة مثل الصدق والأمانة والإخلاص واتقان العمل لابد من مراعاتها في جميع الأقوال والأفعال.

ولم يكتف الإسلام بإضفاء الصفة الأخلاقية على نوع السلوك ذي الطابع النفعي والضروري للحياة فحسب بل أضفى تلك الصفة على كل سلوك ولو لم يتسم بصفة النفع أو الضرورة ، لأن الأخلاق في نظر الإسلام لاتحمل معنى النفع فحسب بل تحمل إلى جانب ذلك المعنى التحسيني والجمالي والإرادة الخيرة .

<sup>(</sup>١) رياض الصالحين - باب الصبر ص ٢٥ للإمام النووي - وجاء في صحيح مسلم حديث شبيه بهذا انظر صحيح مسلم ج ٤ كتاب البر والصلة باب ١٤ ٠

ومن ثم فلم يكن هدفه تحقيق النفع للإنسان فقط بل تحقيق الحياة الأدبية له التي تمتاز بها حياة الإنسان على حياة الحيوان . ومن هنا نرى الإسلام يحاول أن يطبع كل سلوك صادر من الإنسان بالطابع الأدبى بصرف النظر عن مكان هذا السلوك وزمانه ، وبصرف النظر عن صلته بالناس الآخرين ، ولهذا نرى الإسلام يأمر بالأدب في المأكل والمشرب والملبس والمجلس والمشى والتحدث ومعاشرة الناس ، ففي المأكل أمر - مثلاً - أن يبدأ الإنسان بالبسملة وأن يأكل بيمينه ومما يليه ، فقد روى عن أبي سلمة رضي الله عنه قال : كنت غلاماً في حجر رسول الله وكانت يدي تطيش في الصَّحْفَة (\*) فقال لى رسول الله ياغلام سم الله وكل بيمينك وكل مما يليك »(١١) ، وقال في الشرب : « إذا شرب أحدكم فليشرب في ثلاث أنفاس يحمد الله في كل منها » · وفي الملبس أمر بالتستر والاحتشام ولو في السر حتى ولو في الحمام فقال الرسول : « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلايدخل الحمام بغير إزار »(٢) ، لأن الحياء جزء هام في الأدب الإسلامي بل إنه  $^{(7)}$  ، فإن الحياء من الرسول فإنه قال : « فإن الحياء من الإيمان » من الإيمان » وليس الحياء من الناس فحسب بل من الله والملائكة ، ولهذا كان أمره بالتستر ولو في الخلاء الذي لايراه فيه أحد من الناس . والاستحياء من الله له دور هام  $\cdot$  في تجنب المعاصي ولهذا قال الرسول : « إذا لم تستح فاصنع ماشئت  $^{(2)}$  .

وفي المجلس أمر مثلاً بالجلوس المتواضع الرزين ، فقد روى عن الشريد بن

<sup>(\*)</sup> وهي ماتشبع خمسة ونحوها وهي أكبر من القصعة .

<sup>. (</sup>١) فتح الباري بشرح البخاري جـ ١١ – كتاب الأطعمة ص ٤٥١ ·

۲٤٣ ص ٢٤٣٠ . كتاب الأدب ص ٢٤٣٠

<sup>(</sup>٣) شعب الإيمان للبيهقي الحديث الرابع والخمسون ص ٩٧ ٩

<sup>(</sup>٤) مختصر شعب الإيمان للبيهقي - باب الحياء ص ٩٨ ·

سويد قال : مر بي رسول الله وأنا جالس هكذا قد وضعت يدي اليسرى خلف ظهري واتكأت على ألية يدي فقال اتقعد قعدة المغضوب عليهم (1) . أي القعود المتكبر · وروى عن أحد الصحابة أنه قال : أصابني رسول الله نائماً في المسجد على بطني فركضني برجله وقال : « مالك ولهذا النوم هذه نومة يبغضها الله (1) ( وكان نائماً مضجعاً على وجه ) · وفي المشي أمر بالاقتصاد والتواضع فقال تعالى : { ولا تمش في الأرض مرحاً إن الله لا يحب كل مختال فخور واقصد في مشيك } (1) ، وقال أيضاً : { ولا تمش في الأرض مرحاً إنك لن تخرق الأرض ولن تبلغ الجبال طولاً كل ذلك كان سيئه عند ربك مكروها ذلك عما أوحى إليك ربك من الحكمة (1) .

وعند الكلام أمر مثلاً بعدم رفع الصوت وعدم التكلف أو التشدق في الكلام فقال تعالى : { واغضض من صوتك إن أنكر الأصوات لصوت الحمير} (٥) وقال الرسول : « إن الله يبغض البليغ من الرجال الذي يتخلل بلسانه تخلل البقرة بلسانها »(٦) .

وعند معاشرة الناس دعا بصفة خاصة إلى مراعاة الشعور والإحساس الأدبيين لدى الآخرين في الحركات فدعا مثلاً إلى بسط الوجه عند المقابلة ونهى عن تصعير الخد فقال تعالى : { ولاتصعر خدك للناس  $}^{(V)}$  ، وقال الرسول : «إنكم لاتسعون الناس بأموالكم ولكن يسعهم منكم بسط وجوه وحسن خلق»  $^{(\Lambda)}$ 

<sup>(</sup>۱) التاج ج a - 2 ابن ماجه ج a - 2 س a - 2 س a - 2 ابن ماجه ج a - 2

 $<sup>\</sup>cdot$  19 : (8)  $\cdot$  19 - 11 - 11 (9)  $\cdot$  19 - 19 (19)  $\cdot$  19 (19)  $\cdot$ 

<sup>(</sup>٦) التاج جه ٥ - كتاب الأدب ص ٢٨٥ . (٧) لقمان : ١٨٠

<sup>(</sup>٨) تفسير ابن كثير جاء في صدد تفسير قوله تعالى : { لاتصعر خدك للناس } جـ ٣ ص ٤٤٩ .

ودعا إلى عدم التناجي بين الاثنين دون الثالث فقال الرسول: « إذا كنتم ثلاثاً فلايتناجي اثنان دون صاحبهما »(١) .

كما دعا إلى احترام كل إنسان بما يليق به من التقدير حسب دينه وعلمه ومنزلته بين الناس منازلهم من الخير والشر »(٢).

كما دعا إلى الظهور بالمظهر الجميل أمام الناس ، فقد روى أن رجلاً جاء إلى الرسول ثائر الرأس فأشار إليه بإصلاح شعره وجاءه آخر وشعره جمة وأشار بقصه ، ثم قال هذا أحسن (٣) وعندما سأله رجل هل من الكبر أن يكون ثوب الإنسان حسناً ونعله حسناً فقال الرسول على « إن الله جميل يحب الجمال ، الكبر بطر الحق وغمط الناس »(٤) . وكان ينصح دائماً بتحسين الهندام وتجميل الظاهر وتطهير الثياب (٥) .

ولم يفرض الإسلام المبادى، الأخلاقية على سلوك الإنسان الظاهري فقط، بل فرضها أيضاً على السلوك الباطني لأن الحياة قسمان قسم منها ظاهر محسوس والآخر باطن غير محسوس وأهمية الأخير لايقل عن أهمية الأول ، بل إن مظاهر الأول ماهي إلا انعكاس للأخير ، ولهذا كانت الأخلاق الإسلامية مركزة على الحياة الباطنة في الدرجة الأولى ، لأنها إذا صلحت واستقامت صلحت الأخرى واستقامت ، وصلاح هذه وتلك واستقامتها هما الطريق إلى السعادة

 <sup>(</sup>١) التاج جـ ٥ - كتاب الأدب ص ٢٦٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه - كتاب الأدب ص ٢٥٦ - كشف الخفاء ج ١ ص ٢٤١ ·

<sup>(</sup>٣) أ – مسند الإمام أحمد جـ ٤ ص ١٨٠ ، ب – المستدرك على الصحيحين جـ ٤ ص ١٨٦ ·

<sup>(</sup>٤) التاج جـ ٥ - كتاب البر والأخلاق ص ٣٢ (٥) المستدرك على الصحيحين جـ ٤ ص ١٨٦٠ .

ومن هنا دعا الإسلام إلى تجميل الباطن وتحسينه و فدعا إلى حسن الظن بالخالق كما دعا إلى حسن الظن بالمخلوق أو الناس بصفة خاصة قال الرسول المسلا «حسن الظن من حسن العبادة »(۳) ، وقال راوياً عن ربه : « أنا عند ظن عبدي بي إن خيراً فخير وإن شراً فشر »(٤) ، وقال تعالى : { ياأيها الذين آمنوا اجتنبوا كثيراً من الظن إن بعض الظن إثم )(٥) ، ثم دعا إلى الفأل ونهى عن التشاؤم والتطير قال الرسول المسلا : « لاطيرة ويعجبني الفأل الصالح أو الكلمة الحسنة »(٦) ، لأن التشاؤم والتطير وسوء الظن من العوامل التي تؤدي إلى الكآبة والقلق وعدم راحة البال .

ثم إلى جانب دعوته إلى التفاؤل نهى عن الأمور التي تجعل الحياة النفسية ظلاماً قاقاً وتزيل عنها كل البشاشة والبهجة كالتباغض والتحاسد والحقد وماإلى ذلك من الرذائل النفسية،ولهذا قال: «لاتباغضوا ولاتحاسدوا ولاتدابروا ولاتقاطعوا وكونوا عباد الله إخواناً »(٧)، وقد عد بعض علماء النفس هذه الرذائل الأخلاقية من الأمراض النفسية والاجتماعية،

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح البخاري جـ ١ - كتاب الإيمان - باب فضل من استبرأ لدينه ص ١٣٤٠ .

 $<sup>\</sup>cdot$  (۲) الأعراف :  $\pi$   $\cdot$   $\pi$   $\cdot$  التاج جـ  $\circ$  – كتاب البر والأخلاق ص  $\cdot$   $\cdot$   $\cdot$  (۲)

١٤) الجامع الصغير جـ ١ حرف الأف ص ٧٧

۲۲۱ التاج ج ۳ – کتاب الطب ص ۲۲۱ .

<sup>(</sup>٧) رياض الصالحين - كتاب الأمور المنهى عنها ص ٥٥٨ .

ثم دعا إلى المحبة لأنها تضفي على حياة الناس البهجة والنشاط والفاعلية ولهذا قال الرسول على : « إن من عباد الله لأناسا ماهم بأنبياء ولاشهداء يغبطهم الأنبياء والشهداء يوم القيامة بمكانهم من الله قالوا يارسول الله تخبرنا من هم : قال هم قوم تحابوا بروح الله على غير أرحام بينهم ولاأموال يتعاطونها فوالله إن وجوههم لنور وإنهم لعلى نور لايخافون إذا خاف الناس ولايحزنون إذا حزن الناس ألا إن أولياء الله لاخوف عليهم ولا هم يحزنون »(١) .

ومن التوجيهات الخلقية للحياة الداخلية القناعة والرضى: القناعة بما في يدك وعدم التطلع لما في أيدي الناس لأن الغنى - كما قال الرسول وسيسة للهنس الغنى عن كثرة العرض ولكن الغنى غنى النفس ولان النفس بغير القناعة لاتشبع بالمال والعرض ولو ملكت الدنيا ومادام المرء لم يشبع فإنه يشعر بالضيق والكآبة كأنه لايملك شيئاً ، إذن ليس هناك وسيلة لإشباع النفس إلا امتلاك القناعة ،ثم رضى المرء بما هو فيه له دور كبير في طمأنينة الحياة الداخلية لأن عدم الرضى يؤدي إلى التبرم والضجر ، وكما أن الرضى وسيلة لتهدئة النفس من الملمات والمصائب التي لامخرج منها فهو وسيلة أيضاً للشعور بالغنى إذا رضى الإنسان بما في يده ولهذا قال الرسول ورض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس » (٣) .

<sup>(</sup>١) التاج جه ٥ - كتاب البر والأخلاق ص ٨٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه - كتاب الزهد والرقائق ص ١٦٦ - صحيح مسلم جـ ٢ ص ٣٢٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٦٧٠

ووسيلة امتلاك الشعور بالرضى هي أن ينظر الإنسان في المال والصحة إلى من هو دونه ولهذا قال الرسول على « أنظروا إلى من هو أسفل منكم ولاتنظروا إلى من هو فوقكم فهو أجدر ألا تزدروا نعمة الله عليكم»(١).

ولاينبغي أن يفهم من هذا أن في الأخلاق الإسلامية دعوة إلى الاتكال والتكاسل والدعة وإسقاط الهمم العالية ، إذ إن هناك فرقاً في التنافس بين ميدان وآخر .

ففي ميدان الصحة والمال لاينبغي التنافس والتباهي بينما الأمر ممدوح في ميدان الفضائل الإنسانية ومكارم الأخلاق فالمبدأ المذكور في حديث الرسول السابق ضروري لترضية النفس وتهدئتها ولايمنع ذلك من السعي إلى معالى الأمور مثل الأعمال العلمية وعمل الخيرات ومكارم الأخلاق التي يمدح فيها الناس { وفي ذلك فليتنافس المتنافسون (٢) وفي ذلك فليتقدم من يشاء وفيه قال تعالى { لمن شاء منكم أن يتقدم أو يتأخر } (٣) .

ومن تلك التوجيهات أيضاً دعوته إلى جعل الإرادة العاقلة الخيرة مسيطرة على أعمال النفس ونزعاتها وأهوائها ، هذه الإرادة هي التي ينبغي أن تحكم قوى النفس ونزعاتها الأخرى مثل قوة الغضب وقوة الشهوة ، ومثل نزعة الانتقام والشح والأنانية .

ومن هنا نرى الإسلام يدعوا إلى تحكم الإرادة في هذه القوى فدعا إلى

١٦٦ المصدر نفسه ص ١٦٦٠

۲۱) المطففين : ۲۱ .
 ۲۱) المدثر : ۳۷ .

التحكم في الغضب فقال الرسول « ليس الشديد بالصرعة وإغا الشديد الذي علك نفسه عند الغضب  $^{(1)}$  . ودعا إلى التحكم في الشهوة فقال تعالى : { وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فإن الجنة هي المأوى  $^{(7)}$  كما أمر بالتغلب على نزعة الانتقام وذلك بكظم الغيظ والعفو ، وعلى نزعة الأثرة وذلك بالانفاق على الفقراء في السراء والضراء، فقال تعالى : { الذين ينفقون في السراء والضراء والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين  $^{(7)}$ .

وليس معنى سيادة الإرادة الخيرة الوقوف أمام نزعات الهوى والشر والقوى الأخرى في النفس فحسب ، بل إن معناها أيضاً استخدام هذه القوى وتسخيرها في سبيل تحقيق الخير ، إن هذه الإرادة إذا سيطرت تصبح روحاً توحى دائماً بالخير وتدفع الإنسان باستمرار إلى تحقيق الخير للناس بكل مايستطيع ، ومن ثم تصبح قوة موجهة نحو الخير ونوراً يضيء جوانب النفس المظلمة ثم يفيض منها فيستفيد منه الناس .

عند ذلك يشعر الإنسان بأنه خير وذلك هو سبيل السعادة والطمأنينة النفسية ولقد أدرك تلك الحقائق كثير من علماء النفس فيقول مثلاً الدكتور فيكتور بوشيه (1) « إن السعادة الحقة في أن تكون راضياً عن كل شيء وألا ترى من الأشياء إلا أجمل جوانبها وألا تسيء بالقول إلى أحد من الناس ، وألا تكره أي شخص أو تحسده على ماآتاه الله من فضله وأن تتقبل

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج ٤ كتاب البر والآداب باب ٣٠ حديث ١٠٦ ص ٢٠١٤ ٠

<sup>(</sup>۲) النازعات: ۲۰–۲۱ ، (۳) آل عمران: ۱۳۶ ،

<sup>(</sup>٤) طريق السعادة للدكتور فيكتور بوشيه ص ١٣٤٠

الأحداث في غير سخط أو تبرم وأن تبدو على الدوام باسم الثغر وأن تسعى بجهدك إلى أن تنشر البهجة والسرور من حولك (1).

ومن هذا كله نرى أن الإسلام قد جاء بمبادي، وجه بها النفوس البشرية إلى مافيه سعادتها ، وشفى مافيها من أمراض هي سبب شقائها وتعاستها وصدق الله العظيم إذ يقول: { قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما في الصدور } (٢) ، { فإما يأتينكم مني هدى فمن اتبع هداى فلايضل ولايشقى} (٣) .

وأخيراً يتبين لنا بوضوح أن الأخلاق الإسلامية تحاول إخضاع كل سلوك ماظهر منه ومابطن لروح الأخلاق التي جاء بها وهي تستهدف من وراء ذلك صلاح الإنسان وسعادته في هذه الحياة وإذا كان الأمر كذلك فإن مجال الأخلاق هو هذه الحياة كلها من حيث هي موضوع الأخلاق وغاياتها معاً لأن من الأعمال الباطنية هي النيات والغايات وهي إما تكون خيرة أو شرة والأعمال الطاهرة إما تكون خيرة أو شرة مسنة أو سيئة نافعة أو ضارة وعلى هذا الأساس فإن كل سلوك إما أن تدخل في الأخلاق الحسنة أو تدخل في الأخلاق السيئة من هذه المنطلقات ولهذا يمكن القول بكل تأكيد إن كل سلوك مجال أخلاقي وميدان من ميادينها

<sup>(</sup>١) طريق السعادة للدكتور فيكتور بوشيه ص ١٣٤.

<sup>(</sup>۲) يونس : ۵۷ . (۳) طه : ۱۲۳.

### الفصل الرابع

# مدى ضرورة الأخلاق للحياة الإنسانية

إذا أردنا إبراز هذه النقطة قلنا إن الأخلاق أمر لاغنى عنه ، لأنها شرط في دوام الحياة الاجتماعية وتقدمها وتقدم الحضارة ، وهي ضرورية أيضاً لتحقيق السعادة للإنسان وهذا أمر شديد الوضوح في الإسلام ، وهي ضرورية باعتبارها علماً من العلوم وكل علم لازم للإنسان بدرجة أقل أو أكثر ، وقبل أن نشرح النقطة السابقة يجدر بنا أن نبدأ بشرح هذه النقطة الأخيرة لأن الأمر يطرح أمامنا سؤالاً وهو هل يمكن وصف الأخلاق بأنها علم ؟ وما علاقته بالعلوم الأخرى ؟ .

#### أولاً: مدى علمية الأخلاق

كنا تكلمنا عن الأخلاق باعتباره علماً من العلوم ، ونتكلم هنا عن مدى علميته وصلته بالعلوم الأخرى لتحديد أهمية هذا العلم .

نحن نعرف أن العلم: نظام من القوانين التي تجمعها صفة مشتركة مميزة تخص ظاهرة من الظواهر الكونية أو مجموعة من هذه الظواهر، فعلم الجبولجيا حمثلاً – يبحث عن ظاهرة تركيب المواد الطبيعية في الأرض والقوانين التي بموجبها يتم هذا التركيب وتتكون هذه المادة أو تلك، وعلم الأحياء يبحث عن ظاهرة الجياة والقوانين الخاصة بها من حيث نشأة الحياة وتطورها من الناحية الإيجابية والسلبية وهناك علوم أخرى تبحث عن الأشياء غير المرئية كعلم المنطق الذي يبحث في ظاهرة التفكير وقوانيها الخاصة بها، وهكذا فكل علم من

العلوم يخص ظاهرة معينة من هذا الوجود ٠

ولننظر الآن إلى الأخلاق عم تبحث ؟ لقد ذكرنا سابقاً أن موضوع الأخلاق هو السلوك الإنساني وعرفنا علم الأخلاق بأنه علم الخير والشر (١) .

وإذا نظرنا إلى هذا الموضوع من زاوية الوضعية العلمية نجد فيه عنصرين بارزين ، عنصر السلوك العملي الموضوعي وعنصراً معيارياً وهو مفهوم «ينبغي»

وكان هذا سبباً لاختلاف المفكرين في موضوعية الأخلاق أو عدم موضوعيتها ومايتبع ذلك من علمانية الأخلاق أو عدم علمانيتها ·

الحقيقة أن هذا الموضوع من الموضوعات المعقدة في الدراسات الأخلاقية ، وأسباب ذلك ترجع إلى أن الأخلاق لها صلة بالعلوم وقوانينها كما أن لها صلة بالأديان والعادات والقوانين الاجتماعية ثم تعقد الظواهر الأخلاقية بصفة خاصة

وربما تتجلى لنا هذه الحقيقة بصورة أوضع إذا درسنا طبيعة القوانين الأخلاقية وصلتها بالقوانين الطبيعية وبالقوانين المنطقية الرياضية ثم القوانين الوضعية باعتبار أن كل مجموعة من هذه القوانين تمتاز بصفات خاصة بها تختلف عن الأخرى .

فالقوانين الطبيعية تكشف عن العلاقات بين الأشياء أو الظواهر ، وقد تكون هذه العلاقات سببية وهي الخاصة بالتغيرات التي تحدث بين ظاهرتين بحيث يؤدي التغير في خواص إحداهما إلى تغير في الأخرى بإطراد ، مع اعتبار إحداهما مقدمة للأخرى .

 <sup>(</sup>١) اختلف الدارسون في تعريف علم الأخلاق في الأقوال الآتية : ١- علم العادات ٢- علم الواجبات ٣- علم الإنسان ٤- علم الخير والشر ٥- علم دراسة الفضائل ( العقيدة والأخلاق ص ١٨٨) .

وقد تكون تلك العلاقة وظيفية بمعنى أن يوجد ترابط بين ظاهرتين من حيث التواجد والتغير معاً دون أن تعد إحداهما سبباً أو مقدمة والأخرى نتيجة

وأخيراً قد تكون تلك العلاقة مجرد اقتران في الوجود دون أن تكون إحداهما سبباً أو شرطاً لأخرى ، واطراد العلاقة أو القانون في العلاقات الوظيفية أكثر منه في العلاقة السببية وعلاقة الاقتران ، إذ إن هاتين الأخيرتين تقبلان الاستثناء دون الأولى .

أما القوانين الرياضية فهي قوانين عقلية تعبر عن العلاقات المجردة التي يستنبطها العقل من خواص الأعداد والسطوح أو الأشكال التي يبتكرها ؟

والفرق بين القانونين الرياضي والطبيعي هو أن الأول لايربط السبب بالنتيجة ، كما هو الشأن في الثاني ، وإنما يربط كمين يعادل أحدهما الآخر(١).

وهناك فرق آخر وهو أن القوانين الرياضية ضرورة تصورية وواقعية أي عقلية وتجريبية معاً بينما القوانين الطبيعية ضرورة واقعية فقط مثال ذلك إذا اجتمع قدر معين من الأكسجين بمقدار معين من الأيدروجين فإنه بالضرورة يتكون منه ماء فهذا التركيب يخضع للتجربة ولايخضع للمنطق وبالتالي فهو ضرورة تجريبية وليس ضرورة عقلية .

والصفة المشتركة بين القوانين الطبيعية والرياضية إنها مطردة ولهذا يجب أن تراعى وتطاع في كل الأزمنة والأمكنة (٢) .

وأما القوانين الوضعية أو المدنية فهي قوانين قد سنها المشرع المدني ليحدد

<sup>(</sup>١) المنطق الحديث ومناهج البحث ، الدكتور محمود قاسم ، ص ١٩٤ ، ٢٠٠- ٠

<sup>(</sup>٢) الفلسفة الأدبية أو علم الأخلاق ، حنا أسعد ، ص ١ ومابعدها .

بها سلوك الشعب نحو حكومته وسلوك الحكومة نحو الشعب أو الأفراد بعضهم تجاه بعض فيما يتعاقدون عليه ،ولها صفتان مخالفتان لصفات القوانين الطبيعية والرياضية : الأولى أنها قوانين عملية تقرر ماينبغي عمله وليس ماهو حاصل بالطبع فهي إذن آمرة فقط والثانية إنها اصطناعية أي وضعية ، لأنها صناعية أي وضعية ، لأنها لم تصدر عن طبيعة الأشياء ، ولهذا فهي ليست ثابتة بل تتغير وتتعدل باختلاف الأزمنة والأمكنة وباختلاف الواضعين .

أما القانون الأخلاقي فيشترك مع هذه القوانين المدنية والمنطقية والطبيعية فاشتراكه مع القوانين الأولى في الصفة الآمرية ، أي أنها تأمر بالفعل وليست مجرد صيغة تعبر عن واقع واشتراكه مع الثانية في أنه معقول يأمر به العقل ، فهو لذلك ضرورة عقلية ، واشتراكه مع الثالثة في أنه يصدر عن طبيعة الإنسان ويعتمد على قوانين الحياة فهو لذلك يشبه القانون الطبيعي الذي يعبر عن طبيعة معينة ، ويتميز القانون الأخلاقي عن هذه القوانين بأنه ليس صارماً كالقوانين الطبيعية المجبرة على الخضوع لسلطانها بل إنه يعطي الحرية للإنسان في أن يخضع له أو يخالفه وإن كان يعاقب المخالف بطريقة أو بأخرى (١) . وهناك جانب آخر مشترك بين العلم والأخلاق وهو الكشف عن الخير والشر ، وتزيد الأخلاق في البحث عن وسائل الإلزام بالخير والابتعاد عن الشر .

هذه المناقشة أفادتنا في بيان العنصر الموضوعي في القوانين الأخلاقية ومالهذه القوانين من صفات تتمبز بها عن غيرها وصفات أخرى تشترك فيها مع غيرها .

<sup>(</sup>١) الفلسفة الأدبية أو علم الأخلاق ، حنا أسعد ، ص ٥ ومابعدها ٠

أما الجانب المعياري أو غير الموضوعي في نظر الوضعية العلمية ، فإنه لازال يحتاج إلى مناقشة وتوضيح ، الحقيقة أن تعريف الأخلاق بأنها الصورة التي ينبغي أن يكون عليها السلوك الإنساني أمر فيه غموض ، ذلك أن الأخلاق من حيث السلوك ظاهرة مادية حية ، لأن هذا السلوك صادر من كائن حي لدوافع معينة بيولوجية أم سيكولوجية ، ولكن من حيث أنه سلوك كما ينبغي أن يكون فإنه ليس ظاهرة مادية وليس في إمكاننا ارجاعه – من هذه الزاوية – إلى أحد القوانين البيولوجية أو الفسيولوجية أو السيكولوجية أو الطبيعية الإنسانية عموماً ، إن كلمة « ينبغي » تفيد المعيار ، وهذا المعيار عنصر هام في مفهوم الأخلاق ، لأن الأخلاق بدونه تكون سلوكاً لايتميز عن سلوك الحيوان ، ولأنه هو الذي يدفع الإنسان إلى تكييف سلوكه وفقاً لمفهومه ، لكن ماحقيقة هذا المفهوم المعياري أو العنصر المعيادي في الأخلاق ومن أين جاء إليها ومن أين أخذ هذه السلطة التي بها يفرض نفسه علينا ؟

الحقيقة أن تحديد ذلك ليس أمرأ سهلا ، إذ إنه يعد من أصعب الأمور في التفكير الأخلاقي ، إنه ليس أمرأ موضوعياً نقيسه بالمقاييس الموضوعية ، ولهذا فإن تحديده من الناحية العقلية الصرفة صعب للغابة ، لأن هذا التحديث يخضع للاتجاهات الفلسفية – كما ذكرنا – ومن هنا نجد الاختلافات الكثيرة بين الفلاسفة في هذه النقطة بالذات ، ثم إن تحديده يتوقف على الدراسات الأخرى مثل دراسة الطبيعة الإنسانية ، وإذا كانت هذه الدراسة قد تقدمت بصورة مذهلة من الناحية البيولوجية فإنها تعتبر في مؤخرة الدراسات من الناحية السيكولوجية والعنصر المعياري يتوقف على الدراسة الأخيرة كما يتوقف على الدراسات

الفلسفية والدينية والاجتماعية (١) ، ولهذا فإن هذا الجانب من الأخلاق لازال غامضاً مفتقداً للتحديد ومتزعزعاً غير ثابت على أسس متينة ·

غير أن هذا وذاك لايدللان على عدم وجود معيار موضوعي ثابت في ذاته ومهما يكن من أمر وضع هذا المعيار فإنه موجود كفكرة عامة من غير تحديد في أذهان الناس من قديم الزمان إلى يومنا هذا وفي قديم الزمان يعمل الناس تحت الواجب وماينبغي وإن كانوا لم يستطيعوا حتى اليوم تحديد هذا المفهوم المعياري وبالرغم من غموض هذا المفهوم وعموميته فإنه يساعد على التقدم في الحياة الحضارية والاجتماعية

ومهما يكن أمر هذا الخلاف في موضوعية الأخلاق أو عدم موضوعية جانب منها على الأقل ومايتبع ذلك من خلاف في علمانية الأخلاق أو عدم علمانيتها فإن الأمر في نظري هو أن الأخلاق علم يدرس ظاهرة السلوك الإنساني من حيث منابعه ودوافعه وغاياته ، ويحدد القيم والقواعد العملية التي يجب مراعاتها في السلوك أياً كان لون هذا السلوك أو شكله ، كما يدرس وسائل الإلزام والالتزام بالسلوك الخير ووسائل الابتعاد عن السلوك الشر .

من هنا يدخل في الدراسات الأخلاقية دراسة الطبيعة البشرية من الناحية البيولوجية والفسيولوجية والسيكولوجية من حيث صلتها بالسلوك وتدخل كذلك الدراسات الدينية والاجتماعية من حيث أنها دافعة إلى السلوك الخير ومفهوم العلم - كما يقول الدكتور توفيق الطويل - لم يعد ضيقاً يشمل الدراسات القائمة على أساس الاستقراء فقط كما كان في عصر أوجست كونت ،

<sup>(</sup>١) علم العادات الأخلاقية ، ليفي بريل - الفصل الثاني ٠

بل إن معناه اتسع فأصبح شاملاً كل دراسة منهجية منظمة ترمى إلى معرفة الحقائق وتفسيرها في ضوء منهج استقرائي أو استنباطي أو نحوه وبهذا دخلت في نطاقه دراسات جديدة لاتعتمد على التجربة والملاحظة (١) ومن ضمن هذه الدراسات في رأيه الدراسات الأخلاقية غير أنه ينبغى أن نلاحظ دائماً أن طبيعة الدراسة الأخلاقية تختلف عن طبيعة الدراسات الأخرى وخاصة العلوم الطبيعية لأنها تخضع لقوانين خاصة بها ، ولهذا يقول ليقى بريل « إن الظواهر الأخلاقية تخضع لقوانين خاصة بها كالظواهر الطبيعية الأخرى وإن كان هناك اختلاف بين طبيعة هذه الظواهر وتلك ٣(٢) ولهذا من الخطأ تقويم علمانية الأخلاق من زاوية العلوم الطبيعية أو أن نفسر الحياة الخلقية أو الظواهر الخلقية بالطريقة نفسها التي نفسر بها الصفات الجيولوجية لأن وظيفة الأخلاق تختلف عن وظيفة العلوم الطبيعية ، إذ إن وظيفة الأولى الكشف والتقرير بينما وظيفة الثانية الكشف والتقويم والتوجيه والإلزام ولهذا كانت أهمية علم الأخلاق أكثر من أي علم آخر٠ وستظهر هذه الحقيقة في الموضوعات الآتية بصورة واضحة . وقد أدرك أفلاطون هذه الحقيقة منذ زمن بعيد حيث قال « ليست المعرفة وإن احتوت جميع العلوم هي التي تخلق السعادة وتجلب الرفاهية ولكن الذي يخلقهما فرع واحد لا أكثر من فروع المعرفة هو علم الخير والشر »(٣).

<sup>(</sup>١) الفلسفة الأخلاقية للدكتور توفيق الطويل ، ص ٢٦١ ·

<sup>(</sup>٢) الأخلاق وعلم العادات الأخلاقية - ليثي بريل . ت · الدكتور معمود قاسم ·

<sup>(</sup>٣) التربية لعالم حاثر ص ٣٣٠

#### ثانياً: مكانة الأخلاق وأهميتها في إطار التفكير العلمي ٠

بعد ذلك ننتقل إلى شرح نقطة أخرى وعدنا ببيانها في مقدمة هذا القسم وهي ضرورة الأخلاق لدوام الحياة الاجتماعية وتقدمها وتقدم الحضارة ، وقد قلنا إن ضرورة دراسة الأخلاق لاترجع إلى أنها علم كبقية العلوم بقدر ماترجع إلى أنها من ألزم العلوم للحياة الإنسانية ، فهي تميز بين سلوكين أحدهما يحقق الخير ، ويقود ثانيهما إلى الشر ، ثم تبين كيف يمكن أن يسلك الإنسان طريق الخير وأن يتجنب طريق الشر ، إذ قد يعلم المرء الخير ولكنه لايدري كيف ينتهي إليه ويعرف الشر في سلوك ما ويعجز عن تجنبه .

ومن ثم ندرك أن للأخلاق وظيفتين هامتين : أولاهما المعرفة والثانية التربية ولاشك أن الإنسان بقدر مايحتاج إلى المعرفة يحتاج بالقدر نفسه إلى التربية ، وتشترك المعرفة والتربية في أنهما لاتتمان دون جهد أو معاناة ، وتستغرقان فترة من الزمن قد تطول أو تقصر ، كذلك ترمي المعرفة والتربية إلى غاية واحدة وهي كمال الإنسان الذي لايتحقق إلا بالجمع بين هذين الأمرين .

والأخلاق تحقق للإنسان تقدمين أحدهما حضاري والآخر تقدم اجتماعي وكلا التقدمين لايمكن أن يتم إلا باتباع الطريقتين السابقتين : طريق المعرفة وطريق التربية فالمعرفة تبني الحضارة وتقدم للإنسان اكتشافات علمية وذهنية ، والتربية تساعده على توجيد ذاته وبناء شخصية قوية تيسران له تحقيق الخيرات للإنسانية ، ولايبالى المرء في سبيل ذلك مايعانيه من جهد ، وما يصادفه في طريقه من العوامل المعوقة ، سواء كان مصدر هذه العوامل راجعاً إلى الظروف الخارجية .

ومهما يكن من وجود انفصال ظاهري بين التقدمين إلا أنهما في الحقيقة متصلان أشد الاتصال ؛ ذلك أن هناك جانبين للتقدم الاجتماعي أحدهما معنوي وهو يتمثل في أساليب التعامل الاجتماعي مثل العدالة ، والمساواة والتعاون والأمانة والإخلاص والصدق والعفة والاحترام للحقوق المادية والأدبية ، والنزاهة والإخاء والمحبة والمودة وماإلى ذلك .

وأما الجانب الآخر فهو مادي وهو يتمثل في الابتكارات العلمية والإنتاجات الصناعية والتقدم المعماري والفني ، وكل ذلك يحقق الخير للإنسان ويعتبر عملاً خيراً طالما كان يهدف إلى هذا الخير الإنساني فهو أخلاق ، لأن الأخلاق تدعو إلى الخير وتكشف للإنسان طريق الخير ووسائله .

وليس هناك علم آخر يمكن أن يحقق هذا ، ذلك أن قوانين العلوم الأخرى المرنا إليها – عبارة عن صيغ تقريرية بينما نرى القوانين الأخلاقية بالإضافة إلى هذه الصفة تتسم بأنها قوانين تأمر وتوجه ، وتحمل في نفسها قداسة وسلطة في نفوس الناس ، وبذلك تدفعهم إلى السير نحو اتجاه معين في الحياة هو اتجاه التقدم في بناء الأفراد وبناء المجتمع ، ثم بناء الحضارة على أسس أخلاقية وعلمية صحيحة .

وهذه الأمور التي تحققها الأخلاق هي وسيلة إلى تحقيق السعادة في مختلف مستوباتها ؛ لأن السعادة تعد نتيجة للتكامل ، ونعني به التكامل في بناء الذات عن طريق إقامة الوحدة والاتساق بين الميول المختلفة وتوجيهها وجهة صحيحة في الحياة ، ولابد من وجود الوحدة كذلك في ذات المجتمع وهي ضرورة لازمة في بناء الفرد وفي بناء المجتمع ؛ إذ لايمكن أن يعيش الإنسان متكاملاً

بذاته إذا كان المجتمع يعيش فيه مفككاً ومتشتتاً فاسداً ، ولايمكن أن يشعر الفرد بالسعادة المطلوبة مهما كان بناؤه الشخصي سليماً طالما كان المجتمع الذي يعيش فيه مجتمعاً مريضاً ، هذا إلى أنه لابد من تحقيق التكامل في متطلبات الإنسان المادية ويتم ذلك عن طريق التقدم العلمي ، لأنه الوسيلة الوحيدة لتحقيق الرخاء والرفاهية والحضارة .

هذا التكامل القائم على تلك الأركان الثلاثة هو الذي يؤدي إلى السعادة بكل ماتتضمن هذه الكلمة من معنى ·

والأخلاق - بناء على هذا التقرير - هي الطريق إلى السعادة سواء كانت هذه السعادة الهدف المباشر للأخلاق أم لم تكن ، فإذا كانت للأخلاق هذه الأهمية فلماذا لم تحظ بما كان ينبغي لها من دراسة وبحث ، وإذا كان لها هذا الدور الاجتماعي والحضاري فلماذا اختلف المفكرون في الأخلاق ذلك الاختلاف الطويل العريض وذهبوا فيها مذاهب متعددة ؟ ، السبب في ذلك كما يبدو لي هو عدم إعطاء كثير من الدارسين تلك الأهمية للأخلاق ، كما أن طبيعة الدراسات الأخلاقية ووجود العنصر الذاتي فيها يستلزم ذلك .

ويمكن حصر خلافات هؤلاء في ثلاثة جوانب : الجانب الفلسفي وجانب المادة الخلقية ، والجانب التطبيقي (١) .

فالاختلاف وقع أكثر ماوقع في الجانب الفلسفي ، والسبب في ذلك محاولة كل فلسفة إخضاع فلسفة الأخلاق لاتجاهها الخاص ، وهناك كثرة من هذه

 <sup>(</sup>١) وقد حصر ليثي بريل نقطة الخلاف على الجانب النظري بعد أن قسم الأخلاق إلى نظري وعملي .
 انظر الأخلاق وعلم العادات الأخلاقية ص ٩٠ .

الاتجاهات الخاصة .

أما جانب المادة الأخلاقية فهو على مستويين: الأول مستوى الأصول الأخلاقية وهو عبارة عن القوانين أو المبادىء الأخلاقية العامة التي اثبتت صحتها التجربة الإنسانية وهي لذلك ثابتة ومتفق عليها: مثل خيرية الصدق والأمانة، واحترام الحقوق والعهود، وشرية الكذب والخيانة، والتعدي على الحقوق، والثاني مستوى الفروع، وهي قد تكون موضع خلاف بين المذاهب والحضارات، وهذه الفروع المختلف فيها ليست من الأخلاق في حقيقة الأمر وإنما هي ترجع إلى بعض العادات الاجتماعية والتقاليد الدينية التي اختلطت مع الفروع الأخلاقية المختلفة، وهي التي تميز أخلاق الشعوب بعض التميز عن أخلاقيات الشعوب الأخرى، فنجد للهنود مثلا أخلاقيات خاصة وللصينين كذلك.

ومن ثم كان لذلك الدور الكبير في الاختلاف في التطبيق العملي وهو الجانب الأخير من الأخلاق الذي أشرنا إليه سابقاً والسبب في ذلك الأختلاق هو محاولة إخضاع هذا التطبيق للفلسفات والأديان والمبادى، السياسية والاجتماعية الخاصة لكل ملة أو مجتمع ، فلو أننا سألنا مثلا أي إنسان في الشرق أو في الغرب هل القتل والسرقة والكذب خير أم شر لأجاب أنه شر ، ولكنه في بعض الحالات العملية يبيح هذا وذاك ، وهذ الحالات تختلف عن الحالات التي يبيحها إنسان آخر ينتمي إلى مجتمع آخر ، وهكذا نجد أن الاتجاهات والفلسفات والعادات هي التي تشوه حقائق الأخلاق وتجعلها مثار خلاف في موضوعيتها ، وذلك بالرغم من اتفاق الأديان السماوية وكبار الفلاسفة والعلماء في الأخلاق الأساسية وبيان ضرورتها للحياة ،

#### ثالثا : مدى ضرورة الأخلاق ومكانتها في نظر الإسلام

إن أهمية الأخلاق للحياة الإنسانية في نظر الإسلام أكثر من أهمية العلوم الأخرى ؛ ولذلك جعل الأخلاق مناط الثواب والعقاب في الدنيا والآخرة ، فيعاقب الناس بالهلاك في الدنيا لفساد أخلاقهم { ولقد أهلكنا القرون من قبلكم لما ظلموا  $\}$  (۱) ،  $\{$  بلاغ فهل يهلك إلا القوم الفاسقون  $\}$  (۲) ،  $\{$  وما كان ربك ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون }(٣) ، ويكانيء الأبرار والصالحين بالجنة ويعاقب الفجار والأشرار بالنار يموم القيامة { إن الأبرار لفي نعيم وإن الفجار لفي جحيم } (٤) . وقال الرسول عليه :« إن من أحبكم إلى وأقربكم منى مجلساً يوم القيامة أحاسنكم أخلاقاً وإن من أبغضكم إلى وأبعدكم منى يوم القيامة الثرثارون والمتشدقون والمتفيهقون »(٥) ، وسأل رجل مرة الرسول أي المسلمين خير ؟ فقال :  $^{(7)}$  وقد قرن الله تعالى بر الوالدين والشكر  $^{(7)}$ لهما بالشكر له وبعبادته فقال تعالى : { ووصينا الإنسان بوالديه حملته أمه وهناً على وهن وفصاله في عامين أن اشكر لى ولوالديك إلى المصير }(٧) وعد عقوق الوالدين من أكبر الكبائر بعد الإشراك بالله ، فقال الرسول على الا أخبركم بأكبر الكبائر قالوا نعم قال الشرك بالله وعقوق الوالدين وشهادة الزور وقتل النفس <sub>»</sub>(۸) .

۲۵) يونس: ۱۳ .
 ۲۵) الاحقاف: ۳۵ .

۳) هود : ۱۱۷ . (۱۵) الانقطار : ۱۳ – ۱۶ .

<sup>(</sup>٥) رياض الصالحين - باب حسن الخلق ص ٢٧٣ . والمتفيهق : المتكبر ·

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم جـ ٢ - باب بيان تفاضل الإسلام ص ١٠٠

<sup>(</sup>٧) لقمان : ١٤ ٠ (٨) صحيح مسلم باب أكبر الكبائر ص ٨٢-٨٣ .

ولم يجعل هذه الأهمية للعلم إذ لايعاقب الله الإنسان لا في الدنيا ولافي الآخرة لأنه جاهل بل يعاقب العالم غير المتخلق فقال الرسول على: « يؤتى بالرجل وفي رواية (بالعالم) يوم القيامة فتندلق أقتابه فيدور بها كما يدور الحمار بالرحى فيجتمع إليه أهل النار فيقولون يافلان مالك،ألم تكن تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر فيقول بلى كنت آمر بالمعروف ولاآتيه وأنهى عن المنكر وآتيه» (۱).

لكن لاينبغي أن يفهم من هذا أن الإسلام يفضل الجاهل على العالم بصفة عامة ، إذ لاشك في أن العالم المتخلق أفضل من الجاهل المتخلق لهذا قال تعالى  $\{x,y\}$  يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات  $\{x,y\}$  ،  $\{x,y\}$  الذين يعلمون والذين لايعلمون  $\{x,y\}$  .

ولاشك في أن الجاهل المتخلق أفضل من العالم الفاسد ؛ ذلك أن العالم الفاسد أكثر فتكاً بالمجتمع من الجاهل الفاسد إذ إن ضرر الثاني محدود لايتجاوز حدود أفراد معينين ، أما العالم الفاسد فإنه يستطبع أن يفسد المجتمع بأسره بل المجتمعات بأسرها ، ولهذا اعتبر الرسول العالم الفاسد أشر الناس وبين أن هلاك الأمة يكون بسبب العلماء الفاسدين فقال : « شرار الناس شرار العلماء في الناس » (٤) ، وقال أيضاً : « إنما أخاف على أمتي الأثمة المضلين » (٥).

من هنا نرى أن الإسلام أخضع الأعمال العلمية للمبادى، الأخلاقية سواء كان في ميدان البحث أو في ميدان نشر العلم وتقديمه للناس واستعمالاته ، مثل

 <sup>(</sup>١) صحیح مسلم بشرح النووي جـ ١٨ ص ١٨٨ - كتاب الزهد .
 (٢) المجادلة : ١١ .
 (٣) سورة الزمر : ١٩ .

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي جـ ٣ ص ٣٤٢ - كتاب الفتن ·

مبدأ الاخلاص والاتقان والأمانة فقال الرسول على : « من تعلم علماً لغير الله أو أراد به غير الله فليتبوأ مقعده من النار »(١) وقال : « من أفتى بغير علم كان إثمه على من أفتى ومن أشار على أخيه بأمر يعلم أن الرشد في غيره فقد خانه»(٢) . وقال تعالى { ولاتقف ماليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤلاً  $\}$  (٣) ، وقال الرسول كله : « من سئل عن علم فكتمه ألجمه الله بلجام من نار يوم القيامة (3) ، وقال تعالى : { وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولاتكتمونه (0) .

والسبب في اهتمام الإسلام بالأخلاق هذا الاهتمام كله هو أن الأخلاق أمر لابد منه لدوام الحياة الاجتماعية وتقدمها من الناحية المادية والمعنوية ، وذلك حق لايمارى فيه من يتأمل المبادىء الأخلاقية ومدى ضرورتها للحياة الإنسانية ، ولنتصور حياة مجتمع ماذا يحدث فيها لو أهملت المبادىء الأخلاقية وسادت فيها الخيانة والفسق والكذب والغش والسرقة وسفك الدماء والتعدي على الحرمات والحقوق وزالت كل المعاني الإنسانية في علاقات الناس من المحبة والمودة والنزاهة والتعاون والتراحم والإخلاص فهل من الممكن أن تدوم الحياة الاجتماعية في هذه الحالة ؟ ! .

لاشك في أن الحياة عندئذ تتحول إلى جحيم لايطاق ويتحول الناس إلى وحوش ضارية أكثر من وحوش الغاب ، ويشقون شقاء مابعده شقاء ، لأن الإنسان بحكم طبيعة خلقته بحاجة إلى الغير وفي طبيعته نزعة التسلط والتجبر والتكبر

<sup>(</sup>١) التاج جـ ١ - كتاب العلم ص ٧٤ . (٢) التاج جـ ١ - كتاب العلم ص ٧٣ .

٣٦) الإسراء: ٣٦ · (٤) التاج جد ١ - كتاب العلم ص ٦٧ ·

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ١٨٧ .

والأنانية والانتقام ، فإذا استخدم هذه القوى في الفساد أهلك الحرث والنسل وصدق اله العظيم { وإذا تولى سعى في الأرض ليفسد فيها ويهلك الحرث والنسل}(١) ، ولهذا فإن الإنسان بحاجة إلى نظام خلقي يحقق له حاجته الاجتماعية ويقف أمام ميوله ونزعاته الشريرة ويوجهه إلى استخدام قواه في ميادين يعود نفعها على نفسه وعلى غيره بالخير ، ولهذا أمر بالتعاون الاجتماعي في تحقيق الخيرات ونهى عن التعاون في الإثم { وتعاونوا على البر والتقوى والتعاونوا على الإثم والعدوان واتقوا الله }(٢) ، ونهى عن القتل بكل شدة حتى قتل الإنسان نفسه لأن القتل في نظره تعد على الحياة ثم إنه لايعتبره تعدياً على حياة فرد وإنما يعتبره تعدياً على حياة الناس كافة قال تعالى : { من قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعاً }<sup>(٣)</sup> ، لأن التعدي على الجزء يعد تعدياً على الكل ، وكذلك إنقاذ الجزء من الكل يعد انقاذاً للكل . ولم يحرم القتل فقط بل حرم أيضاً كل الأمور التي قد تؤدي إلى القتل وذلك حماية للحياة ولذا نراه ينهى عن إثارة الفتنة بأي شكل من الأشكال لأن الفتنة أحياناً لاتؤدي إلى قتل فرد فحسب بل تؤدي إلى تقتيل وإراقة دماء الكثيرين ومن ثم اعتبر الفتنة أشد من القتل وأكبر منه ولهذا قال تعالى : { والفتنة أكبر من القتل }(٤) وفي آية آخرى { والفتنة أشد من القتل }(٥) وللوقوف أمام إراقة الدماء قرر الإسلام أن من قتل غيره عمداً يقتل ، وهذا زجر رادع عن التشبث بالقتل لأن الشخص الذي يقدم على القتل إذا عرف أنه سيقتل بدل هذا القتل ولايفتدي نفسه بأي شيء آخر

<sup>(</sup>١) القرة: ٢٠٥ . (٢) المائدة: ٢٠ . (٣) المائدة: ٣٢ .

 <sup>(</sup>٤) البقرة : ۲۱۷ .

يدرك عندئذ أنه بذلك يقتل نفسه فيرتدع عن الإقدام عليه ، ولهذا قال تعالى : 
{وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس والعين بالعين والأنف بالأنف والأذن بالأذن والسن بالسن والجروح قصاص} (١١) ، والقصاص يقتضي إجراء الضرر في المعتدى بالقدر الذي أجراه في المعتدى عليه ، والسر في ذلك هو الحد من نزعة الانتقام وإيقاف الفتن ، لأن الإنسان إذا اعتدى عليه ولحق به من جراء ذلك ضرر يحاول أن يعتدي أكثر مما اعتدى عليه وأن يلحق ضرراً بالمعتدى أكثر مما لحق به وذلك تكبراً وتجبراً ، فإذا اعتدى عليه واحد من قوم يتعدى على القوم كله وإذا اريقت من دمه يريق دم المعتدى كله وإذا قتل واحد من قومه يحاول قتل قوم القاتل ، وبذلك تستحيل الحياة ، والقصاص يحفظ الحياة وصدق الله العظيم : {ولكم في القصاص حياة ياأولى الألباب }(٢) .

ثم إن الإسلام دعا إلى العفو وهو فضيلة أخلاقية هامة في الحياة : إذ إن العفو يؤدي إلى إزالة الأضغان والأحقاد وينقذ حياة الناس ، ولهذا حبب الإسلام إلى الناس العفو والصفح حتى في القصاص { وجزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفا وأصلح فأجره على الله إنه لايحب الظالمين } (٣) ، وقال : { ياأيها الذين آمنوا كتب عليكم القصاص في القتلى الحر بالحر والعبد بالعبد والأنثى بالأنثى فمن عفى عفى له من أخيه شيء فاتباع بالمعروف وأداء إليه بإحسان ذلك تخفيف من ربكم ورحمة فمن اعتدى بعد ذلك فله عذاب أليم } (٤) ، ولم يدع الإسلام إلى العفو فحسب بل دعا أيضاً إلى معاملة السيئة بالحسنة لأنها أكبر عامل خلق المودة بين فحسب بل دعا أيضاً إلى معاملة السيئة بالحسنة لأنها أكبر عامل خلق المودة بين الناس ؛ ذلك أن الإنسان المسيء عندما يرى الإحسان عمن أساء إليه يزيد تقديره

١٧٩ : ١٤٥ - ١٤٥ البقرة : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٣) الشورى : ٤٠ - (٤) البقرة : ١٧٨ -

لذلك الإنسان ويكبر إعجابه به ثم يلين قلبه ويتحول عما في نفسه إلى مودة له ومن ثم ينظر إلى الإساءة بالبشاعة والقبح ولهذا قال تعالى: { ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم } (١١) ، وإذا تذكرنا هنا موقف الرسول على مع المسيئين إليه أدركنا تماماً أثر العفو في جمع الناس وتأليفهم في الحياة العملية وتقديرهم للإنسان الذي يعفو ويصفح عن الناس ونحن نعلم أن الرسول على طرد وشرد وأبعد عن أهله في مكة وغادر مكة بعد مؤامرة دبرت لقتله لا لأنه أساء إلى الناس أو قتلهم وإنما لأنه كان يدعو إلى الفضيلة وإلى طريق الحق ، ولما عاد إلى مكة يوم الفتح قاهراً ظافراً بجيشه الجرار قال : يامعشر قريش ماترون أني فاعل بكم ؟ قالوا خيراً أخ كريم وابن أخ كريم قال : اذهبوا فأنتم الطلقاء »(١) وبمثل هذه المواقف الكريمة جمع الرسول الناس حوله وألف بين الناس ولو كان فظاً غليظاً لما استطاع إلى ذلك سبيلاً وصدق الله العظيم { وإنك لعلى خلق عظيم } (١) ، { ولو كنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الأمر } (١)) .

ومن المبادى، الأخلاقية شديدة الصلة بالحياة الصبر ، فالصبر طاقة تزيد الإنسان قوة وصلابة يستطيع بها مواجهة الصعاب وشدائد الحياة ، والصبر أنواع: منها الصبر على المصائب والصبر على أداء الواجبات والصبر على الشهوات والأهواء ، ويطول بنا المقام لو تكلمنا على كل واحد بالتفصيل ، ولهذا فالأنسب أن نختار النوع الأول باعتباره أهم نوع يتصل بموضوعنا ، ومن أهم عنصر في

<sup>(</sup>١) فصلت : ٣٤

<sup>(</sup>٢) سيرة النبي لابن هشام جـ ٤ ص ٨٧٠ .

<sup>(</sup>٣) القلم : ٤ · (٤) آل عمران ك ١٥٩ ·

الإسلام يسلح الإنسان بالصبر هو عنصر الإيمان الذي يعد أساساً في الأخلاق الإسلامية ، والإيمان بالله واستمداد العون منه وانتظار الثواب منه على الصبر على المصائب باعتبارها امتحاناً منه أو تكفيراً للسيئات ، فالإيمان يهون على الإنسان تلك المصائب ، ولهذا كان الرسول يدعو الله ويقول : « وأسألك من اليقين ماتهون به علينا مصائب الدنيا ١١٥، والصبر على البلايا من الأمور العظيمة ، كما قال تعالى : { واصبر على ماأصابك إن ذلك من عزم الأمور } (٢) ، { ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين } (٣) . وجزاء الصبر عظيم غير مقدر ويعطى الصابر أجراً بغير حساب { إنما يوفى الصابرون أجرهم بغير حساب } (٤) والصبر وسيلة النجاح في الحياة والوصول إلى المقاصد ؛ لأنه قوة يحقق بها الإنسان أعمالاً فوق طاقته الطبيعية ، قال تعالى : { إِن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين } (٥) وقال : { كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله والله مع الصابرين }(٦) وقال { وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون } (٧) . وقد تظهر قيمة فضيلة الصبر بصورة أكثر وضوحاً عندما نتصور مصير غير الصابرين عند الشدائد والمصائب في الحياة ، إذ إننا نراهم يصابون فيها بأمراض مختلفة وخاصة الشلل والذبحة الصدرية والخلل العقلى وقد يؤدي الأمر بهم إلى الانتحار ، فالجزع لايؤدي إلى الفشل في الحياة وعدم إنجاح المقاصد فحسب بل إلى انعدام الحياة وزوالها ، ولهذا قال الرسول :  $^{(\Lambda)}$  ماأعطى أحد عطاء خيراً وأوسع من الصبر  $^{(\Lambda)}$ . ولما كان الصبر يجعل

<sup>(</sup>١) التاج جـ ٥ ص ١٢٠ - كتاب الأذكار والأدعية .

۲۱ الزمر : ۲۱ ، ۳۱ (۱۷) الزمر : ۲۱ ، ۳۱ (۱۷) الزمر : ۲۰ ، ۲۰ .

 <sup>(</sup>٥) الأنفال: ٦٥ - (٦) البقرة: ٢٤٩ - (٧) السجدة: ٤٤ -

<sup>(</sup>٨) التاج جـ ٥ - كتاب البر والأخلاق ص ٥١ .

الإنسان يتحمل صعوبات الحياة ببسالة وشجاعة وعدم الصبر يؤدي إلى حياة ضيقة مظلمة قال الرسول على: « الصبر ضياء » (١) لأنه يضيء الحياة أمام المرء لأن الإسلام لا يتحقق إلا بأمرين أولهما الإيان فيما يجب الإيان به وثانيهما العمل بمقتضى ذلك الإيان والعمل يعتمد على الصبر ؛ ولهذا فمن شأن المسلم أن يكون صابراً مهما كانت المصائب فاجعة ، ومن شأن الكافر أن يكون هلوعاً جزوعاً تهلكه المصائب ؛ ولهذا قال الرسول على: « مثل المؤمن كالخامة من الزرع تفيثها الربح مرة وتعدلها مرة ، ومثل المنافق ( وفي رواية الكافر وفي أخرى الفاجر ) كالأرزة لاتزال حتى يكون المجعافها مرة واحدة » (٢) ، هنا نجد الرسول الكافر ، فالأول يكون كالزرع الرطب ينحني عندما تهب الرياح ولاينكسر ثم الكافر ، فالأول يكون كالزرع الرطب ينحني عندما تهب الرياح ولاينكسر ثم يعتدل عند زوالها بينما الثاني يكون كشجرة الأرزة لاتساعد طبيعتها على الانحناء ومن ثم تنكسر عندما تأتي الرياح الشديدة عليها وتنهار أمامها .

وهكذا نجد الإسلام يزود الإنسان بالطاقة الحيوية التي قكنه من أن يحيا حياة طبيعية في أحرج الظروف ، كما يستطيع بها أن يحيا حياة أبدية في الآخرة ولهذا سمى الإسلام دعوته الحياة فقال تعالى : { ياأيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم  ${(7)}$  ؛ وذلك { ليهلك من هلك عن بينة ويحيي من حي عن بينة  ${(1)}$ .

ومن أهم المبادى الأخلاقية المتصلة بدوام الحياة الاجتماعية وتقدمها مبدأ

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي - كتاب الدعوات جـ ٥ ص ١٧٧٠

<sup>(</sup>٢) قتع الباري بشرح البخاري ج ١٢ - كتاب المرض ص ٢١٠ ٠

<sup>(</sup>٣) الأتنال : ٢٤ . (٤) الأتنال : ٤٢ .

العدالة ومفهوم العدالة في الإسلام هو إعطاء كل ذي حق حقه ، وفي نظر الإسلام أن لله على الإنسان حقوقاً ، كما أن لنفسه ولغيره عليه حقوقاً ، مصداق ذلك ماجاء في الحديث « إن لربك عليكم حقا وإن لنفسك عليك حقاً ولأهلك عليك حقاً فاعط كل ذى حق حقه  $_{\rm s}$  (1) .

وحق الله على الإنسان هو الاعتراف بربوبيته ومايترتب عليه من الشكر والعبادة له وحقوق النفس على الإنسان هي تحقيق متطلباتها الضرورية ، وقد شرحنا ذلك كله في الموضوعات السابقة ٠ وأما حقوق الغير على الانسان فهي تتمثل بصورة عامة في احترام حقوقهم الطبيعية المادية منها والأدبية في تنفيذ العهود المبرمة ثم عدم استغلال أي إنسان أو اتخاذه غرضاً قال الرسول عَلَيْكُ : «لاتتخذن أحداً من خلق الله غرضاً فيجعلك الله غرضاً »(٢) ، وقال عندما سألوه بعد ماذكر كيف أن الله غفر للرجل الذي سقى الكلب العطشان ، يارسول الله وان لنا في هذه البهائم لأجرأ ؟ فقال : نعم في كل كبد رطبة أجر »(٣) . هنا نجد المبدأ الإسلامي أكثر سمواً وشمولاً مما دعا اليه كانط عندما قال « عامل الإنسانية بوصفها غاية في ذاتها ولاتعاملها أبدأ كما لو كانت مجرد وسيلة »(٤) بينما الإسلام يدعو إلى عدم اتخاذ أي مخلوق وسيلة حتى الحيوانات، وتبعاً لذلك قرر الإسلام الحقوق على الإنسان لغيره . ولقد حدد الرسول أهم حقوق الإنسان التي يجب مراعاتها وهي حق المال والعرض والكرامة الإنسانية فقال : « كل المسلم على المسلم حرام دمه وعرضه وماله ، التقوى هاهنا بحسب

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح البخاري جـ ٤ - كتاب الصوم ص ٢٠٨ حديث ١٩٦٧ .

<sup>(</sup>٢) فيض القدير جـ ٦ ص ٣٨٨ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم جـ ٤ ص ١٧٦١ كتاب السلام .

<sup>(</sup>٤) تأسيس فيتافيزيقا الأخلاق ص ٧٣ .

 $\cdot$  امرىء من الشر أن يحقر أخاه المسلم » (١)

ثم إن الإسلام لم يكتف بتقرير الحقوق والواجبات نحو الغير بل دعا إلى الغير تجاوز حدود الواجبات في المعاملة الخيرة ، واعتبر كل عمل وكل إحسان إلى الغير صدقة حتى التبسم في وجوه الآخرين فقال الرسول على « تبسمك في وجه أخيك لك صدقة ، وأمرك بالمعروف ونهيك عن المنكر صدقة وإرشادك الرجل في أرض الضلال لك صدقة ، وبصرك للرجل الردىء البصر لك صدقة ، واماطتك الحجر والشوك والعظم عن الطريق لك صدقة ، وإفراغك من دلوك في دلو أخيك لك صدقة » (٢) وجاء في رواية أخرى « والكلمة الطيبة صدقة » (٣) بل أكثر من هذا فقد عد الإسلام كل إحسان إلى أي مخلوق حي صدقة ، فقال الرسول على فقد عد الإسلام كل إحسان إلى أي مخلوق حي صدقة ، فقال الرسول على « في كل ذات كبد رطبة أجر » (٤) ولهذا كله قال : « كل معروف صدقة» (٥).

والعدالة أنواع عدالة الحاكم وعدالة الفرد العادي ؛ فالحاكم عليه أن يبحث عن الحقوق الضائعة ويعطيها أهلها ويأخذ من الظالم ويعطي المظلوم حقه ، ثم عليه أن يكافى الناس على حسب أعمالهم وجهودهم وهذا هو عدل الحاكم بين الناس ، قال تعالى : { وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل } (٢) وأن يحكم عما أنزل الله { ومن لم يحكم عما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون } (٧) وفي آية أخرى وصف هؤلاء الذين لا يحكمون عما أنزل الله بالكفر وفي الثالثة بالظلم } (٨).

<sup>(</sup>١) رياض الصالحين - باب تحريم حرمات المسلمين وببان حقوقهم ص ١٢١ ·

<sup>(</sup>٢) تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي جـ ٦ باب ماجاء في صنائع المعروف ص ٨٩ · انظر صحيح مسلم جـ ٢ ص ٦٩٧ تجد كثيراً من الأحاديث من هذا القبيل ·

٣) رياض الصالحين - باب بيان كثرة طرق الخير ص ٧١ .

٩٤ م ٧٣ ، ص ٩٤ ، ص ١٤) الجامع الصغير جـ ٢ ، ص ٩٤ .

۲) النساء: ۸ه ، (۷) المائدة: ۲۷ ، (۸) المائدة: ٤٤-٥٤ .

وأما عدالة الفرد العادي فهي إعطاء مالغيره عليه وأن يقول الحق إذا حكم أو طلب منه الشهادة أو أراد الإصلاح { وإذا قلتم فاعدلوا ولو كان ذا قربى} (١) { ولا يجرمنكم شنآن قوم على ألا تعدلوا إعدلوا هو أقرب للتقوى (7) والعدالة تقتضي الأمانة والنزاهة والإخلاص { فإن أمن بعضكم بعضاً فليؤد الذي اؤتمن أمانته وليتق الله ربه ولاتكتموا الشهادة ومن يكتمها فإنه آثم قلبه والله بما تعملون عليم (7) ، { وليكتب بينكم كاتب بالعدل ولايأب كاتب أن يكتب كما علمه الله (8) ، { كونوا قوامين لله شهداء بالقسط } (8) .

وهكذا يأمر الله بالعدالة كل إنسان في فعله وقوله بحسب مسئوليته ومجال إدارته { إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكرون } (٦) ؛ وذلك كله لتسود العدالة المجتمع كله ، ولاشك في أن كل إنسان إذا طبق العدالة في نفسه وفي غيره ، وإذا نفذ الحاكم العدالة بالسلطة فلابد من أن تسود العدالة حياة المجتمع .

وسيادة العدالة حياة المجتمع تؤدي إلى سيادة الأمن والمحبة والمودة والاستقرار والنشاط العملي والفكري في حياة المجتمع ، وهذا بدوره يؤدي إلى ازدهار الحياة المدنية ، وانعدام العدالة يؤدي إلى انتشار الرعب والحقد والاضطرابات والتناحر وقلة الإنتاج ، يقول الماوردي « إن العدل الشامل يدعو إلى الألفة ويبعث على الطاعة وتنمو به الأموال ويكثر معه النسل ويأمن به السلطان وليس شيء أسرع في خراب الأرض ولاأفسد لضمائر الخلق من

 <sup>(</sup>۱) الأنعام: ۲۰۱۰
 المائدة: ۸۰

 <sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٨٣ .

 $1 + \frac{1}{2} (3)$  ولهذا أمر الله بالعدالة فقال :  $\{ 1 \}$  ياأيها الذين آمنوا كونوا قوامين لله شهداء بالقسط ولايجرمنكم شنآن قوم على ألا تعدلوا إعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون  $\{ (1) \}$ .

ولقد بين ابن خلدون كيف أن ضياع العدالة وانتشار الجور والظلم يؤديان إلى فساد الحياة وخراب العمران فيقول « إعلم أن العدوان على الناس في أموالهم ذاهب بآمالهم في تحصيلها واكتسابها ، لما يرون حينئذ من أن غايتها ومصيرها انتهابها من أيديهم ، وعلى قدر الاعتداء ونسبته يكون انقباض الرعايا عن السعي في الاكتساب · والعمران ووفوره ونفاق أسواقه إنما هو بالأعمال فإذا قعد الناس عن المعاش كسدت أسواق العمران وانقضت الأحوال وذعر الناس في الآفاق · في طلب الرزق فخف ساكن القطر وخلت دياره وخربت أمصاره واختل باختلاله حال الدولة ، ومن أشد الظلمات وأعظمها في إفساد العمران تكليف الأعمال وتسخير الرعايا بغير حق وذلك أن الأعمال من قبيل المتمولات وأعظم من ذلك في الظلم وإفساد العمران وفساد الدولة ، التسلط على أموال الناس بشراء مابين أيديهم بأبخس الأثمان ثم فرض البضائع عليهم بأبخس الأثمان على وجه الغضب والإكراه في الشراء والبيع » (٣) .

ويمكننا أن نستخلص مما سبق أن الأخلاق تؤدي إلى أمرين هامين في الحياة ، أولهما : دوام الحياة : دوام الحياة الاجتماعية وقاسكها ، وثانيهما : تقدم الحضارة من الناحية العلمية والعمرانية ، غير أن معالجتنا لهذا الجانب

<sup>(</sup>١) أدب الدنيا والدين للماوردي ص ١١٥٠

<sup>(</sup>Y) الائد: A .

<sup>(</sup>٣) مقدمة ابن خلدون فصل ٤٣ ص ٢٤٠ طبع ١٩٣٠م .

الثاني لم تكن واضحة تمام الوضوح ؛ لأن تركيزنا كان منصباً على الجانب الأول ، والآن نعالج هذا الجانب الأخير ، وإذا نظرنا إلى المبادى، الأخلاقية وجدنا هناك مبادىء شديدة الصلة بهذا الجانب الأخير ، ولنأخذ مثلاً العنصر الأول في تقدم الحضارة وهو العلم ، فنجد الإسلام يهتم بالعلم ويدعو الناس إلى الجد في طلبه ويرفع شأن العلماء ويحثهم على نشر العلم { قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لايعلمون } (١١) . وقال الرسول ﷺ : «لاحسد إلا في اثنتين رجل أتاه الله مالا فسلطه على هلكته في الحق ، ورجل أتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها »(٢) . وبين أن الأثر العلمي الذي يتركه الإنسان في حياته سوف ينال ثواب جهوده بعد مماته مابقى هذا الأثر فقال : « إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث : صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له  ${}^{(7)}$  كما بين أن الإنسان الذي يعمل بعلمه وهديه سينال أجرا مثل أجر العامل قال : « من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لاينقص ذلك من أجورهم شيئاً  $^{(1)}$  ، وقد وردت نصوص كثيرة في الإسلام تأمر الآباء بتعليم أبنائهم وبناتهم حتى تعليم خادمهم وتحسين أدبهم وذلك لينتشر العلم والفضيلة في المجتمع الإسلامي فالعلم وسيلة لتحقيق الخير وإزالة الشر وذلك وظيفة الأخلاق

ولهذا شجع الإسلام طلاب العلم فقال الرسول على الله الله الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضاء بما صنع »(٥) . ودعا إلى البحث عن العلم والاغتراب من أجله قال تعالى : فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في

١٠) الزمر : ٩ .
 ١٠) التاج جـ ١ - كتاب العلم ص ٧٥ .

٣) المصدر نفسه ص ٧٥٠ . (٤) المصدر نفسه ص ٧٥٠ .

<sup>(</sup>٥) رياض الصالحين - كتاب العلم ص ٤٨٨٠

الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحذرون \(^\) ، كما أمر باحترام طلاب العلم وإكرامهم وخاصة الذين اغتربوا من أجل العلم قال الرسول على الله أن رجالاً يأتونكم من أقطار الأرضين يتفقهون في الدين فإذا أتوكم فاستوصوا بهم خيراً »(٢) .

ولاشك أن الإنسان إذا رأي من الناس تقديرهم جهوده العلمية وإذا علم أن له ثواباً عند الله لآثاره العلمية يناله بعد موته ، فإنه يشجعه على أعمال علمية عظيمة ، وهذا بدوره يؤدي إلى ازدهار العلم وتقدمه ، ومن ثم تكون النتيجة تقدم الحضارة لأن العلم أساس الحضارة وروح أخلاقية العلم تؤدى إلى الخير .

كما نجد في الإسلام توجيهات أخلاقية أخرى تؤدي إلى التقدم الاقتصادي فنحن نعرف أن التقدم الاقتصادي يتم عن ثلاثة طرق: الزراعة والصناعة ثم التجارة، ونجد الإسلام يدعو إلى الاهتمام بكل هذا؛ فنراه مثلاً يدعو إلى الزراعة ويعتبر كل نفع يأتي منه للإنسان أو للحيوان صدقة للزارع فقال الرسول « لايغرس المسلم غرساً ولايزرع زرعاً فيأكل منه إنسان ولادابة ولاشيء إلا كانت له صدقة »(٣)، ونراه أيضا يدعو إلى الاختراع الذي يأتي منه الخير للناس في أي ميدان من الميادين فقال الرسول على الله عنه عمل بها ولاينقص من أجورهم شيء »(٤) وسيأتي بها بعده كتب له مثل أجر من عمل بها ولاينقص من أجورهم شيء »(٤) وسيأتي حديث يقول الرسول فيه « من سبق إلى مالم يسبق إليه مسلم فهو أحق به »

<sup>(</sup>۱) التوبة: ۱۲۲ · ۲۲ (۲) التاج جد ۱ - کتاب العلم ص ۷۳ ·

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج. ١ - كتاب المساقاة والمزارعة ص ٢١٤ ·

٤) التاج جـ١ - كتاب العلم ص ٧٦ .

وأما فيما يتعلق بالتجارة فنجد نصوصاً كثيرة منها : { ياأيها الذين آمنوا إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع فإذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون \( ١ ) ، والقرآن يحث على أن تكون التجارة عن التراضي لا عن الغضب والاستغلال { ياأيها الذين آمنوا لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم } (٢) ؛ لأن التجارة المستغلة لاتؤدى إلى رفاهية الحياة الاجتماعية ، بل إلى التناحر والتطاحن وإلى الحروب التي رأينا ويلاتها ، ولازالت الشعوب تعانى منها ، وقد نهى الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام الإنسان عن أن يكون عالة على غيره وأمره بالاكتساب بعمل يده فقال: « لأن يأخذ أحدكم أحبُّلهُ ثم يأتى الجبل فيأتى بحزمة من حطب على ظهره فيبيعها فيكف الله بها وجهه خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه  $(^{(n)}$  . وكذلك فيما يتعلق بالتعمير والعمران فقد دعا الإسلام إلى إحياء الأراضي الميتة وفتح الآبار والبحث عن المعادن وبناء المساجد والعمارات للمساكين والفقراء وجعل لمن يكافح في هذا الميدان مكافأة · وقد ورد في ذلك كله نصوص كثيرة منها ماورد في إحياء الخراب والأراضي الميتة · فقال الرسول على الله عن أعمر أرضاً ليست لأحد فهو أحق » (٤) . وفي حفر الآبار جاء في حديث مامعناه من حفر بئراً أو اشتراه ، وجعله للمسلمين فله الجنة أو يبدله الله خيراً منه في الجنة (٥) وقال

۲۹: النساء: ۲۹
 ۱۱-۹: النساء: ۲۹

<sup>(</sup>٣) رياض الصالحين - باب الحث على الأمل من عمل يده ص ٢٤٤ ·

<sup>(</sup>٤) فتح الباري - كتاب المزارعة - باب إحباء الأرض جـ ٥ ص ٤١٦٠

<sup>(</sup>٥) التاج جـ ٢ ص ٢٤٦ - وانظر كذلك فتح الباري بشرح البخاري جـ ٦ ص ٣٣٦ كتاب الوصية  $\cdot$ 

الرسول على الرسول المن أحيا أرضاً ميتة فهله وليس لعرق ظالم حق »(١) . وفيما يتعلق بالبناء فقال الرسول على : « من بنى مسجداً يبتغي به وجه الله بنى الله له مثله في الجنة »(٢) . وقال أيضاً « من بنى لله مسجداً صغيراً كان أو كبيراً بنى الله له بيتاً في الجنة »(٣) .

ولقد سبق أن ذكرنا أن الرسول على قال : « من سعادة المرء المسكن الصالح» كما شجع الإسلام إلى إقامة المشروعات مثل بناء المسكن وإصلاح الأراضي وحفر الآبار ثم وقفها للفقراء والمساكين »(٤) فقال الرسول على : « إن عما يلحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته علما علمه ونشره ، ، أو بيتاً لابن السبيل بناه أو نهراً أجراه أو صدقة أخرجها من ماله في صحته وحياته »(٥) . ولهذا قال : « من سبق إلى مالم يسبق إليه مسلم فهو له »(٢) .

وهكذا نجد أن التوجيهات الأخلاقية في الإسلام كلها بناءة تأمر بالتعمير والإصلاح ثم إن هناك مبدأ أخلاقياً طلب الإسلام تطبيقه في كل عمل وهو مبدأ اتقان العمل فقال الرسول على: «يحب الله العامل إذا عمل أن يحسن» وفي رواية أن يتقن (٧) وأن يلاحظ دائماً أن الله والناس سيرى عمله ، { وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون } (٨) واتقان العمل هو أن يبذل الإنسان قصارى جهده ليتم العمل في أتم وأكمل صورة ، ثم إن إتقان العمل والصنع من صفات الله الفعلية كما جاء في قوله تعالى : { وترى الجبال تحسبها جامدة وهي

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود جـ ٣ ص ١٧٨ - كتاب الخراج والإمارة (٢) صحيح مسلم جـ ٤ ص ٢٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان جـ ٣ ص ٣٢٤ – كتاب الزهد والرَّقائق ﴿

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه جـ١ مقدمة ص ٨٨ رقم الحديث ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق جـ ١ ص ٨٨ رقم الحديث ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود جـ ٣ ص ١٧٧ - كتاب الخراج والإمارة .

<sup>(</sup>٧) الجامع الصغير ج ٢ فصل الياء ص ٢٠٥ ، وفي رواية أن يتقن - انظر كشف الخفاء جد ١ ص ٢٨٥ .

قر مر السحاب صنع الله الذي اتقن كل شيء إنه خبير بما تفعلون } (١١) ، وهذا من صفات الكمال وينبغي للإنسان أن يسعى ليتشبه بصفات الكمال في أي ميدان من ميادين العمل ، في العلم والصناعة والتجارة وماإلى ذلك ، ولاشك أن هذا السعي وراء الكمال في العمل يؤدي إلى تقدم الحضارة ؛ فإذا سعى أهل العلم للإتقان في العمل تقدم العلم ، وإذا سعى أهل الصناعة لإتقان الصناعة تقدمت الصناعة ولو سعى الموظفون لآداء أعمالهم في أكمل صورة لانتظمت أمور الدولة ولو أتقن المعلمون التعلم لتقدم العلم .

وهكذا نجد أن الأخلاق الإسلامية تدفع بطبيعتها إلى الكمال والتكامل في البناء الاجتماعي الذي يقوم على توطيد العلاقات الإنسانية بين الناس على أساس الإيمان والإخلاص، ثم إلى التكامل في ميدان العمل والصناعة، والمعرفة وكلا التكاملين ضرورة لابد منهما لإيجاد حياة إنسانية سعيدة، من أجل ذلك كله كان الإسلام ضياء ونوراً يضيء أمام الإنسان ويهديه إلى طريق السعادة وصدق الله العظيم إذ يقول: { فالذين آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون } (٢)؛ ولهذا كان منهاج الإسلام في الحياة هدى الله فمن اتبع هداى فلايضل ولايشقى { فإما يأتينكم مني هدى فمن اتبع هداى فلايضل ولايشقى } (١٩٠٥).

وعلى ذلك لو عملت الأمة بروح الأخلاق الإسلامية لأصبحت أرقى الأمم وأسعدها من جميع النواحي لأنها تدعو كل فرد إلى أن يكون إنسانا خيراً عالما فاضلاً ولايمكن أن تتقدم أمة إلا بذلك ولذلك كانت الأخلاق الإسلامية ضرورة وغاية في الأهمية لدفعها الناس إلى الأفضل والأكمل .

<sup>(</sup>١) النمل: ٨٨ . (٢) الأعراف: ١٥٧ . (٣) طه: ١٢٣ .

# الباب الثاني أسس الأخلاق في نظر الإسلام

#### ويتضمن الفصول الآتية:

الفصل الأول: الأساس الميتافيزيقي والاعتقادي ٠

الفصل الثاني: الأساس الواقعي والعلمي •

الفصل الثالث: مراعاة الطبيعة البشرية •

الفصل الرابع: الاعتداد بالحرية الأخلاقية ٠

الفصل الخامس: تقرير مبدأ الالزام والالتزام الأخلاقي •

الفصل السادس: تأكيد المسئولية الأخلاقية •

الفصل السابع: إثبات الجزاء الأخلاقي ٠

#### الفصل الأول

### الأساس الميتافيزيقي والاعتقادي

#### أولاً: أركان الأساس الاعتقادي

الركن الأول الإيمان بوجود الله الذي خلق الكون وخلق الإنسان وخلق الموت والحياة ، وهو يعلم كل شيء في الماضي والحاضر والمستقبل حتى إنه ليعلم مايدور في خلجات الأنفس من النيات الخيرة والشريرة { ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ماتوسوس به نفسه } (١) .

الثاني أن الله منذ أن خلق الإنسان فوق هذا الكوكب عرفه بنفسه ، وعرفه طريق الخير والشر والحق والباطل برسالات أوحى بها إلى من اختارهم من الناس كما شاء ، قال تعالى { سبح اسم ربك الأعلى الذي خلق فسوى والذي قدر فهدى  ${}^{(7)}$  ، { ألم نجعل له عينين ولساناً وشفتين وهديناه النجدين  ${}^{(7)}$  { تلك من أنباء الغيب نوحيها إليك ماكنت تعلمها أنت ولاقومك من قبل هذا  ${}^{(2)}$  { وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ماكنت تدري ماالكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا وإنك لتهدي إلى صراط مستقيم  ${}^{(6)}$  فمن أصلح نفسه واتبع الهدى أفلح وإلا خاب وخسر { ونفس وماسواها فألهمها فجورها وتقواها قد أفلح من زكاها وقد خاب من دساها  ${}^{(7)}$  .

ثم إن الله خلق في الإنسان قدرة لإدراك تلك الحقائق ونصب دلائل على جميع ذلك في هذه الطبيعة يدركها من يتأمل فيها ويبحث عنها في ثنايا هذا

<sup>(</sup>۱) ق : ۱٦ · (۲) الأعلى : ۱-٣ · (٣) البلد : ٨-١٠٠

٤٩ هود : ٤٩ - (٥) الشورى : ٥٢ - (٦) الشمس : ٧ - ١٠٠

الوجود بوحي الله وبوحي من عقله قال تعالى: { سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق } (١) وبناء على ذلك كلفهم باتباع الحق والخير واجتناب الباطل والشر، كما بين واجبات الإنسان نحو خالقه ونحو المخلوقات الأخرى من الإنس وغير الإنس، وبين المحرمات التي يجب اجتنابها، وكل ذلك تابع للتفرقة بين الحق والباطل من جهة وللتفرقة بين الخير والشر من جهة أخرى.

أما الركن الثالث فهو وجود الحياة بعد الموت وهذه الحياة إما نعيم أو جحيم فالأولى يكافأ بها من اتبع الحق ، وفعل الخير واجتنب الشر والمحرمات في هذه الدنيا ، والثانية يجازى بها من اتبع الباطل وفعل الشر ؛ فالنعيم لمن استقام في هذه الحياة والجحيم لمن انحرف فيها ، وهذه وتلك تكون بعد حساب دقيق يقوم به الخالق العليم يحاسب فيه كل إنسان بما عمل من خير أو شر صغيراً كان عمله أم كبيراً ، وقد قال تعالى : { إنا نحن نحي الموتى ونكتب ماقدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبين } ( وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه ونخرج له يوم القيامة كتاباً يلقاه منشوراً } ( فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره })

إذن فهذه الحياة ميدان عمل واختبار للإنسان لمن يريد الخير ولمن يريد الشر [الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملاً } (٥) إنه ابتلاء فعلا لمن يريد اتباع منهاج الله في الحياة ولمن يريد الانحراف عنه وتلك الحياة الأخرى مكافأة وجزاء لعمل الإنسان في هذه الحياة من خير أو شر ·

<sup>(</sup>١) فصلت : ٥٣ . (٢) يس : ١٢ . (٣) الإسراء : ١٣ .

<sup>(</sup>٤) الزلزلة: ٧ - A · (٥) اللك: ٢ ·

#### ثانياً: أهمية الأساس الاعتقادي

وهذا الأساس بهذا المفهوم في غاية الأهمية في الاتجاه الأخلاقي في الإسلام ذلك أنه يعتبر السند الذي يعتمد عليه في إقامة النظام الخلقي وفي عملية الالتزام به · فبدون هذا الأساس تفقد الأخلاق قدسيتها وعظم تأثيرها في الإنسان ولا يكن أن تطبق الأخلاق تطبيقاً عملياً دقيقاً في السر والعلن إلا إذا اتخذ هذا الأساس في قلوب البشر مكاناً وآمنوا به إيماناً صادقاً · ويقول فروبل هنا « إن الإيمان يجعل الإنسان يعيش ساكناً قوياً في كل الأحوال وظروف هذه الحياة وعن طريق التعليم الديني يمكن أن يعرف الإنسان واجباته والقيام بأدائها »(١) .

وليس هذا أساساً للسلوك الأخلاقي فقط بل أساس للحياة ؛ إذ لا معنى للحياة - في الحقيقة - دون وجود هذا الأساس ودون الاعتماد عليه ·

والذي يقرأ كتاب الوجوديين الذين لايؤمنون بالله ولاباليوم الآخر يرى كم يعانون من الاضطراب النفسي والقلق في أعماق قلوبهم وخاصة كتاباتهم في التفكير الأخلاقي وهم يحاولون أن يبرروا ذلك كله باسناده إلى الطبيعة أو إلى طبيعة الحياة والحقيقة أنه ليس من الطبيعة ، بدليل أننا لانجد هذه الظاهرة عند غيرهم بصورة عامة ولعل ذلك من طبيعة عدم الإيمان إذ إن في طبيعة الحياة الإنسانية جانباً لايملاه إلا الإيمان ، فوجود هذا الفراغ في حياة هؤلاء هو السبب في إحساسهم بالنقص والقلق والاضطراب في الحياة، وذلك الإحساس هو الذي يدفعهم في بعض الظروف المحرجة إلى محاولة التخلص من هذه الحياة ، وذلك إما بالانتحار وإما بالتردي في حياة السكر ، وهذا قضاء على الحياة بطريق غير

<sup>(</sup>١) التربية الأخلاقية ، أبادير حكيم ، ص ١٠٤-١٠٥ .

مباشر · ومما يؤيد صدق ماندعي أن أولئك الذين يقضون على حياتهم لايفعلون ذلك لضيق معيشتهم أو لفقد صحتهم بل إننا نجد منهم من هم أغنى الناس لاينقصهم مال ولاجاه ولاأي متعة من متع الحياة ، وإنما ينقصهم في الحقيقة الطمأنينة الداخلية التي يكونها الإيمان أو العقيدة السليمة ولا أقول هذا إن افتقاد عامل العقيدة هو السبب الوحيد في الانتحار ، وإنما أقول إنه من أهم الأسباب ، ومن مميزات تلك العقيدة أنها تضفي على القوانين الأخلاقية قداسة تسمو بها على أن تكون مجرد نظام وضعي يحدد علاقة الناس فيما بينهم لتحقيق مصلحة فردية أو اجتماعية لرغبات الأفراد أو المجتمعات ·

فهناك إذن فروق واضحة بين القوانين الأخلاقية والقوانين الوضعية ويمكن تلخيص تلك الفروق في النقط الآتية :

فالأولى: قدسية القوانين الأخلاقية: ويؤدي ذلك إلى أمرين أولهما تعظيم هذه القوانين وإجلالها، ومن ثم تكون لها سلطة تتحكم بها في حياة الإنسان وتصرفاته في السر والعلن، وثانيهما: إن هذه القوانين الأخلاقية تؤثر في الإنسان عمليا من الناحية الإيجابية أو السلبية نتيجة تطبيقها أو عدم تطبيقها ؛ فيكون أثر التطبيق الإحساس بالسرور والانشراح في أعماق النفس الإنسانية، ويكون أثر عدم تطبيقها الإحساس بالوخز والضيق والكآبة، وذلك بصرف النظر عن ملاحظة الناس لهذه الأفعال أو تلك ؛ لأن ذلك الإحساس بالقدسية يجعل من نفسه رقيباً داخلياً على تصرفات الإنسان ولايرتبط ذلك التطبيق للقوانين الأخلاقية بالمنفعة أو بالمظهر الاجتماعي فحسب شأن القوانين الوضعية، بل يرتبط إلى جانب ذلك بظاهرة أعمق من ذلك وهي الإحساس

بالواجب وبراحة الضمير

النقطة الثانية : أن هذه القرانين الأخلاقية تحقق للإنسان السعادة في الحياة لأنها تجمع بين المنافع المادية والمعنوية ، أما القوانين المدنية فلاتراعي كل ذلك كما أنها لاتدفع الإنسان إلى ذلك دفعاً كالقوانين الأخلاقية القائمة على هذا الأساس الاعتقادي .

النقطة الثالثة : أن القوانين الأخلاقية من حيث الأصول عامة وثابتة وهي تتجاوز حدود القوانين الوضعية من هذه الناحية ومن ناحية التأثير والتطبيق .

النقطة الرابعة: أنها هي التي تصبغ حياة الإنسان بصبغتها وتكيفها بروحها وغايتها وفلسفتها ، بينما القوانين الوضعية يحددها المجتمع أو بعض أفراده وذلك وفقا لرغبتهم في الحياة وفهمهم لها ، ومن ثم تظهر روح المجتمع في قوانينه بينما تظهر روح الأخلاق الدينية في حياة المجتمع إذا ماكان يسير المجتمع وفقاً لتوجيهات رغباته ومنفعته .

ومجمل القول إن العقيدة - أساساً للأخلاق - تلعب أكبر دور في الحياة الأخلاقية من حيث أنها أكبر دافع يدفع الإنسان إلى الأعمال الإيجابية الخيرة ، وأقوى رادع يكفه عن اتباع الهوى والشهوات ، ومن حيث أنها المصدر الرئيسي للإحساس بقدسية القوانين الأخلاقية وهذا بدوره هو المنبع الوحيد الذي يستقى منه الضمير الأدبى حياته الوجدانية .

ولقد اعترف الدكتور الكسيس كارل بهذه الحقيقة ، وبين أن العقيدة تضيف على الأخلاق فعالية لاتوجد في الأخلاق المدنية فيقول : « فالفكرة المجردة لاتصبح عاملاً فعالاً إلا إذا تضمنت عنصراً دينياً ، وهذا هو السبب في أن

الأخلاق الدينية أقوى من الأخلاق المدنية إلى حد تستحيل معه المقارنة ، ولذلك لا يتحمس الإنسان في الخضوع لقواعد السلوك القائم على المنطق إلا إذا نظر إلى قوانين الحياة على أنها أوامر منزلة من الذات الإلهية  $^{(1)}$  . ويرى باستا لوتزي أن حياة الإنسان الأدبية وغوه في الفضيلة يتوقف على إحياء الإيمان بالله في فؤاده  $^{(1)}$  . ويرى أفلاطون أن الإنسان بغير الإيمان بالله يضل في الحياة  $^{(7)}$  .

وبقدر تدعيم الأخلاق بالعقيدة وتأسيسها عليها تقوم الأخلاق على أرض صلبة ، وبقدر تنمية الإيمان في نفوس الأجيال بالعقيدة والأخلاق معاً نستطيع تقوية دافع الالتزام بالقيم الأخلاقية والتضحية من أجلها ، وتكون النتيجة عكس ذلك إذا أهملنا هذا التدعيم والتنمية ،

<sup>(</sup>۱) تأملات في سلوك الإنسان ، د . الكسيس كارل - ت . د. محمد القصاص ، براجعة د. محمد قاسم ، ص ۱٤٠ .

<sup>(</sup>٢) التربية الأخلاقية أبادير حكيم ، ص ١١٨-١١٩ .

<sup>(</sup>٣) مقدمة كتاب السياسة لأرسطو ص ٢٠٠

## الفصل الثاني الأساس الواقعى والعلمي

#### أولاً: أساس الاعتدال بين الواقعية والمثالية

إذا كان الإسلام قد دعا إلى المثالية والسمو الروحي وذم الذين أخلدوا إلى الأرض وشهواتها ، فإن دعوته إلى المثالية لم تكن متطرفة كبعض الدعوات الروحية الأخرى التي كانت تدعو الإنسان إلى محاربة الطبيعة وعدم الاستسلام لضغط وقائع الحياة مهما كانت طبيعتها وشدتها ؛ لأن السمو الروحي وخلاص الإنسان من آلام هذه الحياة إنما تتم – في نظرها – بمحاربة الطبيعة والتسامي على واقعها ؛ ولأن السعادة لاتتم للإنسان إلا بهذه الطريقة .

كذلك لم يكن الإسلام متطرفاً في دعوته إلى الحياة مع الطبيعة كالطبيعيين الذين دعوا إلى الإخلاد إلى الأرض والحياة مع الطبيعة والطاعة لدواعيها ومتطلباتها وعدم الاهتمام بما فوق الطبيعة وفوق الحياة الواقعة الملموسة؛ لأن الحياة مع الطبيعة – في نظرهم – هي الحياة السليمة التي تؤدي بالإنسان إلى السعادة .

بل كان اتجاه الإسلام نحو الطبيعة في إقامة نظامه الخلقي اتجاها معتدلاً ، وحقيقة هذا الاتجاه المعتدل تظهر إذا وضحنا الموقفين اللذين وقفهما الإسلام من الطبيعة ففي الموقف الأول دعا إلى الاستعلاء على الطبيعة وعدم الاستسلام لها ؛ لأن الإسلام طلب من الإنسان أن يكون سيداً على الطبيعة وسيداً على نفسه في الحياة ؛ وذلك لا يكون إلا بتسخير قوانينها وتكييف مادتها في صورة تؤدي إلى عمران الأرض والسمو بالحياة وفقا إلى الرتبة التي أراد الله من الإنسان أن يرقى إليها في هذه الأرض بعد أن أنشأه فيها لذا قال تعالى : { هو أنشأكم من

الأرض واستعمركم فيها } (١) .

ولايستطيع أن يكون سيداً على نفسه إلا بضبط ميوله ورغباته وحاجاته الأولية وتوجيهها وفقاً للمثل العليا التي رسمها أمام الإنسان والتي تدعو إلى عدم اتباع الهوى والشهوات وتدعو إلى التقرب إلى الله بالتسامي الروحي

وفي الموقف الثاني دعا إلى مهادنة الطبيعة والواقع ومراعاة قوانينها وعدم الاصطدام معها ؛ لأن الحياة مع مخالفة الطبيعة بهذه الصورة لايمكن أن تستمر ولابد من أن يبوء نظام الحياة القائم على هذا الوضع بالفشل .

#### ثانياً: مراعاة قوانين الطبيعة والحياة .

ومراعاة الطبيعة والواقع تتم عن طريق اتخاذ قواعد السلوك وفقاً للقوانين الأساسية للحياة البشرية (٢) ، ولقد حصر الدكتور الكسيس كارل هذه القوانين في ثلاثة قوانين أساسية عامة ، وهي قانون المحافظة على الحياة وقانون تكاثر النوع ، وأخيراً قانون الارتقاء العقلي والروحي (٣) .

ويدخل في القانون الأول أن كل سلوك من شأنه أن يحافظ على الحياة وينميها – أي حياة المرء لنفسه أو لغيره – يعد سلوكا أخلاقيا وكل سلوك من شأنه أن يضاد الحياة أو يعوقها بصورة من الصور يعد سلوكا غير أخلاقي ومن هنا حرم أخلاقيا القتل واستغلال الناس للمصالح الشخصية وإعاقة أعمال الناس

<sup>(</sup>۱) سورة هود : ۲۱ ·

<sup>(</sup>٢) فيرى ووردان الفرق بين القوانين الطبيعية والقوانين الأخلاقية أن الأولى تنصب على الأشباء الواقعة في الزمان والمكان وصدقها معناه أنها متحققة بالعقل أما الثانية فتنصب على الحباة الشخصية وصدقها انها تعبر عن مثال من المثل العليا / فلسفة المحدثين والمعاصرين ص ٧٦٠.

٣) تأملات في سلوك الإنسان ص ٤٧ .

أيضاً التهديدات وإخافة الناس، وحرم التحاسد والتدابر والتباغض لأن كل ذلك يعوق الحياة من الناحية العملية والنفسية، ومن ثم أوجب الإسلام احترام حقوق الناس في دمائهم وأموالهم وأعراضهم واحساساتهم الأدبية وحض على الأعمال التي تنظم الحياة وتنميها مثل السعي لخير الناس وبث المحبة والمودة والسرور والبهجة في نفوسهم، وقد ذكرنا نصوصاً في الباب السابق تشير إلى كل هذه الجوانب

وفيما يتعلق بالقانون الثاني يعتبر السلوك الذي يؤدي إلى إبقاء النوع وتحسينه سلوكاً أخلاقياً راقياً ، ومن هنا شرع الزواج وكرهت الرهبنة وهنا يقول تعالى { ورهبانية ابتدعوها ماكتبناها عليهم } (١) وروى أن الرسول قد نهى عن الرهبانية (٢) كما استحسن اختيار الزوجة من السلالة السليمة عقلاً وجسما ؛ وذلك لتحسين النسل فقال الرسول على « تخيروا لنطفكم فانكحوا الأكفاء وانكحوا إليهم » (٣) وقال أيضاً مامعناه « فلينظر أحدكم أن يضع كريمته » (٤) وبين الرسول أن على الآباء أن يختاروا لبناتهم أزواجاً صالحين وإلا سيؤدي الأمر إلى فساد كبير فقال : « إذا خطب إليكم من ترضون دينه وخلقه فزوجوه إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفساد عريض » (٥) ولقد أثبت الدكتور الكسيس كارل كيف أن سوء الخلق ينتشر عن طريق الزواج ويؤثر في الذرية تأثيراً سيئاً من الناحية البيولوجية والسلوكية فقال : « نحن نعرف اليوم أن

<sup>(</sup>١) الحديد : ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) الجامع الترمذي جـ ٢ ص ٢٧٣ باب النكاح . فتح الباري جـ ١١ ص ١٩ كتاب النكاح .

<sup>(</sup>٣) الجامع الصعير ج١ ص ٣٠ - المستدرك على الصحيحين جـ ٢ ص ١٦٣ - النكاح ٠

<sup>(</sup>٤) السنن الكبرى للبيهقي جـ ٧ ص ٨٢ (٥) الجامع الترمذي جـ ٢ ص ٢٧٤ .

الزواج بين أولاد الأشقياء أو السكيرين أو المصابين بالزهري أو حاملي العيوب العقلية الوراثية يعتبر جريمة جديرة بالعقاب وينبغي لنا ألا ننسى في هذا الصدد أسرة روك الأمريكية حين تم الزواج بين شخصين من أرباب السوابق فظهر من بين سلالتهما ٣٣٩ عاهراً و ١٨٨ سكيراً و ١٧٠ معوزاً و١١٨ مجرماً و٨٨ من أصحاب بيوت الدعارة »(١) وقال الرسول عليه « تزوجوا في الحجر الصالح فإن العرق دساس »(٢).

وهذه الحقيقة كانت معروفة لدى الناس وقد أشار إليها القرآن في قضية مريم { قالوا يامريم لقد جنت شيئاً فرياً ياأخت هارون ماكان أبوك أمراً سوء وماكانت أمك بغيا } (٣) ، غير أنه ماكان يعرفه الناس هو أن سوء خلق الوالدين يؤثر في الأبناء عن طريق التقليد فحسب ، لكن العلم يثبت اليوم أنه يؤثر أيضاً عن طريق الخلايا الملقحة ، ثم إن الإسلام حرم كل سلوك من شأنه أن يعوق استمرار التناسل لأنه يعد منعاً لاستمرار النوع ولهذا منع الاجهاض وعده جريمة سواء كان من قبل الأم أو من قبل غيرها وقد اتفق العلماء على أن المجهض عليه أن يدفع دية الغرة (٤) ومنع أيضاً الإختصاء لأنه يعد عائقاً دائماً أمام استمرار النوع .

والدليل على ذلك ماروى عن بعض الصحابة قالوا عن الصحابة قالوا «كنا مع رسول الله على ذلك ثم رخص مع رسول الله على الله على

<sup>(</sup>١) تأملات في سلوك الإنسان ص ٨٧ -

<sup>(</sup>٢) منتخب كنز العمال في هامش مسند الإمام زحمد جـ ٦ ص ٣٩٤ -

<sup>(</sup>٣) مريم آية : ٢٧-٢٨ -

٤٠٥ - ٣٨٩ ص ٣٨٩ - ٤٠٥ .

لنا أن ننكح المرأة بالثوب<sup>(١)</sup> ثم قرأ علينا { ياأيها الذين آمنوا لاتحرموا طيبات ما أحل الله لكم ولاتعتدوا إن الله لايحب المعتدين }<sup>(٢)</sup> فالإسلام يعد الخروج على القوانين الطبيعية والأخلاقية تعدياً وخروجاً عن جادة الحياة المستقيمة .

ومن واجبنا أن نعرض هنا لمشكلة اجتماعية عامة تكتسح العالم كله ألا وهي مشكلة تحديد النسل ونبين حكم الإسلام فيه من الوجهة الأخلاقية . لقد عرضنا فيما سبق أن غريزة التناسل قانون من قوانين دوام حياة النوع واستمراره وكما بينا أن الإسلام يحرم كل سلوك يضاد هذا القانون ويحول دون استمرار التناسل وهذا أمر قاطع في الإسلام لايقبل المناقشة بصفة عامة .

أما الحد من كثرة التناسل بطريقة من الطرق دون الاسقاط أو الإجهاض فأمر ورد فيه نصوص متعددة مما يجعلنا لانستطيع البت فيه من هذه الجهة بتحريمه بصفة عامة لكل فرد وفي جميع الظروف والأحوال ، لكن نستطيع معالجته عن طريق دراسته في ضوء قوانين الحياة من حيث مخالفته أو موافقته لها والنتائج التي تترتب على ذلك من مضرة أو منفعة ومن خير أو شر .

ونستطيع أن نحكم عليه من وجهة نظر الأخلاق الإسلامية بناء على دوافع هذا السلوك وأهدافه وبناء على مايترتب على فعله من مصلحة أو مضرة على الأفراد أو المجتمع إن عاجلاً أو آجلاً .

وإذا بحثنا عن دوافعه وأهدافه وجدنا أنها تكاد تنحصر في أحد الأمور الآتية :

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح البخاري جـ ١١ ص ١٩- ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) المائدة : ٨٧ .

الأمر الأول: التخلص من الضائقة الاقتصادية أو الخشية من ضيق الرزق. والأمر الثاني: تجنب الضرر الذي قد يلحق بالأولاد أو بأحد الأبوين أو كليهما أياً كان لون هذا الضرر.

والأمر الثالث: المحافظة على جمال المرأة وحسن التمتع بها ٠

بأحد هذه الأمور أو بأجمعها يتذرع المتحمسون لتحديد النسل ولننظر مدى صدق هذه الدعاوى وهل مايترتب عليه هو هذه الغاية المرجوة وهل ذلك هو الوسيلة الوحيدة أو أحسنها للوصول إلى تلك الغاية أو الغايات ؟ ولنبدأ بالأمر الأول : الذي هو الدافع الأساسي الذي تتذرع به تلك الدعوات على مستوى المجتمعات ، إذ يقولون إن باوز نسبة المواليد نسبة الانتاج الصناعي والغذائي أمر يدعو إلى الخطر في المستقبل وهو أساس المشكلة الاقتصادية التي تعاني منها المجتمعات الفقيرة المتخلفة من الناحية الاقتصادية .

وهذا الادعاء صحيح عقلاً وواقعاً ، ويمكن حل هذه المشكلة عن طريق تحديد النسل ولكن هذا الحل سلبي وليس إيجابياً ، والحل السلبي ليس حلا أخلاقياً إذ إنه يوحي بالضعف والعجز ويثير في النفس الخمول والكسل أو أن مثل هذا الحل يتولد من هذه الأسباب أو الإيحاءات الأخلاقية السلبية ، ومثل هذا الحل يترتب عليه غالباً نتائج سلبية تتولد عنها مشكلات أكثر تعقيداً من المشكلة نفسها . ومن الأمثلة لذلك أن بعض الدول الأوروبية رأت قلة نسبة المواليد عن نسبة الوفيات وترتب على ذلك قلة الأيدى العاملة وكثرة نسبة العجزة كما أدى الأمر أخيراً إلى قلة عدد السكان عما كان عليه عند قيام الدعوة لأن تحديد كمية العدد المناسب عن طريق تحديد النسل أمر يكاد يكون مستحابً ،

الأمر الذي دعاها إلى القيام بحملات ضد تحديده ودعوة المواطنين إلى إنجاب ذرية أكثر ووعدت تلك الدول بمكافآت لأمهات ينجبن أولادأ أكثر ٠ كما أعفت الأسر الكبيرة عن بعض الضرائب وأعطتها بعض الامتيازات ، وبالرغم من ذلك فإن بعض هذه الدول لاتزال تعانى من نقص السكان وتستدعى الأيدى العاملة من الدول الأخرى مثل ألمانيا والسويد وفرنسا ولهذا جاء في إحدى الجرائد الألمانية الناطقة باسم الحكومة « أن نسبة المواليد في وطننا إذا ظلت تهبط هكذا فعسى أن يأتي علينا يوم يكون فيه الألماني شعباً عقيماً ؛ ولإصلاح هذه الوضع المخيف أصدرت الحكومة النازية قانوناً بمنع تعميم منع الحمل وترويج طرقه »(١) وقال أحد وزراء السويد في المجلس النيابي : « إن الشعب السويدي إذا كان لايريد لنفسه الانتحار فعليه أن يتخذ التدابير المؤثرة لمقاومة انخفاض نسبة المواليد في وطنه » · وفي إيطاليا جاء تصريح باسم الحكومة « أن حكومة موسيليني بذلت جهد اهتمامها لزيادة السكان برفع نسبة المواليد في بلادها بعد سنة ١٩٣٣ فهي لهذا الغرض نهت عن ترويج منع الحمل وأصدرت قانوناً يحظر نشر الكتب والوسائل والمقالات عن معلوماته ووسائله ٠ وهي - لترغيب الناس في الزواج والتناسل – اتخذت الخطوات اللازمة  $(^{(Y)}$  . وهناك تصريحات كثيرة من هذا القبيل في كثير من الدول التي أدت فيها حركة تحديد النسل إلى انخفاض السكان بدرجة خطيرة .

ثم إن قلة السكان ليست وسيلة الرفاهية من وجهة النظر العلمية ؛ ذلك أننا نجد هناك دولة مثل اليابان بالرغم من التضخم السكاني ، وبالرغم من قلة

<sup>(</sup>١) حركة تحديد النسل لأبي الأعلى المودودي ص ٥٦-٥٧.

 <sup>(</sup>٢) حركة تحديد النسل لأبي الأعلى المودودي ص ٥٦-٥٧.

الموارد الطبيعية والمساحة الأرضية بالنسبة لسكانها ، بالرغم من هذا كله تتوافر فيها الإمكانات الاقتصادية لأنها تعمل بالأساليب العلمية في مختلف المجالات، وعلى العكس من ذلك تماماً نجد هناك دولا كالسودان مثلاً بالرغم من توافر الإمكانات الطبيعية وقلة سكانها يسود فيها التخلف الاقتصادي والفقر والتأخر لأنها لاتتخذ العلم وسيلة للتقدم الاقتصادي ، فالعلم يخرج الحب من الحجر ويضاعف الإنتاج أضعافاً مضاعفة ، هذا رأي العلم والواقع في هذه النقطة .

ولننظر إلى رأي الإسلام ؛ إن فكرة تحديد النسل ليست فكرة جديدة بل كانت موجودة إبان ظهور الإسلام فقد كان العرب أو بعض الأفراد يقوم بتحديد النسل ؛ وذلك بإحدى وسيلتين : الأولى : قتل الأولاد في بطن الأمهات أو بعد الولادة ؛ وثانيتهما : بالعزل وقد أنكر الإسلام الوسيلة الأولى إنكاراً قاطعاً وندد بالفاعلين وأوعدهم بالعقاب الأليم فقال تعالى : { ولاتقتلوا أولادكم خشية إملاق نحن نرزقهم وإياكم إن قتلهم كان خطئاً كبيراً } (١) وقال { قد خسر الذين قتلوا أولادهم سفها بغير علم وحرموا مارزقهم الله افتراء على الله قد ضلوا وماكانوا مهتدين } (٢) وهكذا يرتكب هؤلاء السفاهة بقتل أولادهم خوفاً من الفقر من غير علم أسباب الرزق ويظنون أن تقليل العدد هو سبب الرخاء يزين ذلك لهم شياطينهم ويقولون إن الأرض سوف تضيق من كثرة السكان في المستقبل الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء (٣) ، { وكذلك زين لكثير من المشركين قتل أولادهم شركاؤهم ليردوهم وليلبسوا عليهم دينهم } (١) ، وذلك عين الحرام

۱۱) الإسراء: ۳۱ .
 ۱۲) الأنعام: ۱٤٠ .

 <sup>(</sup>٣) البقرة : ٢٦٨ · (٤) الأنعام : ١٣٧ ·

في رأى الإسلام قال تعالى { قل تعالوا أتل ماحرم ربكم عليكم ألا تشركوا به شيئاً وبالوالدين إحساناً ولاتقتلوا أولادكم من إملاق نحن نرزقهم وإياكم } (١١) .

أما الوسيلة الثانية التي كانوا يتخذونها لتحديد النسل فهي العزل وقد سألوا الرسول عن حكم العزل وكان الرسول يفتي في ذلك بناء على الأسباب التي كان يعلل بها كل سائل: جاءه رجل يوماً يسأله ويقول: « إن لي جارية وأنا أطوف عليها وأنا أكره أن تحمل: فقال أعزل عنها إن شئت فإنه سيأتيها ماقدر لها »(٢) وقال اخرون يوماً: « أصبنا سبيا فكنا نعزل فسألنا رسول الله تقلل فقال: أو انكم تفعلون ؟ قالها ثلاثاً ، مامن نسمة كائنة إلى يوم القيامة إلا هي كائنة »(٣) ، وسئل في مناسبة أخرى عنه فقال: « ذلك الوأد الخفي » (٤) وجاء في رواية أن الرسول قال ذلك موافقة على رأى اليهود وكان لايكذب أهل الكتاب عنولون إلا إذا نزل عليه وحي يخالف ذلك وفي هذا الصدد قال في حديث آخر عندما جاءه جماعة من الصحابة وسألوه عن مدى صدق اليهود في قولهم في عندما جاءه جماعة من الصحابة وسألوه عن مدى صدق اليهود لو أراد الله العزل « إن تلك الموودة الصغرى » فقال الرسول: « كذبت اليهود لو أراد الله خلقه لم تستطع رده »(٥) .

وسبب تكذيب اليهود كما يقول ابن القيم أن العزل لايتصور فيه الحمل أصلاً وهم جعلوه بمنزلة قطع النسل بالوأد فأكذبهم وأخبر أنه لايمنع الحمل إذا شاء

<sup>(</sup>١) الأتعام : ١٥١ -

<sup>(</sup>٢) شرح العسقلاتي على صحيح البخاري جر ١١ ص ٢١٨ كتاب النَّكُأْح .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري بشرح البخاري جد ١١ كتاب النكاح ص ٢١٨٠.

<sup>(</sup>٤) شرح العسقلاتي على صحيح البخاري جـ ١١ كتاب النكاح ص ٢٢٠ ٠

<sup>(</sup>٥) شرح العسقلاتي على صحيح البخاري جـ ١١ كتاب النكاح ص ٢٢٠٠٠

الله خلقه »(١١) لكن هذا التكذيب منصب في عد العزل وأداً وكيف يعد وأداً ولم يخلق شيء في الرحم ، وسئل ابن عباس عن العزل فقال ذلك الوأد الأصغر فلما سمع على أنكره عليه وقال لايكون الوأد الأصغر إلا بعد الطور السابع في الخلق في الرحم »(٢) إذن يمكن أن يقال على الإجهاض الوأد الأصغر · لكن لاينبغي أن يفهم من عدم عد الرسول ذلك الوأد الأصغر أو الخفي أنه يدعو إلى ذلك بل الأمر على عكس ذلك فإنه يفهم من النصوص الواردة أفضلية ترك العزل كما جاء في نص آخر حين سئل النبي فقال : « لاعليكم ألا تفعلوا ما من نسمة كائنة إلى يوم القيامة إلا وهي كائنة »(٣) وهنا يرى الغزالي أن النصوص الواردة أفادت النهي فهي على سبيل التنزيه لا على التحريم وليس في فعله حرام وإن كان في تركه فضيلة (٤) وهو يقسم بوجه عام عمل العزل بحسب باعثه إلى خمسة أقسام الأول: بقصد استبقاء الملك بترك العتاق ، الثانية استبقاء جمال المرأة لدوام التمتع واستبقاء حياتها ، الثالثة الخوف من كثرة الحرج مع كثرة العيال والاحتراز من الحاجة إلى مزيد من التعب والجهد لأن قلة الحرج معين على الدين ، وإذا كان الكمال في التوكل والثقة بضمان الله بناء على قوله تعالى { وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها } لكنه لاجرم من السقوط عن ذروة الكمال وترك الأفضل لمن لم يقدر عليه ، الرابعة الخوف من الأولاد الإناث لما يعتقد في تزويجهن من المعرة ٠ الخامسة أن تمتنع المرأة عن الولادة لتقززها وترفعها منها ٠

<sup>(</sup>١) شرح العسقلاتي على صحيح البخاري جر ١١ كتاب النكاح ص ٢٢١٠ .

<sup>(</sup>٢) إحباء علوم الدين جـ ٢ - كتاب النكاح ص ٥٢ .

<sup>(</sup>٣) تيسير الوصول إلى جامع الأصول من أحاديث الرسول ج ٤ ص ٣٤٢ ·

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين ج ٢ - باب النكاح ص ٥٣ ·

ويرى الغزالي أن العزل لهذين السببين الأخيرين مخالفة للسنة ونية فاسدة لاتتفق مع الإسلام بينما لايرى الحرمة في ذلك للأسباب الأولى  $^{(1)}$ .

لكن لانعدم هناك آراء أخرى في هذا الموضوع بعضها يحرم إطلاقاً وبعضها الآخر يجيزه إطلاقاً وبعضها يحله إذا رضيت المرأة ويحرمه إذا لم ترض»(٢).

على أي حال هذه آراء العلماء وسوف نقدم رأينا بوجه عام بعد معالجة الأمور التي ذكرناها سابقاً .

والآن بقيت نقطة أخرى في الدافع الاقتصادي في تحديد النسل وهي أن الإسلام يراعي مدى أهمية الاقتصاد في تكوين الأسرة ولذلك نراه يدعوا إلى تكوين الأسرة لمن يملك الإمكانات لذلك ؛ لأن توافر الإمكانات المالية له دوره في حياة الأطفال ولذلك لايدعو الإسلام إلى الزواج مبدئياً لمن لايملك هذه الإمكانات فقال الرسول على «يامعشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء » (٣) فعلى المقدم على الزواج أن يعلم أن مناك تكاليف يجب أن يقوم بها لزوجته ولأولاده فلايصح أن يقدم على هذا الأمر وهو لايملك شيئاً أو يملك مالايكفي ، فقال تعالى { وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف } (٤) . وقال الرسول لهند امرأة أبي سفيان « خذي من مال زوجك مايكفيك ولولدك بالمعروف » (٥) إذن فالمقدم على الزواج يشترط أن يكون زوجك مايكفيك ولولدك بالمعروف » (٥) إذن فالمقدم على الزواج يشترط أن يكون

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين جـ ٢ - باب النكاح ص ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين جد ٢ - باب النكاح ص ٥١ .

 <sup>(</sup>٣) فتع الباري بشرح البخاري جـ ١١ كتاب النكاح ص ٨٠

 <sup>(</sup>٥) فتح الباري بشرح البخاري جـ ٧ - كتاب النفقات .

قادراً على القيام بنفقات الأولاد وإذا كان قادراً على ذلك فلا يصح تحديد النسل، ثم إن للتحديد بالطرق المعروفة حالياً أضراراً من جهات مختلفة ، كما لايصح تقييم كل سلوك إنساني من وجهة النظر الاقتصادية وحدها .

أما فيما يتصل بالدافع الثاني لتحديد النسل وهو الأضرار الناتجة عن الولادة فنقول: إن الضرر هنا نوعان فالأول هو الضرر المادي كأن يضر الحمل الأم لسبب من الأسباب أو يضر مولوداً سابقاً ولامانع في هذه الحالة من التحديد؛ لأن الضرر يزال لقول الرسول على « لاضرر ولا ضرار » (١) وهذا مبدأ هام في الإسلام كما أن المرض حالة استثنائية وهو لذلك يدخل في القانون الاستثنائي الذي سيأتي تفصيله عند الكلام عن الأساس الخامس في هذا الباب .

والنوع الثاني من الضرر الضرر الأدبي كأن يشعر الوالدان بالعار من المولود لأمر ما كما كان العرب يشعرون بالمعرة من الأنثى وكانوا يتدون البنات وهن أحياء بعد الميلاد ، والإسلام لايعتد بمثل هذه المضرة بل إنه يعتبر المولود ذكراً كان أو أنثى زينة { المال والبنون زينة الحياة الدنيا } (٢) وأمر بالتسوية بينهما فقال الرسول على « من كان له أنثى فلم يهنها ولم يؤثر ولده عليها أدخله الله الجنة »(٣) .

أما الدافع الثالث والأخير لتحديد النسل فهو من أجل المحافظة على صحة المرأة وجمالها وحسن التمتع بها إذ إن معظم النساء يرين أن الولادة ترهقهن وتقضي على جمالهن وتضيع عليهن فرص التمتع في ميادين اللهو والمتعة .

<sup>(</sup>١) الجامع الصغير جـ ٢ حرف لا ص ١٩٨٠

 <sup>(</sup>۲) الكهف: ٤٦ .
 (۳) التاج جـ ٥ ص ٨ كتاب البر والأخلاق .

وهذه الظاهرة أكثر وضوحا في البلاد المتقدمة حضارياً منها في البلاد المتأخرة وهنا يقول الكاتب الفرنسي بول بيريو: « إن الأزواج والزوجات الذين يحاولون الحد من نسلهم في فرنسا – قد علمنا بعد الاستفسار – أن قليلاً منهم يحاولونه بناء على قلة المال وكثرة الأولاد لديهم ، وإنما الأسباب الحقيقية التي تبعث عليه أكثرهم هي تحسين الوضع المالي ورفع مستوى المعيشة والاحتراس من الخطر أن تتوزع الثروة المجموعة إلى قطع صغيرة متعددة وبذل الاهتمام الكلي بتعليم الولد الوحيد تعليماً عالياً وإعداده للمستقبل الرائع والاحتفاظ بجمال الزوجة ورشاقتها ونضارتها إزاء متاعب الحمل وشواغل رعاية الأطفال الكثيرين ورضاعتهم والضن بحرية النفس في التفرج والمرح والاستجمام والحيلولة دون أن تصبح الزوجة فيما إذا أنجبت عدة أطفال منهمكة بتربيتهم فيتعكر هذا صفو الحياة الزوجية وتقل فيها فرصة الاستمتاع بمباهج الحياة وملاهيها »(١).

لكن هل الولادة تضر المرأة عادة بصورة مستمرة وتحديد النسل ينفعها ويحافظ على جمالها كما يدعون أو يتصورون ؟

الحقيقة أن وسائل تحديد النسل قد كثرت اليوم وأهمها الإجهاض ، ثم الحبوب والحواجز ، ولنستمع إلى رأى المتخصصين في هذه المجالات .

فيما يتعلق بالإجهاض يقول الدكتور تانسنج فريدريك ، تنتج عن الإجهاض ثلاثة أضرار يتعرض لها النسل الإنساني :

۱- يهلك عدد غير معلوم من الأفراد البشرية قبل أن يخرجوا إلى نور
 الحياة .

١) حركة تحديد النسل ص ١ .

٢- ويذهب عدد غير يسير من الأمهات ضعية الموت أثناء عملية
 الإجهاض ·

٣- وبالإجهاض تحدث في المرأة مؤثرات مرضية لايستهان بعددها وتجرح فيها إمكانات التوليد في المستقبل على صورة مفزعة جداً (١)

وفيما يتلعق بالمتعمال الحبوب والحواجز المانعة تقول الدكتورة ميري شارليب « إن وسائل تحديد النسل سواء كانت الحبوب أو العقاقير أو الحواجز وغيرها ،وإن كانت المرأة لاتتعرض لضرر فوري ظاهر باستخدامها الكنها إذا ظلت تستخدمها لمدة من الزمن فلابد أن يصيبها الانهيار العصبي قبل أن تبلغ سن الكهولة ، ومن النتائج اللازمة لاستخدام هذه الوسائل التبرم والتمرد والقلق والنزق والأرق وتوتر الأعصاب وتشويش الفكر وهجوم الأحزان وضعف القلب ونقض الدورة الدموية وشلل اليدين والرجلين والتهاب الجسد واضطراب العادة الشهرية » (٢) .

ويبين الدكتور ازوالد شواز سبب ذلك فيقول إن كل غريزة عضوية ينبغي أن تؤدي وظيفتها الخاصة بها وإلا تتعرض حياة الإنسان لمشاكل مرهقة متعددة ، والتناسل في المرأة غريزة عضوية وفطرة فيها ، فإذا منعت أن تعمل لتحقيق هذه الوظيفة الأساسية لنظامها الجسدي والعقلي فلابد أن تذهب ضحية الاضمحلال والتذمر والعقد النفسية المتعددة ، وعلى خلاف هذا عندما تصبح أما تجد جمالاً جديداً أو بهاء روحياً يتغلب على ماقد يعتريها من الضعف والاضمحلال بسبب وضع الطفل وإرضاعه »(٣) .

<sup>(</sup>١) حركة تحديد النسل ص ٨٢ . (٢) المصدر نفسه ص ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) حركة تحديد النسل ص ٧١ .

وإلى جانب ذلك فإن استعمال حبوب منع الحمل يسبب أعراضاً مرضية أخرى مثل قرحة المعدة وما إلى ذلك ولننظر الآن إلى النتائج التي تترتب على تحديد النسل بهذه الطرق: من أهم النتائج التي يحصيها القائمون بالشئون الاجتماعية في الدول التي طبقت نظام تحديد النسل وراجت فيها طرقه مايلي:

١- انتشار الفوضى الجنسية أو الزنى والأمراض الخبيثة الناشئة عن ذلك ، والسبب في انتشار الفاحشة هو زوال الخوف من عار مجيء المولود غير الشرعي ففيما يتعلق بانتشار الفاحشة يقول الدكتور سوركن إن نسبة العلاقات غير الشرعية في أمريكا قد وصلت إلى ٥٠٪ كما وصلت حوادث الإجهاض فيها إلى مايقرب ١٠٠٠٠٠٠ حالة سنوياً ؛ وذلك بالرغم من انتشار الأدوية المانعة للحمل.

وفيما يتعلق بانتشار الأمراض الخبيثة من جراء ذلك يقول الدكتور توماس باران عن مرض الزهري مثلاً في أمريكا « إنه أفتك وأضر بمائة مرة من مرض فالج الأطفال ، وأن خطره في أمريكا مثل خطر السرطان والتهاب الرئة ،حتى إن واحدا من كل أربعة أشخاص إنما يذهب ضحية الموت بسبب الزهري مباشرة أو غير مباشرة »(١) .

٢- زيادة نسبة الجرائم: وذلك بسبب انتشار الزنى وبسبب مجيء الأولاد غير الشرعيين وقد أثبت تقرير كنزي أن نسبة الأولاد الحرام في أمريكا وصلت إلى ٥:٥ ، وأثبت علماء النفس أن معظم المجرمين والجانحين في العالم يكونون من أولاد الحرام وعمن عاشوا في ملاجيء الأطفال وفي أجواء بعيدة عن عاطفة

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٢٨ .

الآباء وذلك لانهيار العلاقات الزوجية لمجون أحدهما أو كليهما (1) ونتيجة لهذا وذاك فقد زادت نسبة الجرائم وخاصة جرائم الأحداث ، فقد جاء في تقرير للبوليس الأمريكي أنه قد قبض في سنة على (1) من الأحداث (1) .

٣- كثرة الطلاق والفراق: وهذه نتيجة طبيعية للأسباب السابقة وهي اتخاذ الزواج مجرد متعة جنسية وعدم وجود الطفل بين الزوجين يشعرهما بضعف الرابطة القائمة بينهما ، فيمكن قطع تلك الرابطة لأوهى الأسباب · ثم إن محاولة تحديد النسل تنشأ عن الأخلاق الأنانية ؛ لأن القائم بتلك المحاولة إنما يقوم بها بدافع إيثار مصلحته الذاتية على مصلحة الغير ، والأنانية من أسباب انهيار العلاقات الزوجية وفي هذا الصدد يقول بارنيس « إن الأزواج والزوجات الذين يطالبون بالطلاق ثلثاهم ممن لايرزقون طفلاً قط ، وخمسهم ممن رزقوا طفلا واحداً »(٣) .

3- ومن المشكلات الاجتماعية التي نجمت عن تحديد النسل في أوربا عدم التوازن الطبقي: وذلك نتيجة نجاح هذه الحركة في الطبقة المثقفة العالية وذوي الدخل الكبير، وإخفاقها نسبياً في الطبقة العادية الفقيرة، هنا يقول برتراند رسل « إن في بلدنا طبقات يقل أفرادها، وطبقات أخرى يتزايد أفرادها، أما الطبقات التي يقل أفرادها فهي طبقات المثقفين وأما الطبقات التي يتزايد أفرادها فهي طبقات المثقفين وأما الطبقات التي يتزايد أفرادها فهي طبقات العمال والفقراء والأغبياء والجبناء والجامدين، والطبقات التي يتضاءل حجمها يوماً فيوماً فإن المنقرضين منها بأكبر سرعة هم الذين

<sup>(</sup>١) المصدر نفسة ص ٢٧ ٠ (٢) المصدر نفسه ص ٣١٠ ٠

٩٠ مجالات علم النفس للدكتور مصطفى فهمي ص

مستواهم الفكري والذكائي أعلى من غيرهم والنتيجة المحتومة لكل هذا أن كل جيل من أجيالنا يخرج منه أصلح مايكون فيه من العناصر الذكية والمثقفة وهو سائر نحو العقم بطريق صناعي إزاء الذين يكتب لهم البقاء على الأقل»(١).

إذاً بعد كل هذا نستطيع أن نحكم على تحديد النسل بأنه فعل ضار، بحسب الواقع والتجربة ، وكل سلوك ضار بحياة الإنسان فهو سلوك غير أخلاقي هذا من جهة ، ومن جهة أخرى فإننا إذا قسنا دوافعه ونتائجه بالمعيار الأخلاقي نجدهما غير أخلاقيين أيضاً ؛ ذلك أن دوافعه ترجع أساساً إلى الشعور بالعجز واليأس عن كسب أرزاق الأولاد أو الضن ببذل المال والجهد للغير والحرص على المنفعة الذاتية أو السعى المستميت وراء اللذات الشهوانية ، وكل هذه الدوافع والغايات ترجع في الأساس إلى روح سلبية لاتتلاءم مع روح الأخلاق الايجابية البناءة . ومن ناحية النتائج المترتبة على ذلك نرى أنها غير أخلاقية لأنها تؤدى إلى انتشار الفاحشة ، والأمراض الخبيثة والجرائم المختلفة ومايؤدي إلى حرام فهو حرام ٠ وأخيرا يؤدي إلى تعقيدات اجتماعية طبقية وغير طبقية وهي أمور غير أخلاقية أو هو فساد خلقى بمعنى الكلمة يخالف روح الأخلاق الإسلامية التى تدعو دائماً إلى الإيثار وبذل الجهد والتضحية من أجل الغير وتجنب كل سلوك ضار للفرد والمجتمع ، كما يخالف قوانين الحياة كما بينا ، لكن ينبغي أن نستثنى من ذلك الحكم الأخلاقي على تحديد النسل في بعض الحالات الضرورية التي تدعو إليها أسباب مبررة مثل المرض المعدى الذي يصاب به أحد الأبوين أو كلاهما ويؤثر في الذرية أو ينتقل إليها أو أن يكون الحمل يضر الأم لعرض أو

<sup>(</sup>١) مبادىء الانشاء الاجتماعي لرسل - انظر حركة تحديد النسل ص ١٦٠.

مرض أو إذا كان ضاراً بمولود سابق للى أن هذه حالات فردية وليست جماعية، وحق الاستثناء مكفول لكل فرد في الحالات الضرورية في كل الميادين الأخلاقية إذ إن الضرورات تبيح المحظورات ولقد قرر المؤتمر الإسلامي الثاني المنعقد في القاهرة سنة ١٩٦٥ الذي كان يضم العلماء المسلمين من العالم الإسلامي ، فيما يتعلق بتحديد النسل: « إن الإسلام رغب في زيادة النسل وإذا كان هناك ضرورة شخصية تحتم تنظيم النسل فللزوجين أن يتصرفا طبقاً لما تقتضيه الضرورة وتقدير هذه الضرورة متروك لضمير الفرد ودينه لكن لايصح شرعاً وضع قوانين تجبر الناس على تحديد النسل بأي وجه من الوجوه »(١)

وأما فيما يتعلق بالقانون الثالث والأخير وهو قانون الارتقاء العقلي والروحي فهو قانون من قوانين حياة الإنسان الواقعية يمثل جزءاً هاماً في حياته ، وبه تتميز حياته عن حياة الحيوان ، ويدخل في هذا القانون جميع الحواس المعنوية للإنسان ممثل الحاسة العقلية والقدسية والأدبية والدينية والجمالية ، ويمكن أن نقسم هذه الحواس بحسب النوع الإدراكي إلى عقلي وعاطفي ؛ فالأول : يعتمد على الذكاء والثاني : يعتمد على الشعور والإحساس العاطفي · ويجب أن ندرك أن ضرورة العاطفة لحياة الإنسان لاتقل عن ضرورة الذكاء ، بل قد تزيد في بعض النواحي ، ذلك أن الذكاء يدرك فقط والعاطفة تدرك وتدفع الإنسان إلى السلوك وفقا لإدراكاتها · ثم أنها هي التي تضفي على حياة الإنسان معنى وهي التي تجعل الإنسان يعيش في عالم أوسع من هذا العالم المحسوس · ومن هنا يقول الدكتور الكسيس كارل « أن العاطفة تدرك الحقيقة الواقعة بصورة أكثر مباشرة

<sup>(</sup>١) انظر قرارات المؤتمر الثاني لمجمع البحوث الإسلامية بالأزهر سنة ١٩٦٥ .

ما يستطيعه الذكاء ، فالذكاء ينظر إلى الحياة من خارجها ، أما العاطفة فعلى العكس من ذلك تستقر في داخل الحياة ، فضروب النشاط غير العقلية للروح -أعني بالعاطفة الحاسة الخلقية والحاسة الجمالية وحاسة التقديس - هي التي تجلب لنا القوة والبهجة وهي التي تهب الفرد قدرة الخروج من نطاق نفسه والاتصال بالآخرين وحبهم والتضحية بنفسه من أجلهم »(١) ، ثم يقول أيضاً « والفضل في انطلاق الروح خارج العالم المادي يرجع بوجه خاص إلى ضروب نشاطنا غير العقلي وهذه الخاصية التي تجعل الذات المادية العقلية توجد في آن واحد داخل العالم المادي ، وداخل عالم آخر ، بعيد عن متناول العقل والعلم في الموقت الحاضر على الأقل ، وتجعل من الكائن البشري شيئاً يختلف عن جميع الأشياء التي توجد على وجه الأرض »(١) .

إذا كان الأمر كذلك فواقع الإنسان غير واقع الحيوان من بعض الوجوه ، فواقع الإنسان في الحياة هو جميع القوانين المتصلة بطبيعته سواء أكانت هذه القوانين بيولوجية أم نفسية أم روحية وصلة ذلك كله بالعالم المادي والمعنوي . ولاتكون حياة الإنسان واقعية إلا إذا كانت منظمة على أساس تلك القوانين جميعاً .

والأخلاق الإسلامية - كما رأينا في الموضوعات السابقة وكما سنرى في الموضوعات اللاحقة - تعتمد في تنظيمها الخلقي لحياة الإنسان على تلك القوانين مجتمعة ، ومن الأدلة البارزة على ذلك أن الإسلام لم يكلف الإنسان فوق

<sup>(</sup>١) تأملات في سلوك الإنسان ص ١٦١ .

<sup>(</sup>٢) تأملات في سلوك الإنسان ص ١٦٣ .

ماتطيقه طبيعته في أي مجال من مجالات العمل الأخلاقي ، ولم يدفع الإنسان إلى التصادم مع قوانين الحياة حتى لايهلك نفسه ، فقال تعالى : { ولاتلقوا بأيديكم إلى التهلكة } (١) ، وأخيراً راعى واقع الإنسان في تنظيمه لحياة الإنسان بين مختلف القوانين المتصلة بالحياة وهي التي تقوم عليها حياة الإنسان · وهذه الحقائق سوف تتجلى بصورة أوضح في الموضوعات اللاحقة بعد دراسة الطبيعة الإنسانية التي تعتبر الأساس الهام للأخلاق الإسلامية ·

فإذا عرفنا مدى اتفاق الأخلاق الإسلامية مع طبيعة قوانين الحياة وتلاتمها مع واقع الإنسان في هذه الحياة يجب أن ننتقل إلى دراسة الطبيعة الإنسانية لنعرف مدى مراعاة هذه الأخلاق هذه الطبيعة أو كيف تتلاءم قوانين هذه الأخلاق مع قوانين الطبيعة البشرية .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٩٥ · وهناك نصوص أخرى سنذكرها عند معالجة هذا الموضوع ·

## الفصل الثالث مراعاة الطبيعة الإنسانية

هذا الأساس هام في الدراسات الأخلاقية ؛ وذلك لوجود ارتباط وثيق بين السلوك وطبيعة الإنسان ؛ ولتوقف نجاح النظام الأخلاقي على مدى انسجامه مع واقع هذه الطبيعة ؛ ثم إن هذه الدراسة هنا سوف تساعدنا على معالجة كثير من القضايا الأخلاقية التي نتعرض لها فيما بعد مثل تقييم الأخلاق وبيان خصائصها ودور هذه الطبيعة في السلوك الأخلاقي (١) .

تلك هي الدواعي التي جعلتني أقدم دراسة الطبيعة الإنسانية لمعالجة تلك الموضوعات في ضوئها ولبيان مدى اعتماد الأخلاق الإسلامية على أسس واقعية وعلمية .

## أولاً: رأي العلماء في الطبيعة الإنسانية:

وينبغي أن نعترف مبدئياً أن معرفة حقيقة الطبيعة الإنسانية وصلتها بتلك الحقائق الأخلاقية من أسعب الأمور وقد حار العلماء والفلاسفة في أمر هذه الطبيعة وأسباب ذلك عديدة ، منها أن هذه الطبيعة شديدة التعقيد ، ومن هنا يقول الاستاذ فيليب فينكس « فف الواقع لايوجد شيء مثل الإنسان محير مثير ؛ لأنه في الحقيقة صنع صعاً عجيباً مخيفاً »(٢) .

ومن تلك الأسباب أن المناهج التي اتبعت في دراستها كانت مناهج غُير

 <sup>(</sup>١) يهاجم هنا جون ديوي على فصل الأخلاق عن الواقع وعن الطبيعة الإنسانية ( الطبيعة البشرية )
 ص ٣١-٣٠

<sup>(</sup>٢) فلسفة التربية: فبليب فينكس - دا. محمد لبيب النجيحي ص ٦٩٧٠

سليمة من بعض الوجوه ، لغلبة النزعة الفلسفية عليها ، ولاقتصار كل منهج على جانب معين منها في دراستها ، بناء على الفلسفة التي يتبعها · فالاتجاه المادي مثلاً يرى أن حقيقة الإنسان ليست إلا ظاهرة مادية شديدة التعقيد مركبة من الموا الكيميائية المختلفة نشأت بسبب تطور المادة الأولية (١) ؛ والاتجاه العقلي أو الروحي يرى أن الإنسان ظاهرة عقلية لاجسمية فالوجود الجسمي ليس لد حقيقة مستقلة ولكنه نتاج للعقل أي أن اجسم مشتق من العقل عكس الاتجاه الأول (٢) والاتجاه الثالث يرى أن الإنسان مادة وروح معا (٣) .

فبناء على الاتجاه الأول تكون الطبيعة الإنسانية طبيعة حيوانية ، وإذا كان هناك فارق فإنما هو في الدرجة لافي النوع ، أي في درجة التعقيد فقط ·

وبناء على ذلك يجب تفسير طبيعة الإنسان ودراستها عن طريق الطبيعة الخيوانية باعتبارها طبيعة أبسط من طبيعة الإنسان ومعنى ذلك أن هذا الاتجاه يسير على منهج دراسة الأعقد عن طريق الأبسط وتفسير الطبيعة المعقدة بالطبيعة البسيطة من نوعها .

وأما الاتجاه الثاني فيرى أن الطبيعة الإنسانية طبيعة متفردة ليست امتداداً أو استمراراً للطبيعة الحيوانية وليست من نوع هذه الطبيعة الأرضية بوجه عام ، وبناء على ذلك ، يجب دراسة هذه الطبيعة مستقلة عن الدراسات الطبيعية الأخرى ، ولايصح تفسيرها على غرار الطبائع البسيطة الأخرى ، لأنه يرى أن دراستها وتفسيرها على غرار الطبائع الأخرى يهدم جوهر الإنسان ويفقد حقيقته

۱۹۹ المصدر نفسه ص ۱۹۹

<sup>(</sup>٢) فلسفة التربية : فيليب فينكس - ت . د. محمد لبيب النجيحي ص ٧٠٤ ·

٣) المصدر نفسه ص ٧٠٤ وانظر كذلك فلسفة التربية للدكتور لبيب النجيحي ص ٧٠٤٠

المتميزة ٠

وأما الاتجاه الثالث فينتهج منهجاً متوسطاً بين المنهجين السابقين في دراسة هذه الطبيعة وتفسيرها ؛ لأنه يرى من ناحية استمرار الإنسان مع بقية الطبيعة ومن ناحية أخرى يرى عدم إمكان تفسير مميزات الإنسان في كليتها على أساس مبادىء فسيولوجية أو طبيعية بالرغم من وجود بعض تلك المميزات أو الخصائص في الحيوانات الدنيا بدرجات بسيطة أو أقل مما هو في الإنسان ؛ ولذلك لاينبغي أن نغفل دراسة الطبيعة المادية في الإنسان على غرار الدراسات الطبيعية ، وذلك إلى جانب دراسة الجانب المعنوي دراسة خاصة (١) .

وهكذا نجد مدى أثر الاتجاهات الفلسفية في طبيعة تصور الطبيعة الإنسانية واتخاذ مناهج لدراستها وتفسيرها ·

وبالرغم من تزايد الاهتمام بدراسة الطبيعة الإنسانية للكشف عن حقيقتها بالطرق والأساليب الحديثة منذ أن تقدمت وسائل البحث وتنوعت المناهج فإن هناك جوانب عديدة من الطبيعة الإنسانية لاتزال غامضة وغير مكشوفة ، ولقد قرر هذا الدكتور ألكسيس كارل في كتابه « الإنسان هذا المجهول » فقال « حقاً إن الإنسانية قد بذلت جهوداً جبارة كي تعرف نفسها ، ومع أننا غلك كنوز الملاحظات التي جمعها العلماء والفلاسفة والشعراء والمتصوفة فنحن لاندرك غير جوانب من هذا الإنسان وأجزاء منه بل إن هذه الأجزاء ليست سوى نتاج طرائقنا في البحث ، ليس كل منا غير موكب من الاشباح تسير وسطها الحقيقة التي يطرحها من لايكن معرفتها ، الواقع إن جهلنا مطبق ٠٠ فأكثر الأسئلة التي يطرحها من

<sup>(</sup>١) المرجع السابق لفيليب ه. فينكس ص ٦٩٨٠

يدرس أفراد الإنسان بقيت دون إجابة ولاتزال مناطق شاسعة من عالمنا الداخلي غير معلومة ثم ذكر كثيراً من هذه الجوانب قائلاً « كيف تتوافق جزئيات المواد الكيميائية فيما بينها لتكوين الأعضاء المعقدة الانتقالية للخلايا ؟ وكيف تحدد المورثات التي تحتوي عليها نواة البويضة المخصبة مميزات الفرد الذي ينبثق من هذه البويضة ؟ وماهي العلاقة التي تربط بين الشعور والخلايا المخية ؟ وإلى أي حد يمكن أن يتغير الكائن الحي بفعل الإرادة ؟ وكيف تؤثر حالة الأعضاء في النفس وماهي العلاقة التي توجد بين غو الهيكل العظمي والعضلات والأعضاء وبين غو النشاط الروحي والعقلي ؟ وماهي الأهمية النسبية لأوجه النشاط الفكري والخلقي والفني والصوفي ؟ » ثم يقول « هكذا يمكن أن يوجه عدد كبير من الأسئلة الأخرى عن الموضوعات التي تعنينا وستبقى هذه الأسئلة بدون جواب هي الأخرى ، من المؤكد تماماً أن الجهد الذي بذلته كافة العلوم التي تبحث في الإنسان قد ظل ناقصاً وأن معرفتنا لأنفسنا مازالت جد ناقصة »(١)

ولعل السر الغامض يكتنف اليوم الجانب السيكولوجي من الطبيعة الإنسانية أكثر مما يكتنف الجانب البيولوجي ، ويمكن أن نحدد ذلك الغموض في الجانب السيكولوجي بأنه هو خفاء حقيقة النفس والروح والعقل ثم مدى صلة ذلك بالتكوين البيولوجي ومظاهر السلوك المادية ، والسر في ذلك عدم استطاعة العلم الحديث أن يغوص فيه لاستعصائه على الخضوع لمناهج العلم الحديثة ومقاييسه الموضوعية ولذلك عدل علماء النفس المحدثين عن البحث في جوهر النفس إلى البحث عن مظاهر السلوك النفسي المادي ؛ لأنه يخضع لتلك المقاييس الموضوعية ، ونتيجة لذلك تقدم علم النفس في جانبه السلوكي تقدماً مذهلاً

<sup>(</sup>١) الإنسان هذا المجهول ، د. ألكسيس كارل . ترجمة د. إنطوان العبيدي ص ٢٣ ·

ويقدر ذلك من يدرس هذا العلم بأجهزته الحديثة ، هنا يقول سكينر « إن مهمة علم النفس أن يبحث عن النظام الذي تسير وفقاً له الظاهرة النفسية » $^{(1)}$  ويقول الدكتور عبد العزيز القوصي بعد أن استعرض تاريخ علم النفس « إن علم النفس كان يبحث أولاً في الروح ثم صار يبحث في العقل وانتقل بعد ذلك إلى الشعور وأخيراً صار موضع بحثه هو السلوك الخارجي » ويقول وودورث عبارة فكهة « ان علم النفس عند أول ظهوره زهقت روحه ثم خرج عقله ثم زال شعوره ولم يبق منه إلا المظهر الخارجي وهو السلوك » $^{(1)}$  ويقول الاستاذ ت . ج . أندروز تأييداً لرأي أرج. يورنج « إن علم النفس استقر إلى محاولة تأويل القدرات الوظيفية للإنسان وصفها » $^{(2)}$  ، وهذا حق يقتنع به من يقارن بين الدراسات النفسية القديمة والحديثة ، إذ إن الدراسات القديمة كانت منصبة بصفة خاصة على جوهر النفس وخلودها ووحدتها والصلة بينها ويين الجسم والأدلة على ذلك  $^{(3)}$  .

بينما الدراسات الحديثة تتركز أساساً على مظاهر الأداء في ميادين الحياة المختلفة ومن هنا تفرع علم النفس إلى فروع كثيرة جداً مثل علم النفس الاجتماعي وعلم النفس التربوي والصناعي والمهني والطبي والجنائي وما إلى ذلك (٥) . وكل فرع من هذه الفروع له فروع كثيرة أخرى لانستطيع أن نحصيها هنا.

تلك هي الاتجاهات العامة النظرية والدراسة في الطبيعة الإنسانية ولننتقل

<sup>(</sup>١) التعلم أسسه مناهجه نظرياته - الدكتور أحمد زكي صالح ص ٣٠٠٠

 <sup>(</sup>٢) علم النفس أسسه وتطبيقاته التربوية : الدكتور عبد العزيز القوصى ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) مناهج البحث في علم النفس · ت · ج · اندروز · أشرف على ترجمته الدكتور يوسف مراد ج ١ ص ١٢ ·

<sup>(</sup>٤) وكنموذج لهذا كتاب : في النفس والعقل لفلاسفة الإغريق والإسلام · الدكتور محمود قاسم ·

<sup>(</sup>٥) مجالات علم النفس للدكتور مصطفى فهمي ، وانظر كذلك كتاب : علم النفس أسسه وتطبيقاته التربوية عبد العزيز القوصى .

الآن إلى الاتجاه الإسلامي .

## ثانياً: رأى الإسلام في الطبيعة الإنسانية:

إذا كانت دراسة الطبيعة البشرية وجدت الاهتمام الكبير عند الفلاسفة والعلماء غير المسلمين فإنها وجدت أيضاً الاهتمام نفسه من الدارسين المسلمين غير أن المعوقات التي أشرنا إليها حالت دون كشف حقيقة هذه الطبيعة .

وكما اقترنت هذه المعوقات بدراسات أولئك اقترنت أيضاً بدراسات هؤلاء ، ولم يؤثر ذلك في طبيعة تلك الدراسات بصفة عامة بل أثر كذلك في طبيعة الدراسات الإسلامية التي كان بعضها يستهدف – على الأقل – بيان رأي الإسلام في هذه الطبيعة ، لكن اتباع اصحابها الاتجاهات ومناهج مختلفة وتأثرهم بآراء الآخرين واتجاهاتهم أو اعتمادهم على آرائهم الشخصية السابقة على البحث والدراسة ثم محاولتهم فرضها على الإسلام كل ذلك كان سبباً لعدم وصولهم إلى نتائج مرضية .

ولانعدم أن نجد لديهم جهوداً مخلصة ولكن يجب أن نشير هنا إلى خطأ منهجي وقعوا فيه كما ذكرنا في المقدمة وهو أن بعضهم كان يستخلص رأياً معيناً من نص واحد ثم يحاول تفسير رأي الإسلام كله في هذا الموضوع في ضوء ذلك الرأي المستنبط من النص الواحد ونتج عن ذلك تصوير جزء من الحقيقة أو جانب منها فقط .

وعندما سرت على الطريقة التي ذكرتها في المقدمة في هذا الموضوع وجمعت جميع النصوص المتعلقة بالطبيعة الإنسانية وجدتها قد تحدثت عن ثلاث نواح منها:

الأولى طبيعة خلق الإنسان والأطوار التي مر بها . الثانية الطباع الدفينة والمركبة في هذه الطبيعة .

الثالثة الخصائص العامة للإنسان التي نتجت عن طبيعة التكوين بهذه الصورة .

(أ) أما بالنسبة لطبيعة الخلق فقد ذكر الله سبحانه أنه خلق الإنسان أطواراً  $\{$  (مالكم لاترجون لله وقاراً وقد خلقكم أطواراً  $\}$  (۱) وكان أول طور هذا الخلق أن بدأ به من الأرض فأخرج الإنسان من هذه الأرض كما أخرج النبات [والله أنبتكم من الأرض نباتاً  $\}$  (۱) ولقد شرح الرسول كيف بدأ هذا الخلق فقال : « إن الله خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض فجاء بنو آدم على قدر الأرض جاء منهم الأحمر والأبيض والأسود وبين ذلك ، والسهل والحسن والخبيث والطبب وبين ذلك ( (ع) وقال تعالى  $\{$  ومن آياته أن خلقكم من تراب ثم إذا أنتم بشر تنتشرون ( (ع) ثم اختلاط بالماء فأصبح الماء عنصراً في تكوين الإنسان (والله خلق كل دابة من ماء) (۱)  $\{$  وجعلنا من الماء كل شيء حي  $\{$  (۱) فأصبح التراب بذلك طيناً ومن هنا قال تعالى  $\{$  الذي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلق الإنسان من طين  $\{$  (۱) بعد ذلك استخلص من الطين خلاصته  $\{$  ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين  $\{$  (۱) ثم مكثت هذه السلالة حتى أصبحت طيناً لازبا  $\{$  (با فقناهم من طين لازب  $\{$  (با على عد ذلك صب هذا الطين اللازب في قالب معين وصوره في

<sup>(</sup>۱) نوح : ۱۳ – ۱۶ (۲) نوح : ۱۷ ·

 <sup>(</sup>٣) الجامع الصغير جد ١ فصل الألف ص ٧٠٠

 <sup>(</sup>۵) النور : ۲۵ . (۲) الأنبياء : ۳۰ . (۷) السجدة : ۷ .

<sup>(</sup>٨) المؤمنون : ١٢ ٠ (٩) الصافات : ١١٠

صورة إنسان ثم تركه حتى يبس وأصبح صلصالاً يرن كالفخار (ولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حماً مسنون) (١) ، ويذكر القرطبي أنه لما كان جسداً من غير روح مرت الملاتكة به فلما رأته فزعت منه وكان إبليس أشد منهم فزعاً وكان يضربه لما كان جسداً قبل نفخ الروح فيه ، فكان يصوت كالجسد كما يصوت الفخار وكان يقول للملاتكة أرأيتم هذا الذي لايشبه واحداً من الخلائق (٢) وقال الرسول ﷺ « لما خلق الله آدم تركه ماشاء أن يدعه فجعل إبليس يطيف به فلما عرف أنه لايتمالك » (٣) .

وبعد أن سواه وصوره بتلك الصورة نفخ فيه الروح وأمر الملائكة بالسجود له  $\{i\}$  ولقد خلقناكم ثم ومورناكم ثم قلنا للملائكة اسجدوا لآدم  $\{i\}$  .

وبعد خلق آدم بالأطوار السابقة خلق حواء زوجته من نفسه  $\{$  هو الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها ليسكن إليها  $\}^{(7)}$  وجاء في الحديث أن الله خلق حواء من ضلع آدم « إن المرأة خلقت من ضلع وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه فإن ذهبت تقيمه كسرته وإن تركته لم يزل أعوج فاستوصوا بالنساء  $^{(7)}$ 

وعن طريق التزاوج بين آدم وحواء جاءت ذريته { وجعل منها زوجها ليسكن إليها فلما تغشاها حملت حملا خفيفاً فمرت به فلما اثقلت دعوا الله ربهما لئن آتيتنا صالحاً لنكونن من الشاكرين } (٨)

۲۱) الحجر : ۲۱ .
 ۲۱) تفسير القرطبي جـ ۱ ص ۲۸۵ .

 <sup>(</sup>٣) شرح العسقلاتي للبخاري جـ ٧ - باب خلق آدم ص ١٧١٠

٤) الحجر: ٢٩ . (٥) الأعراف: ١١٠ (٦) الأعراف: ١٨٩ .

<sup>(</sup>٧) فتع الباري بشرح البخاري جـ ٧ باب خلق آدم وذريته ص ١٧٧٠.

<sup>(</sup>٨) الأعراف : ١٨٩٠

وبهذه الطريقة تناسل بنو آدم وكثروا { ياأيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيراً ونساء}(١).

هنا ننتقل إلى أطوار أخرى في الخلق وهي أطوار خلق الطفل من التزاوج فنجد أن خلق الطفل يبدأ من تزاوج ماء الرجل بماء المرأة أو بتلقيح الحيوان المنوي من الرجل بالبويضة من المرأة في داخل الرحم { وبدأ خلق الإنسان من طين ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين }(٢)

وقد ذكر القرآن هنا ثلاثة أطوار: طور النطفة ثم العلقة ثم المضغة إياأيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنا خلقناكم من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة مخلقة وغير مخلقة لنبين لكم ونقر في الأرحام مانشاء إلى أجل مسمى ثم نخرجكم طفلا ثم لتبلغوا أشدكم ومنكم من يتوفى ومنكم من يرد إلى أرذل العمر لكي لايعلم من بعد علم شيئاً \(\begin{pmatrix} (\tau) & \text{ } \text

وإذا نظرنا إلى رأي الأطباء في أطوار خلق الجنين ، نجدهم يقسمونها تقسيمات مختلفة ، لكن أغلب التقسيمات تتجه إلى اتجاهين : الأول : تقسيمها بناء على المدة الزمنية ، والثاني : بناء على التطورات في النمو والخلق ، وفي التقسيم الأول منهم من يقسمها بالأسابيع ومنهم من يقسمها بالشهور ، وفي

 $<sup>\</sup>cdot A - V : 1 - (Y)$  lumes  $\cdot Y - (Y)$  lumes  $\cdot Y - (Y)$ 

۲۱ الحج: ٥ - ۱۲ (٤) المؤمنون: ۱۲ - ۱۲ (٣)

التقسيم الثاني منهم من يقسمها بناء على الأشكال التي يأخذها الجنين ومنهم من يقسمها بناء على أهم مراحل النمو المتميزة ، وفي هذا التقسيم الأخير يمر الطفل بثلاث مراحل وأطوار هامة ، طور الخلية الملقحة وانقسامها ويسميها بعضهم مرحلة التوتة لأنه يأخذ شكل التوتة في آخر المرحلة ، ثم طور العلقة لأن هذا الطور يبدأ بتعلق الخلية بجدار الرحم ، والطور الثالث طور التخلق وهو الطور الذي يبدأ فيه ظهور الاعضاء والأجهزة المختلفة ، وهذا الطور ينتهي بالولادة (١١) وبعض الأطباء يقسم الأطوار إلى طور العلقة وطور المضغة ثم طور التخلق على أساس يبدأ طور العلقة من تعلق الحيوان المنوي بالبويضة (٢) .

ولو أننا أردنا المقارنة بين الأطوار المذكورة في القرآن والأطوار التي حددها الأطباء لوجدنا اختلافاً في بعض التقسيمات وشيئاً من الاتفاق في بعض التقسيمات الأخرى وربما كان أقرب تقسيم طبي يتفق مع القرآن هو هذا التقسيم الأخير الذي يبدأ ببداية مراحل النمو المتميزة ، وينبغي أن ننبه هنا إلى أن هذه التقسيمات لاتناقض بعضها البعض من حيث الحقيقة إذ إنه من الممكن أن نقسم أي حقيقة بتقسيمات مختلفة أو أن نسمي تقسيمات معينة بأسماء مختلفة حسب الغرض الذي يؤثر هذا التقسيم أو ذاك .

أما الأطباء فيقولون إن المرحلة الأولى من التلقيح إلى الغوص في جدار

<sup>(</sup>١) انظر المراجع الآتية:

أ - تكوين الجنين - الدكتور شفيق عبد الملك ص ١٢٠٠

ب - جسم الإنسان - برنارد جلمسر · ت . د. صلاح الدين سلام ص ١٤-١٥ ·

ج - سيكولوجية الطفولة والمرافقة - الدكتور مصطفى فهمي ص ٣٦ ·

د – تفسير سورة العلُّق – جمالُ الدين عباد ص ٩٨ ٠

 <sup>(</sup>۲) القرآن والطب ص ٤٩ . دكتور محمد وصفى ٠

الرحم تأخذ ثلاثة أسابيع ، والمرحلة الثانية تبدأ ببداية الأسبوع الرابع تقريباً وتنتهي بنهاية الأسبوع الثامن ، والمرحلة الثالثة تبدأ من نهاية الأسبوع الثامن إلى الولادة ، وهناك تقسيم زمني آخر إلا أنه لايتفق بأي حال مع التقسيم الزمني كما ورد في بعض الأحاديث ، على أي حال فإننا نلاحظ وجود التضارب بين أحاديث الباب وعدم إمكان ترجيح بعضها على بعض ، وكما قلنا في المقدمة إننا لسنا ملزمين بكل ماورد من الأحاديث في الأمور الطبية لكل هذا نقصر اعتمادنا على الآيات في هذه النقطة .

إذن لنعد إلى وجه المقارنة بين ماورد من الأطوار في القرآن وبين ماجاء في الطب: قلنا إنه ليس هناك خلاف حقيقي بين القرآن والطب في هذه النقطة وخاصة أن عرض القرآن للأطوار جاء عاماً وهو قد ورد في صدد الاستدلال على وجود الله وقدرته الفائقة ، ومن هنا نرى أن القرآن أشار إلى بداية أطوار هامة ، هي التي يكمن فيها السر الغامض في خلق الجنين وإذا عرضنا بإيجاز تلك الأطوار التي أشار إليها القرآن وجدنا ألغازاً في سر الخلق والقدرة الفائقة ، فالطور الأول عبر عنه القران بأنه طور النطفة : نطفة الأب والأم أو خليتهما ثم النطفة المكونة منهما أو الخلية الملقحة التي تتكون نتيجة اتحاد الخليتين معاً ، والسر العجيب هنا يكمن في خلقه الخلية ثم في طريقة اتحاد الخليتين وأخيراً في تكون خلية وغوها من الخليتين السابقتين ، ويقول الأطباء هنا إن تكون الجنين يبدأ من الخلية البشرية المخصبة التي تحتوي ٤٨ كروموزوما ( صبغية ) وكل كروموزوم يحوي عدداً لايحصى من الجينات : أي الامشاج ) التي ترجع إليها خصائص الأطفال فيما بعد والتي تكمن فيها العوامل الرراثية ، وهذه الخلية

البشرية تختلف في تكوينها عن الخلية الحيوانية فمثلاً تتكون خلية الخيول من 70 كروموزوما بينما تتكون خلية الكلاب من 07 كروموزوما ، والصبغيات الثماني والأربعون التي تتكون منها الخلية البشرية يأتي نصفها من خلية الرجل والنصف الآخر من خلية المرأة ، وعن طريق تزاوج كل صبغية من صبغيات المرأة بعد الإخصاب في بوق الرحمم ، تكتمل الخلية البشرية الأولى وبعد ذلك تبدأ هذه الخلية تنقسم على نفسها وذلك عن طريق انقسام كل صبغيتين مزدوجتين إلى نصفين وبذلك يصبح عدد الصبغيات ٦٩ صبغية في الخليتين ثم ينقسم كل واحد منهما إلى قسمين وهكذا يستمر هذا الانقسام ، والخلية في حالة الانقسام تمر من المرحلة تأخذ شكل ثمرة التوت ، ويقولون إن هذه المسيرة تأخذ أسبوعاً على وجه التقريب وبعد التصاقها في جدار الرحم لاتستطيع أن تتحرك كما كانت تتحرك بحرية في قرارها في الرحم (١) .

وعند علوقها في جدار الرحم تنتهي المرحلة الأولى وتبدأ مرحلة العلقة .

وهنا نجد أنفسنا مضطرين إلى مخالفة المفسرين في تفسيرهم للعلقة بأنها دم جامد إذ إننا لانجد في أي مرحلة من مراحل تكوين الجنين أنه يأخذ أو يتحول إلى دم مجمد أو كتلة من الدم كما يقولون (٢) واللغة تسعفنا في هذا فإن مفهوم العلقة لغوياً أمران: أحدهما الدم الجامد وثانيهما التعلق ونحن لنا الحق أن نفسر بل الواجب أن نفسر في ضوء المكتشفات العلمية طالما تساعدنا في ذلك اللغة ،

<sup>(</sup>١) جسم الإنسان ص ١٤-٩٥ ، تكوين الجنين ص ٧٢-٩٨ .

<sup>(</sup>٢) القرآن والطب - دكتور محمد وصفى ، دار الكتب الحديث ، ص ٤٣ .

كما فسروا هم في ضوء معلوماتهم وثقافتهم وعلى حسب مافهموا من اللغة ومعلوم أن الثقافة تؤثر في الفهم وتؤثر في ترجيح أحد المعاني اللغوية على الأخرى وهذه المحاولة الجديدة لتفسير الآيات واجبة علينا لأننا نجد أعداء الإسلام يتخذون تلك التفسيرات الخاطئة شاهدا ضد الإسلام ونقطة ضعف فيه بل أنهم يقولون إن القرآن يقول كلاما باطلا ويستشهدون على ذلك بتلك التفسيرات الباطلة لأن مكونات الدم غير مكونات الخلية ولايكن أن يتحول أحدهما إلى الآخر .

ومهما يكن من أمر فإن العلقة بداية مرحلة جديدة في تكوين الجنين ، لأن الخلية التوتية ( وسميت توتية لشبهها بالتوت ) في هذه المرحلة تأخذ شكل الكرة ، وتبدأ الخلايا المكونة لها تتحلل إلى مادة سائلة تعمل على فصل بعضها عن بعض ، وهنا يبدأ يتكون الجسم الإنساني من مجموع تلك الخلايا الباقية التي لاتدخل في ذلك التكوين إلى غلاف وقائى مملوء بالمواد السائلة لحماية الجنين ، ويتصل جزء من هذا الغلاف بالرحم وهو وسيلة لتغذية الجنين من الأم أولاً ، وللتخلص من المواد التالفة ثانيا ، ثم يتحول شكل الجنين بعد ذلك إلى شكل البيضة ويسمونها أحياناً البويضة غير أنه لاتظهر فيه علامات الأعضاء بعد ، وربما إلى هذا أشار القرآن بالمضغة لأنه بقدر مايضغ ولأن شكله كأنه قطعة لحم ، وفي بداية المرحلة التالية يبدأ بروز الأعضاء ، ثم يأخذ الجنين صورة الطفل ١ إلا أن هذه التقسيمات غير فاصلة كما يقول الأطباء وإنما هي أطوار أو معالم بارزة في تكوين كل جنين ٠ هذه الأطوار تلفت الأنظار بصفة خاصة وتدعو الإنسان إلى الدهشة إذ إن أمر الخلية أو النطفة بتعبير القرآن أمر عجيب في خلقته ثم طريقة اتحاد الخليتين وتكوين خلية واحدة منهما ثم انقسامها بنفسها ومسيرتها في حالة

الانقسام من البوق إلى جدار الرحم والتصاقها في جدار الرحم وتغذيتها من الأم ثم تحولهما بعد ذلك قطعة جرثومية أو مضغة ، وأعجب من هذا كله خلق الطفل من قطعة لحم ، ولايزال العلماء يتعجبون من سر هذا الخلق ويتفكرون في تلك العوامل التي تلعب تلك الأدوار لتقوم تلك الخلايا بتلك الوظائف الغريبة ؛ ولهذا فقد اتخذ القرآن تلك التحولات العجيبة في تكوين الجنين آية يستدل بها على تلك القدرة الخالقة الفائقة ؛ ولذلك اعتبر كل طور خلقا جديداً قال تعالى : إيخلقكم في بطون أمهاتكم خلقاً من بعد خلق في ظلمات ثلاث ذلكم الله ربكم له الملك لاإله إلا هو فأنى تصرفون }(١)

تلك هي مجمل مراحل خلق الطفل في بطن أمه ، وهناك أطوار أخرى بعد الولادة وهي مرحلة الطفولة ثم المراهقة والشباب ثم مرحلة الرشد وأخيراً مرحلة الشيخوخة ، { ثم نخرجكم طفلاً ثم لتبغلوا أشدكم ومنكم من يتوفى ومنكم من يرد إلى أرذل العمر } (٢) ، ثم هناك مرحلة ثالثة وأخيرة في أطوار خلق الإنسان وهي البعث بعد الموت {ثم إنكم بعد ذلك لميتون ثم إنكم يوم القيامة تبعثون} (٣) وهكذا يعرض لنا القرآن أطوار خلق الإنسان من مبدئه في الدنيا إلى منتهاه في الآخرة

ولنا أن نسأل: هل حصل التطور في خلق الإنسان من ناحية الحجم والشكل كما تدعي ذلك النظرية الداروينية ؟ لقد أجاب الرسول على هذا السؤال عندما سئل فقال: « خلق الله آدم وطوله ستون ذراعاً فكل يدخل الجنة على صورة آدم فلم يزل الخلق ينقص حتى الآن »(٤).

<sup>(</sup>۱) الزمر : ۲ · (۲) الحج : ۵ · (۳) المؤمنون : ۱۵–۱۹ ·

<sup>(</sup>٤) فتح الباري بشرح البخاري جر ٧ - باب خلق آدم ص ١٧٥٠

هذا الحديث يفيد حصول التطور في الحجم ولكنه لايفيد حصول التطور في الصورة أو أن الإنسان تطور من حيوانات أخرى كما تدعي نظرية التطور بل يؤكد الحديث أن صورة الإنسان اليوم هي الصورة نفسها التي خلق عليها وأنه سيدخل الجنة بالصورة نفسها ، ولقد نفى الرسول تطور الإنسان من الحيوان عندما دارت مناقشة بين الصحابة حول هذا الموضوع فقال : « إن الله لم يجعل للمسخ نسلأ ولاعقبا وكانت القردة والخنازير قبل ذلك  $^{(1)}$  وقال « إن الله خلق آدم على صورته  $^{(1)}$ .

أما حصول التطور في الحجم: في الطول والقصر وفي الضخامة والضمور وفي القوة والضعف وفي التكوين الجسمي، فقد حصل في تاريخ حياة الإنسان أو في بعض الأجناس، وقد أشار إلى ذلك الحديث السابق وتحدث عنه القرآن عندما ذكر أو تحدث عن بعض الأمم البائدة مثل ماورد في قصة عاد قوم هود فقال تعالى: { ألم تر كيف فعل ربك بعاد إرم ذات العماد التي لم يخلق مثلها في البلاد } (قالى عاد أخاهم هودا قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره أفلا تتقون \* واذكروا إذ جعلكم خلفا، من بعد قوم نوح وزادكم في الخلق بسطة فاذكروا آلا، الله لعلكم تفلحون } (ع) . { فأما عاد فاستكبروا في الأرض بغير الحق وقالوا من أشد منا قوة أو لم يروا أن الله الذي خلقهم هو أشد منهم قوة } (ه) { وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية } (قابسطة في القوة والجسد.

<sup>(</sup>١) صحيع مسلم جـ ١٦ - كتاب القدر ص ٢١٤ .

 $<sup>\</sup>cdot$  ۲ نتح الباري بشرح البخاري جـ ۱۳ - باب الاستئدان ص ۲۳۸  $\cdot$  (۳) الفجر  $\cdot$  ۲ -  $\wedge$ 

وورد في القرآن أن الله مسخ من الإنسان قردة وخنازير { ولقد علمتم الذين اعتدوا منكم في السبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين فجعلناها نكالا لما بين يديها وماخلفها وموعظة للمتقين } (١) ، { من لعنه الله وغضب عليه وجعل منهم القردة والخنازير } (٢) يقول ابن عباس إن أولئك قوم من اليهود لما اعتدوا على ماحرم عليهم أصبحوا في ديارهم قردة ولم يعش مسخ قط فوق ثلاثة أيام ولم يأكل ولم يشرب ولم ينسل وقد جعلهم الله قردة عبرة للناس الآخرين (٣) ، ويقول ابن كثير رداً على القائلين بأن المسخ كان معنوياً لاصورياً « بل الصحبح أنه معنوي وصوري معاً » (٤) ونرى أن كلام ابن عباس وابن كثير وماورد في الآية لايتناقض مع قول الرسول سابقاً إذ إن الرسول نفى أن يكون للمسخ نسل أو عقب ولكنه لم ينف وقوع المسخ · وقد ذهب بعض الباحثين من علماء الغرب إلى أن القردة قد تحولت من الإنسان وأن أحد علماء الألمان قد أثبت ذلك في الحفريات في جنوب إفريقية (٥) .

على أي حال مهما كانت صورة التطور في خلق الإنسان فإنه يختلف عن نظرية التطور الداروينية ، ولاتكون النظرية الإسلامية خاطئة لأنها تخالف نظرية داروين كما يتوهمه بعض الناس لأن نظرية داروين التطورية لم تثبت صحتها بعد بل إن هناك براهين لكبار علماء الغرب على بطلان نظريته أو عدم ثبوتها علمياً وأجدني هنا مضطراً إلى تناول هذه النظرية من الجوانب التي يقتضيها هذا البحث

١١) اليقرة : ٦٥-٦٦ · (٢) المائدة : ٦٠ ·

٣) تفسير ابن كثير انظر تفسير الاية السابقة في البقرة جـ ١ ص ١٠٥٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق جـ ١ ص ١٠٦ ٠

<sup>(</sup>٥) فلسفة النشوء والارتقاء: أرنست هيكل . ت . حسن حسين ص ٦١ . وانظر كذلك مقدمة المترجم للمرجع نفسه .

حتى لايوجه إلينا أننا نقول كلاما من غير دليل (١) .

## بطلان نظرية داروين علمياً:

وإذا درسنا القائلين بالتطور نجدهم طائفتين : إحداهما تقول بالتطور العام في كل الموجودات في الكون بما يشتمل عليه من مادة وقوة وكائنات حية

وثانيتهما تقول بالتطور الخاص وتقصره على الكائنات العضوية التي تشتمل على النبات والحيوان والإنسان وداروين من هذه الطائفة الأخيرة والقائلون بالتطور أيا كان نوعه تواجههم مشكلة الخلق والخالق والقوى المسيرة لهذا التطور في العالم من داخله أو خارجه وإزاء هذه المشكلة ينقسم هؤلاء إلى طائفتين ، طائفة ترجع الأسباب البعيدة في نشأة التطور إلى خالق حكيم حيث يقولون: إن القوة التي تصدر عنها آثار التطور في الكون كله منذ بدايته لابد من أن تكون فوق الطبيعة ، وفوق الكون كله ، تضع فيه ماتشاء من النظم والنواميس التي يتم التطور على أساسها ، وهؤلاء يختلفون فيما بينهم ؛ فمنهم من يقولون إن الخلية الأولى هي التي خلقت فقط وهذا مذهب لامارك ، ومنهم من يقولون إن كل نوع خلق خلقاً خاصاً له وطائفة لاترجع أسباب ذلك إلى خالق وهؤلاء يختلفون فيما بينهم ؛ فمنهم من يقولون إن التطور يرجع إلى طبيعة المادة وهؤلاء يختلفون فيما بينهم ؛ فمنهم من يقولون إن التطور يرجع إلى طبيعة المادة التي لاتفسير لها إلا أنها وجدت هكذا وأن التطور من طبيعتها أو من ضرورتها فالضرورة هي كل التفسير الذي يقدمونه علة للتطور

ومنهم من يقولون إن التطور المادي والحيوي ناشئان عن طريق التولد

<sup>(</sup>١) « عالجت هذه النظرية في بحث خاص معالجة مفصلة تحت عنوان نظرية التطور الداروينية في الميزان » .

الذاتي والحياة نشأت عن الجماد عن طريق التولد الذاتي  $^{(1)}$  .

وأما إيمان أصحاب نظرية التطور الداروينية بالخالق ففيما يتعلق بداروين كان مؤمناً في أوائل حياته وأصبح شاكا في أخريات حياته إلا أن شكه ليس ناتجاً عن نظريته كما يقول هو بنفسه « بأن مذهبه لايقتضي من العقل أن ينفي وجود الله ولاأن يمس عقائد المؤمنين بوجوده وأن الإيمان بأية ديانة من الديانات لايتوقف على الفصل في قضية التطور إلى الرفض أو إلى القبول » (٢) وأما موقف « رسل لاس » ولامارك » شريكي داروين في تأسيس نظريته فكانا يؤمنان بالخالق وبأنه السبب في تطور الخلق (٣).

وهكذا نجد أن الأمر عكس مايتصور بعض الناس من أن كل القائلين بنظرية التطور لايؤمنون بوجود الخالق وأن هذه النظرية تقتضي عدم الإيمان به ·

وأما فيما يتعلق بصلب النظرية الداروينية وتقويمها تقويماً علمياً فقد نقدها كبار رجال العلم والفكر من حيث الأسس التي تقوم عليها ومن حيث الأدلة التي يستدل بها على صحتها ولاأريد هنا سرد جميع هذه النقود الموجهة إليها لكي لايطول بنا المقام ، ولكن أريد نقدها من زاوية من أهم الزوايا التي نريد بها إثبات وجودها والتي تتصل بموضوعنا هنا وهي طبيعة خلق الإنسان .

<sup>(</sup>١) تاريخ الاصطلاحات الفلسفية العربية: للويس ماسينيون · المحاضرة الخامسة عشرة الكتاب مخطوط في المعهد الفرنسي للآثار الشرقية بالقاهرة برقم ٢٢٩٦ ·

<sup>-</sup> انظر كذلك الإنسان في القرآن للاستاذ عباس محمود العقاد ص ٨٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق للعقاد ص ١٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) فصل المقال في فلسفة النشوء والارتقاء ، أرنست هيكل ترجمة حسن حسين ص ٦١ ، وأنظر كذلك المرجم السابق للعقاد ص ١٤١ ،

فالإنسان في رأي هؤلاء آخر حلقة من حلقات تطور الكائنات الحية ، ولهذا فهو أرقى كائن حي أو هو أرقى حيوان ، وللاستدلال على ذلك يعقدون المقارنة بينه وبين القردة العليا مثل الشمبانزي والغوريلا لوجود التشابه بينهما باعتبار القرد اخر سلم التطور الحيواني قبل الإنسان · والمقارنة بين القردة العليا والإنسان يكن أن نقسمها إلى قسمين : الأول في الجانب الجسمي والثاني في الجانب السيكولوجي أو الروحي ، وسوف أركز معالجتي على هذا الجانب الأخير لأنني أرى أن تمايز الإنسان من حيث كونه نوعاً مستقلاً عن الحيوان يظهر أكثر وضوحاً عند المقارنة بهذا الجانب الأخير (١) .

إن الفارق الروحي بين الإنسان والقرد هو أهم فارق ، وهو يعد حلقة من أهم الحلقات المفقودة ، وأكبر فجوة من الفجوات التي لم تستطع الآثار والدراسات الحديثة أن تكملها أو تملأها حتى الآن ، ولم يستطع علماء الأحياء أن يؤكدوا وجود أصل حيواني لروح الإنسان (٢) ثم إن داروين نفسه اعترف بوجود ثغرات واسعة في نظريته تنتظر من يسد خلتها (٣) كما اعترف بأنه يتكلم عن الأطوار التي تؤثر في جسد الإنسان ولاشأن له بما عدا ذلك من الملكات الروحية التي يقررها له الدين (٤) .

والملكات الروحية أو النفسية في الإنسان كما يقررها علماء النفس والتربية هي الإدراك والتذكر والخيال والشعور واللاشعور والتوقع والإحساس

<sup>(</sup>١) عالج الأستاذ العقاد بإفاضة الجانب الجسمي في كتابه و الإنسان في القرآن » ·

<sup>(</sup>٢) معالم تاريخ الإنسانية جـ ١ ص ٣٣ .

٦٤ ص ٦٤ ٠

<sup>(</sup>٤) الإنسان في القرآن ص ٨٩.

الخلقى والأدبى <sup>(١)</sup> .

والإدراك قد يكون عن طريق المحسوس أو عن طريق الرموز أو يكون من غير واسطة كالحدس مثلاً ، فالإدراك عن طريق الرموز والحدس خاصان بالإنسان، فالقرد لايستطيع أن يفهم مثلاً من العلم أنه رمز الوطن ولايستطيع أن يفهم معنى الكتابة أو يفك الرموز الأثرية ، قد يفهم القرد بالتعلم عن طريق بعض الإشارات الرمزية لبعض الأمور المحددة ، ولكن ذلك لايمكن أن يقاس بفهم الإنسان ، ومن هنا نجد للإنسان ثقافة وليست للقردة أية ثقافة ، وذلك لأن الثقافة عبارة عن رموز للمفاهيم المختلفة ، والإدراك عن طريق الأقيسة المنطقية التي يستخدمها الإنسان لانجد له مثبلاً لدى القرد ، لذا من حقنا أن نقول هنا إن ما غجد لدى الإنسان من آفاق الإدراك لانجد حتى عشرها لدى القرد .

وكذلك التذكر الذي هو إعادة الماضي إلى الحاضر والحياة بالماضي في الحاضر ،والذاكرة قسمان عضوي مثل تذكر ألم حادثة أو لذة طعام ، ومعنوي وهو القدرة على عكس الماضي وتصوره في الحاضر والحياة به كما في الماضي ، وهذه الذاكرة الأخيرة يتميز بها الإنسان ، ويدخل في ضمن الذاكرة الشعورية واللاشعورية ومن قدرة الإنسان إدراك الشعورية من اللاشعورية وإخضاع الأخيرة للأولى ، وإذا كانت اللاشعورية يمكن أن توجد في القرد فلايوجد عنده التمييز بين الأمرين ولاتوجد عنده القدرة على توجيه سلوكه اللاشعوري بالشعوري).

أما فيما يتعلق بالخيال فهو كذلك يتيح للإنسان أن يحيا في عالم أوسع

١١) فلسفة التربية : فيلبب هـ • فينكس ، ترجمة الدكتور محمد لبيب النجيحي ص ٧١٢ •

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق فيليب فينكس ص ٧١٢ ومابعدها ٠

من عالم الواقع حيث يستطيع عن طريق الخيال أن يخلق عالماً يجمع فيه بين الماضي والحاضر والمستقبل ·

وكذلك التوقع وهو إدخال المستقبل في الحاضر وتكييف الحاضر بناء على التوقعات في المستقبل ، ويدخل هنا الأهداف ووضعها والعمل من أجل تحقيقها أو تكييف الحياة وفقاً لها ، ثم العمل بالمثل العليا والسمو بها على مستوى الحياة الغريزية ، وكلها من مميزات الإنسان ، إلى جانب هذا هناك مميزات هامة تجعل الإنسان مخلوقاً مميزاً من جميع الحيوانات ، فمنها الحضارة ومنها السمو بالذات على الواقع وعلى ضرورات الحياة الغريزية وتوجيهها وفقاً لأفكار تتجاوز حدود كينونته كمخلوق مادي أو حيواني ، إنه صغير من حيث الحجم كالحيوان لكنه يتعالى على حجمه وعلى جميع الحيوانات ويعيش في عالم أوسع وأكبر من عالم الحيوانات لأنه عالم بنفسه أوسع من العالم المحسوس أمام عينيه ، ويبحث عن شيء وراء ذلك ، يبحث عن موجود سبب لوجوده ولوجود عالمه ، وأين نجد هذا التفكير الديني وهذا الشعور الديني لدى القرد ؟!

ومنها أيضاً الروح والحياة التي يحياها كل إنسان عندما يعود إلى نفسه ويتأمل في نفسه وفي هذا الكون ، فهو في هذه الحالة يشعر أنه يعيش في حياة فوق مستوى الحياة المادية ، وهذا شاهد صدق على وجود الروح التي تميز الإنسان تماماً عن الحيوان

من أجل هذا كله فقد نقد كبار العلماء والمفكرين نظرية داروين وخاصة فيما يتعلق بتطور الإنسان عن الحيوان ، وهذا والاس من القائلين بالتطور يقرر أن الارتقاء بالانتخاب الطبيعي لايصدق على الإنسان ولابد من القول بخلقه

رأساً(١) وهذا « شابمان بنشر » من علماء التشريح يقول « إنه لااحتمال لتسلسل الإنسان من القردة كما نعرفها لأن القردة منفردة بتركيب خاص يستحيل تشريحياً أن يتطور منه تركيب الإنسان  ${(Y)}$  ، وقال هكسلى إنه لاريب في أن الذين يعتقدون الارتقاء يجهلون أنه نتيجة مقدمات ( مثل التولد الذاتي والتنازع للبقاء والانتخاب الطبيعي ) لم يسلم بها ، ومن المحقق عندي أنه لابد من تغيير مذهب داروین  $(^{(a)})$  ، ولهذا قالوا  $(^{(a)})$  مذهب داروین فرضی محض ، ولو تمسك به بعض العلماء ؛ لأن العقل وهو آلة التمييز لايمكن أن يفهم شيئاً متصلا وهو النشوء بواسطة شيء منفصل وهو الاختلاف بين الأنواع ٠٠ فإن كل معقول متميز وكل متميز محدود وكل محدود معدود منفصل . وإذا كان التباين جاء نتيجة التغير أو جاء بالانتخاب الطبيعي الذي يثبت به التغيرات المفيدة ١٠ لكن إذا كان الأمر كذلك فإنه لاتوجد فائدة للحيوان في أول درجات التغير التدريجي وكيف يثبت الانتخاب ويكون كإرادة عاقلة لها غاية »(٤) ويقول الدكتور جوستاف جوليه « إن مذهب لامارك ومذهب داروين يستويان في القصور فإنهما لايفسران التحول من الحياة الهوائية: فكيف استطاع الحيوان الزاحف وهو سلف العصفور أن يناسب البيئة التي ليست له ، ولايكن أن تكون له إلا بعد أن يتحول من قبل أن تكون له أجنحة نافعة ، وكيف تصل الدودة شيئاً فشيئاً إلى إيجاد أجنحة لجسمها تصلح له حياة هوائية » ·

ثم يقول « يكفي لإبطال النظريات الداروينية أن يتأمل الإنسان حشرة

 <sup>(</sup>١) الإنسان في القرآن للعقاد ص ٢٢٤ .

 <sup>(</sup>٣) المصدر السابق للعقاد ص ١٢٤ .

<sup>(</sup>٤) المحاضرة الخامسة عشرة من كتاب لويس ماسينيون السابق الذكر ٠

الشرنقة فإنها ظهرت في أقدم عصور الحياة الأرضية وثبتت أنواعها في جميع الأحوال فهي تناقض ماذهبوا إليه من التحولات المستمرة البطيئة وتناقض التطور بفعل الفواعل الخارجية فإنها تنقلب داخل الشرنقة من حال الدودية إلى حشرة طائرة ولاتأثير لشيء عليها من الخارج كما أن الهوة عميقة بين الحال الأولى وهي الدودية والحال الثانية وهي حال الحشرة »(١).

بعد هذا النقد لنظرية داروين التطورية في خلق الإنسان من زوايا مختلفة نستمر في مواصلة عرض الطبيعة البشرية في نظر الإسلام، وإتمام هذا العرض سوف يكون مزيداً من النقد لتصور تلك النظرية للطبيعة البشرية .

٢- الطبائع الدفينة والمركبة في الطبيعة الإنسانية .

شرحنا نظرية خلق الإنسان في الإسلام من مبدأ خلق الإنسان الأول وزوجه وكيف خلق الناس منهما وتكاثروا فيما بعد ، ثم أهم الحقائق التي دخلت في تركيب الإنسان ويمكن تلخيصها في تكوينين رئيسيين : الأول تكوين أرضي مادي ويتمثل في التراب والماء أو مايتركب منهما وهو الطين وقد نتج عن ذلك التكوين البيولوجي للإنسان وظهرت منه الحاجات المادية الأولية والصفات التابعة لها كما سيأتي تفصيل ذلك في موضعه .

والثاني تكوين سماوي روحي ويتمثل في التكوين السيكولوجي أو الجانب المعنوي للإنسان ، ونتج عن هذا التكوين دوافع وصفات معينة خاصة بالطبيعة الإنسانية ، وقبل بيان تلك الدوافع والصفات أرى ضرورة تحليل تكوين هذا الجانب المعنوى في الإنسان .

<sup>·</sup> ٤٥ فصل المقال في فلسفة النشوء والارتقاء ص ٤٥ ·

وإذا تأملنا الآيات والأحاديث الواردة فيه والتي تعبر عن هذا الجانب وجدنا أنها تتحدث عن أربعة أمور وهي النفس والرروح والقلب والعقل . وتصف كل واحد منها بعدة أوصاف ، لكن هل لكل واحد من هذه الأمور حقيقة بذاتها وصفات تابعة لها خاصة بها ، أو أنها وظائف وصفات مختلفة لحقيقة روحية واحدة ، ثم إذا كانت مستقلة فما مدى صلتها بالتكوين البيولوجي والفسيولوجي للإنسان ؟ لو أننا نظرنا إلى آراء الفلاسفة في هذا الموضوع لوجدنا فيها ثلاثة اتجاهات : الاتجاه الأول : يمثله سقراط وأفلاطون والمتصوفون(١) عموماً ، وهو بوجه عام يرى أن النفس جوهر روحي مستقل عن الجسم وهي واحدة ولها قوى ووظائف مختلفه . والاتجاه الثاني : يمثله أرسطو ومن تبعه من علماء النفس ، ويرى هذا الاتجاه عموماً أن النفس صورة منطبعة مع الجسم لايمكن فصل أحدهما عن الآخر لأنه لاوجود لها إلا مع الجسم (٢) . فبناء على هذا الاتجاه ليس هناك تكوين بيولوجي وسيكولوجي مستقل كل منهما عن الآخر ، بل الإنسان في الحقيقة وحدة يتكامل فيها جسمه وروحه ، أما الاتجاه الثالث فيحاول التوفيق بين الاتجاهين السابقين ، ويمثله الفلاسفة المسلمون من أمثال الفارابي وابن سينا والغزالي وابن رشد ، وإذا كان بينهم من اختلاف فهو من حيث الدرجة لا من حيث النوع أي في درجة الميل نحو الاتجاه الأول أو الثاني ، وأكثرهم إخلاصا لهذا التوفيق هو الفارابي وابن سينا حيث أنهما عرفا النفس كما عرفها أرسطو من حيث الصيغة « بأنها صورة لجسم طبيعي ذي حياة بالقوة »(٣) ومن حيث التفسير قالوا كالاتجاه الأول بأنها جوهر مستقل عن الجسم .

<sup>(</sup>١) محي الدين ابن عربي وليبنتر ص ٢٨٥٠.

 <sup>(</sup>۲) الدكتور محمود قاسم: في النفس والعقل ص ٦٩ ط ٣٠

٣) الدكتور محمود قاسم: دراسات في الفلسفة الإسلامية ص ٣٠ ط ١.

وباختصار فإن هذا الاتجاه يرى أن النفس كمال للجسم وجوهر مستقل في الوقت نفسه ، ولاأقول إن كل هذه المحاولات كانت خاضعة كلية للرغبة في التوفيق بين الفلسفتين بل أقول إنه إلى جانب تأثير هذه الرغبة كان للإسلام تأثير أيضاً في هذه المحاولة ، ذلك أن الإسلام يقر أيضاً بوجود الجانبين في كيان الإنسان عموماً .

ومن هنا نجد الغزالي مثلاً يعرف كل ماجاء به الإسلام من نصوص متعلقة بالجانب الروحي ، مثل النفس والروح والعقل والقلب بتعريفين تعريف مادي وتعريف معنوي ، ويحاول أن يجد لذلك سنداً من النصوص الإسلامية فيعرف الروح – مثلاً – « بأنها جسم لطيف منبعه تجويف القلب الجسماني فينشر بواسطة العروق ضوارب إلى سائر الجسم ، وجريانه في البدن يضاهي النور من السراج الذي يدار في زوايا البيت فإنه لاينتهي إلى جزء من البيت إلا ويستنير به والمعنى الثاني هو اللطيفة العالمة المدركة من الإنسان »(١) · والنفس أيضاً لها معنيان أحدهما أنه يراد بها المعنى الجامع لقوة الغضب والشهوة في الإنسان · والمعنى الثاني هو اللطيفة التي ذكرناها والتي هي الإنسان بالحقيقة ، وهي نفس والمعنى الثاني هو اللطيفة التي ذكرناها والتي هي الإنسان بالحقيقة ، وهي نفس الإنسان وذاته ، ولكنها توصف بأوصاف مختلفة بحسب اختلاف أحوالها فإذا الإنسان النفس اللوامة ، لأنها تلوم صاحبها في تقصيرها في عبادة مولاه ·

« وأما القلب فيطلق على معنيين أيضاً أحدهما اللحم الصنوبري الشكل المودع في الجانب الأيسر من الصدر والمعنى الثاني هو لطيفة ربانية روحانية لها

 <sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين جـ ٣ ص ٣ .

بهذا القلب الجسماني تعلق ، وتلك هي حقيقة الإنسان وهو المدرك العالم العارف من الإنسان وهو المخاطب والمعاقب والمعاتب والمطالب ولها علاقة مع القلب الجسماني وتعلقه به يضاهي تعلق الأعراض بالأجسام والأوصاف بالموصوفات » (١) .

« وأما العقل فله معنيان أيضاً أحدهما أنه قد يطلق ويراد به العلم بحقائق الأمور فيكون عبارة عن صفة العلم الذي محله القلب والثاني أنه قد يطلق ويراد به المدرك للعلوم فيكون هو القلب أعنى تلك اللطيفة ، ، » ثم يقول الغزالي : «فإذن قد انكشف لك أن هذه الأسماء موجودة وهي القلب الجسماني والروح الجسمانية والنفس الشهوانية والعلوم ، فهذه أربعة معان يطلق عليها الألفاظ الأربعة ومعنى خامس وهي اللطيفة العالمة المدركة من الإنسان والألفاظ الأربعة بجملتها تتوارد عليها »(٢) .

\* \* \*

والآن لنرجع إلى رأي الإسلام في تلك الحقائق الروحية في الطبيعة الإنسانية ، وقد قلنا إن الآيات والأحاديث قد تحدثت عن أربعة أمور في الطبيعة الروحية أو السيكولوجية .

أما النفس فقد ذكر الله تعالى أنه خلق الناس من نفس واحدة وقد وصف هذه النفس بعدة أوصاف منها النفس المطمئنة { ياأيتها النفس المطمئنة ارجعي إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتي } (٣) ووصفها مرة أخرى

<sup>(</sup>١) الإحياء ج ٣ ص ٣ « الضمائر في النص مضطربة » ·

۲) إحياء علوم جـ ٣ - ٤ ٠
 ۲) الفجر: ٣٠٠

بالنفس الموسوسة { ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ماتوسوس به نفسه  $\{^{(1)}\}$  ومرة ثالثة بالنفس اللوامة { ولاأقسم بالنفس اللوامة  $\{^{(1)}\}$  ومرة رابعة بالنفس الأمارة بالسوء { وماأبرىء نفسى إن النفس لأمارة بالسوء إلا مارحم ربى  $\{^{(7)}\}$ .

وهذه الآيات كلها تغيد أن النفس واحدة لكن لها حالات وصفات متعددة ، وترتيب الآيات بهذه الصورة يؤكد هذه الفكرة .

فالنفس في حالتها الفطرية الطبيعية المستقيمة على منهج الله تكون مطمئنة ومستقرة ولكن في بعض الحالات تأتيها خطرات الخروج على هذه الحالة وتوسوس للإنسان بالشر · فإذا خضع الإنسان لهذه الوسوسة وعقد العزم على ارتكاب الشر أو ارتكبه فعلا ، فإنها تستفيق من الغفلة وتلوم نفسها فإذا استمرت في هذا الخضوع تنسى ربها وتصبح أمارة بالسوء ، وإذا وصلت إلى هذه المرتبة اتخذت إلهها هواها ، فلاتستطيع بعد ذلك فكاكا إلا برحمة من الله : {أرأيت من اتخذ إلهه هواه أفأنت تكون عليه وكيلاً } (1) ، ولقد عبر القرآن أحيانا بالنفس عن الذات المشخصة لاعن أمر معنوي منها فقال تعالى { وإذ قتلتم نفساً فادارأتم فيها والله مخرج ماكنتم تكتمون } (10) .

ومن حقائق التكوين المعنوي في الإنسان التي تحدث عنها الإسلام الروح  $\{0,1\}$  ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي وماأوتيتم من العلم إلا قليلاً  $\{0,1\}$  ويدأ خلق الإنسان من طين ثم سواه ونفخ فيه من روحه  $\{0,1\}$  فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين  $\{0,1\}$  ، وإذا كنا لانستطيع إدراك حقيقة هذه

۱۱) ق: ۱۹ ، (۲) القیامة: ۲ ، (۳) پوسف: ۵۳ ،

 <sup>(</sup>٤) الفرقان : ٤٣ · (٥) البقرة : ٧٧ · (٦) الاسراء : ٥٥ ·

<sup>(</sup>٧) السجدة : ٧-٩ · (٨) الحجر : ٢٩ ·

الروح لقلة علمنا كما قال تعالى ، فإننا نستطيع أن ندرك مغزى مايوحى به تركيبها في طبيعتنا من دلالات أخلاقية وهي وجود شيء معنوي سماوي قدسي الذي يجعلنا غيل فطريا إلى السمو والاستعلاء على الوجود المادي الأرضي كما يوحى بالمساواة الإنسانية بين الناس حيث إن خلقتهم واحدة ، ثم يوحى أخيراً بقيمة الإنسان وقدسيته .

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٨٨-٨٨ . (٢) آل عمران : ١٥٩ .

<sup>(</sup>٣) الأعراف: ١٧٩ · (٤) البقرة: ٨٨ · (٥) آل عمران: ٧ ·

<sup>(</sup>٦) فتع الباري جـ ١ - كتاب الإيان باب فضل من يستبرى، لدينه ص ١٣٤٠.

وأما العقل فقد اختلف الفلاسفة في حقيقة العقل فقسمه أرسطو إلى ثلاثة أقسام: الأول العقل الهيولاني أو بالقوة: وهو الجزء المستعد من النفس لقبول معاني الأشياء والثاني العقل بالفعل أو العقل المستفاد، وهو ما يحصل للعالم حين يستطيع أن ينتقل إلى الفعل بنفسه أي عند مباشرة العقل المدركات الثالث العقل الفعال: وهو المرتبة التي يصل إليها العقل عندما يدرك تلك المعانى وينتزعها فعلا من المدركات الخارجية الحسية (١).

وقسمه الفارابي إلى أربعة أقسام الأول هو ماقاله أرسطو في المعنى الأول والثاني العقل بالفعل الذي قال به أرسطو أيضاً ، والثالث العقل المستفاد وهو الثاني نفسه عندما يتحد بالصورة العقلية وتصبح هذه الصور صورة له ، والرابع العقل الفعال وهو مقارن للنفس موجود في أقرب الأفلاك إلينا وهو فلك القمر الذي تفيض منه المعقولات على النفس والعقل (٢) .

وقسم ابن سينا معاني العقل تقسيماً مشابها لتقسيم الفارابي  $^{(7)}$  .

وقسمه الغزالي إلى قسمين أحدهما يراد به العلم بالحقائق وثانيهما تلك اللطيفة المدركة من القلب (٤) .

\* \* \*

تلك هي نظرة القدماء إلى العقل وقواه أو قدراته ، ولننظر الآن إلى رأي المحدثين من علماء النفس في العقل وقدراته : يغلب على تعبيرات المحدثين التعبير عن العقل بالذكاء أو القدرات العقلية وهم يختلفون اختلافاً كبيراً في الدين النفس لأرسطوط ١٠٠٠ . أحد نؤاد الأهواني ص ١٠٨٠ .

<sup>(</sup>٢) في النفس والعقل: الدكتور محمود قاسم ص ٢٠٣٠

 <sup>(</sup>٣) المرجع السابق نفسه ص ٢١١٠ . (٤) إحياء علوم الدين جا٣ ص ٤٠.

ماهيته وقدراته

فقد عرفه سبيرمان مثلاً بأنه القدرة على إدراك العلاقات بسيطة كانت أم صعبة خفية (۱) ، وعرفه « ركس نايت » بأنه القدرة على اكتشاف الصفات الملائمة للأشياء أو الأفكار وعلاقات بعضها ببعض · وعرفه « ثورندايك » بأنه القدرة على مجرد تكوين ترابطات ، واقترح ثلاثة مستويات للذكاء وهي الذكاء المجرد والذكاء الاجتماعي والذكاء الميكانيكي ، ويتضمن النوع الأول استعمال جميع الرموز اللغوية والأرقام وغيرها ، والذكاء الاجتماعي هو القدرة على تفهم الناس ومسايرتهم ، والفرق بينهما أن الأول موروث بينما الثاني يرجع غالباً إلى الاكتساب ، أما الذكاء الميكانيكي فهو السمة التي تنمو خلال ماينح للفرد من فرص تعليمية نتيجة لميوله وذلك على أساس من الذكاء الفطري .

وعرفه « فريمان » بأنه القدرة على التعلم ، وذكر له أربعة أغاط: الأول هو تكيف الفرد بالبيئة الكلية المحيطة به أو ببعض نواحيها · الثاني أنه القدرة على التعلم · الثالث أنه التفكير المجرد · الرابع أنه القدرة الكلية لدى الفرد على التصرف الهادف والتفكير المنطقي والتعامل المجدي مع البيئة (٢) · ويرى إدوارد كلاباريد أن الذكاء هو القدرة على المعرفة والقدرة على التكيف مع الواقع (٣) ·

وقد استقر مفهوم الذكاء أخيراً على يدي ثيرستون على أنه قدرة القدرات وموهبة المواهب والمحصلة العامة ، لجميع القدرات العقلية المعرفية الأولية (٤)

<sup>(</sup>١) سيكولوجية الفروق الفردية - الدكتور يوسف الشيخ ·

<sup>(</sup>٢) سيكولوجية الفروق الفردية - الدكتور يوسف الشيخ ، ص ١٠٣٠

<sup>(</sup>٣) التربية الوظيفية تأليف إدوارد كلابارد · ترجمة الدكتور معمود قاسم ص ١٣٤ ·

<sup>(</sup>٤) الذكاء - الدكتور فؤاد البهي السيد ص ٢٤٨٠

ويمكن إجمال رأي المحدثين دون دخول في كثرة من التفاصيل التي توجد في كتب علم النفس الحديث بأن الذكاء أو القدرة العقلية لها صفات منها الإدراك بوجه عام واستيعاب المعلومات وحفظها والعمل بمقتضى هذا الإدراك وتلك المعلومات وهذه الناحية أميل إلى الحكمة لأن الحكمة هي العمل بالعلم كما تقتضي الأحوال المواقف .

\* \* \*

أما رأي الإسلام في العقل فقد جاءت نصوص متعددة تعبر كلها عن أن العقل قوة مدركة في الإنسان خلقها الله فيه ليكون مسؤلا عن أعماله ، ولهذا بين الله تعالى أن سبب الانحراف والضلال هو عدم العمل بمقتضى العقل {وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ماكنا في أصحاب السعير  ${}^{(1)}$  وقال تعالى { يسمعون كلام الله ثم يحرفونه من بعد ماعقلوه  ${}^{(7)}$   ${}^{(7)}$  وتلك الأمثال نضربها للناس أنفسكم وأنتم تتلون الكتاب أفلا تعقلون  ${}^{(7)}$   ${}^{(7)}$  وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلون  ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$ 

<sup>(</sup>۱) الملك : ۱۰.

 <sup>(</sup>۲) البقرة : ۷۰ · ۷۵ البقرة : ٤٤ · ٤١ العنكبوت : ۲۳ ·

<sup>(</sup>٥) الحج: ٤٦ · (٦) الأتفال: ٢٢ · (٧) يس: ٦٣ -

والآن بعد عرض تلك الحقائق في الطبيعة الإنسانية يبدو لي وجود فروق واضحة بين هذه الحقائق وتبدو تلك الفروق جلية في أن مايدركه الإنسان بقلبه لايدركه بعقله ، ومايدركه بعقله قد لايدركه بقلبه إذن هناك خصوصية لإدراك كل من العقل والقلب ، ولهذا قال تعالى { ماكذب الفؤاد مارأى } (١) ، إذن رؤية القلب غير إدراك العقل ودليل هذا الفرق تجريبي وليس دليلاً منطقباً ، فالإنسان أحياناً قد يشعر بحقيقة في نفسه ولايجد لها دليلاً منطقياً وبالعكس قد يجد دليلاً منطقياً على فكرة ولايقتنع به قلباً (٢) ثم أن التفريق ضروري للتمييز بين الرفح النفس الحيوانية التي يشترك فيها الإنسان باعتبارها قوام الحياة وبين الرفح الإنسانية التي هي نفخة من روح الله والتي بها يتاز الإنسان عن سائر الحيوان.

ويؤيد وجهة نظرنا هنا مايقول الدكتور محمد كمال جعفر تعبيراً عن رأي المتصوفة ، فالصوفية يصرون على وجود تمبيز حاسم بين النفس والروح ، ولايقف الصوفية عند حد التصنيف بين النفس والروح بل يتعدون ذلك إلى آرائهم في القلب الإنساني الذي لايعنون به هذه المضغة الصنوبرية بل يعنون به مركز النشاط العاطفي والروحي والفكري بمعنى خاص (1).

<sup>(</sup>١) النجم: ١١ .

<sup>(</sup>Y) يقول بسكال بعد أن فرق بين العقل والقلب كوسيلتين للمعرفة قال بعد ذلك « فما نعرفه بالقلب

لاندركه بالعقل ومانيرهن عليه لانراه ولا تلمسه » انظر بسكال ، دكتور نجيب بلدوي ، ص ١٣٥٠

 <sup>(</sup>٣) يعرف ابن عربي إدراك القلب ويقول: و هو حال يفجأ العبد في قلبه فإن قام نفسين فصاعداً
 كان شرباً ، دراسات في الفلسفة الإسلام · د · محمود قاسيم ط ٣ ص ٢٩٧ ·

<sup>(</sup>٤) التصوف طريقة وتجربة ومذهبا: الدكتور محمد كمال جعفر ص ٩٨٠.

وفيما يتعلق بصلة الجانب السيكولوجي بالجانب البيولوجي في تركيب الإنسان أو تكوينه ذكرنا حديثاً للرسول على الله يوضح مدى هذه الصلة وهو حديث القلب « ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله »(١) هنا نجد الارتباط بين الجانبين ، وجاء في حديث آخر كيف كانت الروح سبباً لحركة الجسم ، فقد روى سعيد بن جبير عن الرسول عَلَيْكُ أنه قال : « لما دخل الروح في عيني آدم عليه السلام نظر في ثمار الجنة فلما دخل جوفه اشتهى الطعام فوثب من قبل أن تبلغ الروح رجليه عجلان إلى ثمار الجنة »(٢) ويرى ابن عربى أن الجسد ضرورة للنفس لتعكس العالم فهو وسيلة لذلك في يد النفس ولكل روح جسد مصور مسوي معدل يشاكلها ويجانسها مزاجياً ، وإذا كانت النفس تتجانس مع طريقة تركيب الجسم فإنها تظهر بصورته هنا ، ويشرح رأيه أستاذى قائلاً : « وإذا تفاضلت النفوس فيما بينها فإغا ذلك بسبب تفاضل الأمزجة فيما بينها ٠ وحقيقة التفاضل بين أفراد البشر إنما ترجع إلى الصورة التي شاء الله أن يركب فيها كل واحد منهم وأن الله قد جعل الإنسان وعقله بحكم مزاج جسده فإن النفس لاتدرك شيئاً إلا بواسطة هذه القوى التي ركب الله في هذه النشأة فهي للنفس كالآلة فإن كانت مستقيمة على الوزن الصحيح ظهر حسن الصنعة بها ب ويشبه العلاقة بينهما من حيث التأثير والتأثر بانعكاس الضوء على قطعة من الزجاج ، فكما أن الضوء يتشكل باختلاف لون الزجاج من أخضر وأزرق وأصفر وما إلى ذلك ، فكذلك النفس تتشكل بحسب أمزجة الأجسام المختلفة بين الناس ، وإن كانت هذه النفس واحدة في أصلها . وإذا كانت النفس

<sup>(</sup>١) فتح الباري جـ ١ كتاب الإيمان ص ١٣٦ . انظر حديث من ساء خلقه ص ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية لابن كثير جـ ١ ص ٨٦ . انظر رأي ابن سينا : علم الأخلاق ص ١٩٧ .

هي التي تدير الجسم وتبعث فيه الحياة والحركة ، فإن الجسم لايقبل من هذا التأثير إلا بقدر استعداده الطبيعي ، ومن جهة أخرى فإن للأجسام تأثيراً في النفوس « فمنهم الذكي والبليد بحسب مزاج الهيكل الجسمي فالأمر عجيب بينهما فكل واحد منهما مؤثر فيما هو مؤثر فيه »(١) .

ومجمل القول يرى ابن عربي أن النفس وقواها المختلفة واحدة من حيث أصلها لكن هذه القوى لاتظهر لدى الناس بصورة واحدة بل تظهر بحسب اختلاف أجسامهم وأمزجتهم واختلاف الاجهزة المركبة في الجسم ومدى استعدادها لإظهار أو عكس قوى النفس المختلفة .

ثم إن علماء علم النفس المحدثين قد أثبتوا بالطرق التجريبية وجود صلة ما بين العمليات العقلية المختلفة ومراكز تشريحية في المخ بحيث أن إصابة أي خلل في أحد هذه المراكز يؤثر في العملية العقلية التي تعتمد عليه ولكن العلماء حتى الآن لم يتفقوا على مدى هذه الصلة هل هذه الصلة صلة التوازي مثلاً ، أي أن عناصر الدماغ وخلايا القشرة الدماغية تفرز الفكر كما تفرز الكبد السكر، وأن شتى الصور والمعاني التي تتوارد في الذهن ليست سوى تنشيط للآثار التي تركتها التجارب الحسية في الخلايا العصبية ؟ والحقيقة أن الذي يدرس الآراء المختلفة في هذا الموضوع ثم يتأمل في تلك العمليات العقلية الجبارة لايستطيع أن يرجعها جميعاً إلى عمليات آلية فسيولوجية قائمة على آليات الجهاز المخي ؛ لأننا نشعر بالإنتاج أكثر من الطاقة الفسيولوجية أو أكثر من وظائف آلية لجهاز

<sup>(</sup>۱) مقال عن طبيعة النفس لدى ليبنتس وابن عربي ٠٠ الدكتور محمود قاسم مجلة حوليات دار العلوم عام ١٩٧١م - انظر إلى كتاب محي الدين بن عربي وليبنتر ص ٢٨٢ - ٢٨٣ ٠

مخي . ومن هنا يقول الدكتور يوسف مراد « ليست الحياة العقلية كلها نتيجة ترابطات ميكانيكية بين عناصر ووحدات مميزة مثل الإحساسات والصور الحسية والحركية . إن الارتباط يقوم بدور كبير في تكوين الآليات الجديدة في المجال الحسي والحركي ولكن العمليات العقلية العليا من إدراك وتذكر وتفكير ، وخاصة عمليات الحكم والاستدلال ، لايكن تفسيرها على أساس ارتباطي بحث ، بل تتطلب نشاطاً عقلياً يفوق في طبيعته وتعقده النشاط الآلي ، فهو نشاط إبداعي يستخدم الآليات المكتسبة كوسائل الإبداع والكشف دون أن يخضع لها أو يتقيد بها . ولايكن إرجاع عمليات الحكم والاستدلال إلى مجرد الارتباطات بين الصور عملية قييز واختيار »(١) .

وهذه الفكرة تتفق أو تكاد تتفق مع ماذهب إليه هنري برجسون في رده على القائلين بوجود التوازي بين عملية الشعور وعملية المخ الآلي فيقول: «وماذا تقول لنا التجربة؟ في الواقع إنها تبين أن حياة النفس – وإن شئت فقل حياة الشعور – مرتبطة بحياة الجسم وإن ثمة تضامناً بينهما ولاشيء غير ذلك، ولكن هي ثمة من ينكر هذه الحقيقة إلا أنه شتان بين أن نقرر ذلك وبين أن نقول إن الدماغي معادل العقلي وأن في الإمكان أن نقرأ في الدماغ كل مايجري في الشعور المقابل، إن الثوب الذي على عسمار متضامن مع هذا المسمار فإذا وقع المسمار وقع هو معه وإذا اهتز اهتز وإذا كان رأس المسمار حاداً جداً تمزق الثوب، ولكن ليس ينتج عن هذا أن كل جزء من أجزاء الثوب ولا أن المسمار

١١) مباديء علم النفس العام : الدكتور يوسف مراد ص ٣٠٦ .

معادل للثوب ولأن المسمار والثوب شيء واحد · نعم ان الشعور معلق بدماغ ولكن ليس ينتج عن هذا أبدأ أن الدماغ يرسم كل تفصيل الشعور ولا أن الشعور وظيفة للدماغ ، وكل ماتسمح لنا المشاهدة والتجربة بتقريره هو أن ثمة علاقة بين الدماغ والشعور »(١) .

٣- والآن فلننتقل إلى النقطة الثالثة والأخيرة في الطبيعة الإنسانية وهي طبيعة الخصائص الإنسانية العامة التي جاءت نتيجة تكوين الإنسان من تلك الحقائق المادية والروحية معاً.

نحن نعرف أن الكل ليس مجرد مجموع أجزائه بل قد تكون هناك صفة أو صفات زائدة تنشأ عن تركيب أجزاء معينة · فالماء مثلاً يتركب من الأيدروجين والأكسوجين وبالرغم من ذلك فهو في شكله وخصائصه العامة مختلف عن مجموع خصائص هاتين المادتين ولو حللناه إلى مادتين يفقد شخصيته ولايبقى ماء ·

وكذلك الشخصية الإنسانية فإنها متركبة من المادة والروح معاً ولهذا ففيها الصفات الأرضية والسماوية وفيها أيضاً صفات ثالثة ناتجة عن ذلك التركيب الخاص وهذا التركيب أعجب مايكون إذ به يتحقق التنسيق بين القوى المادية والروحية وإلى ذلك التنسيق ترجع الخصائص الإنسانية التي تميز بها الإنسان عن الكائنات الروحية الخالصة والكائنات الحيوانية الأخرى

ولهذا فقد لفت الله نظر الإنسان إلى ذلك التركيب العجيب وإلى ذلك الصنع البديع في خلقه ليقدر تلك القدرة الخالقة والصورة المبدعة التي صورها الله

 $<sup>\</sup>cdot$  ۲۹ الطاقة الروحية : لهنري برجسون  $\cdot$  ت . سامي الدروبي ص  $\cdot$  ۲۹  $\cdot$ 

على أحسن وأتم صورة { ياأيها الإنسان ماغرك بربك الكريم الذي خلقك فسواك فعدلك في أي صورة ماشاء ركبك }(١١) .

( وصوركم فأحسن صوركم ورزقكم من الطيبات ) (٢) . وفكرة كون الإنسان أكبر من مجموع أجزائه لها أهمية كبيرة في مجالات التربية وفي مجالا تصور الإنسان والتعبير عنه بصورة متكاملة ، وهي فكرة انتهت إليها الدراسات الحديثة فيقول مثلا الدكتور محمد لبيب النجيحي « ننهى بحثنا للنظريات المختلفة للطبيعة الإنسانية والمفاهيم التي حاول كثير من الفلاسفة أن يوردوها للطبيعة الإنسانية متعللين بأسباب مختلفة حقيقية أو غير حقيقية ننهي هذا بنظرة إلى الطبيعة الإنسانية تعتمد على التكامل · · نظرة كلية تتسع لتشمل جميع العوامل المكونة لها ؛ وذلك نظراً لظهور أفكار واتجاهات جديدة وكشوف عملية أدت إلى أن تختلف النظرة العلمية إلى الطبيعة الإنسانية اختلافاً أدى إلى تطبيقات جديدة في التربية · · لأن هذه الطبيعة كل متكامل لايتكون من إلى تطبيقات جديدة في التربية · · لأن هذه الطبيعة كل متكامل لايتكون من مجموع أجزائه ، أي أن الطبيعة الإنسانية هي أكثر من مجرد إحساسات جسمية وتكوينات عقلية »(٣) .

إذن من الخطأ أن ننظر إلى الإنسان - عندما نحاول أن نصور طبيعته - على أنه مجموعة من التركيبات المادية والاحساسات الحيوية أو أنه مجموعة من التكوينات المعنوية أو الروحية بل علينا أن ننظر إليه كشخصية تتكامل فيها

<sup>(</sup>١) الانقطار : ٨ -

<sup>(</sup>٢) غافر : ٦٤ .

٣) مقدمة في فلسفة التربية : الدكتور محمد لبيب النجيحي ص ٢٤٦-٢٥٢ .

الجوانب المادية والمعنوية ، ونتيجة لذلك يتميز بصفات خاصة به ، لانجدها لدى غيره من الكائنات .

ومن هنا يقول الدكتور ألكسيس كارل « أن الإنسان كل لايتجزأ شديد التعقيد ومن المستحيل إيجاد فكرة مبسطة عنه ٠٠ فالإنسان الذي يعرفه الاخصائيون ليس الانسان المحسوس أو الإنسان الحقيقي إنما هو رسم تخطيطي يتكون من التخطيطات التي تسفر عنها الطرائق الفنية لكل علم من العلوم ، إنه في آن واحد الجثة التي يفحصها علماء التشريح ، والشعور الذي يراقبه علماء النفس وأساتذة الحياة الروحية ، والشخصية التي تتكشف لكل واحد منا عندما يتأمل ذاته ، إنه المواد الكيميائية التي تكون الأنسجة البدنية وأمزجة الجسم ، إنه المجتمع الهائل من الخلايا والسوائل الغذائية التي يدرس علماء الفسيولوجيا قوانين اتحادها ، إنه تلك المجموعة من الأعضاء والشعور التي تدوم زمناً والتي يحاول علماء الصحة والمربون توجيهها صوب كامل غودها ، إنه ذلك الكائن الذي لابد أن يتغذى بلا انقطاع حتى يمكن أن تعمل الآلات التي هو عبد لها ، وهو إلى جانب هذا الشاعر والبطل والقديس ، إنه ليس فقط الكائن المعقد أشد التعقيد الذي يحلله العلماء بوسائلهم الفنية الخاصة ، بل هو أيضاً جماع ميول البرشية وتهيؤاتها ورغباتها »(١١) ·

من هنا نجد النصوص الإسلامية الواردة في هذه الطبيعة والتي تعبر عن تلك الصفات الناتجة عن ذلك التركيب تبدو وكأن بينها تناقضاً ولكن من هذا التناقض تظهر الصفات الإنسانية أو الخلقية ويتضح ذلك جلياً إذا درسنا

<sup>(</sup>١) الإنسان هذا المجهول: الكسيس كارل ص ٢١٠

النصوص المتعلقة بذلك.

ولنذكر بعض هذه النصوص لتكون أساساً لدراستنا ثم علينا أن نستخلص هذه الفكرة ونوضحها ، وهذه النصوص تنقسم إلى ثلاثة أقسام : الأول يوضح الصفات الأرضية للإنسان ، والثانية الصفات السماوية ، والثالثة الصفات الناتجة عن اجتماع العنصرين السابقين .

من الصفات الخاصة بالقسم الأول الإخلاد إلى الأرض والالتصاق بالأمور المادية الحسية { ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه } (١) ، اولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الغافلون } (٢) . أولئك كالأنعام لأنهم هائمون على متع الأرض ولذاتها ، فأغفلهم ذلك عما وراء الطبيعة المحسوسة فلا يتأملون ولاينظرون إلى غير الأرض وكأن وجوههم قد شدت إليها بحبال فلايستطيعون الالتفات إلى الأعلى ، فقد استهوتهم مراعي الأرض كما استهوت الأنعام ، ولكنهم أضل من الأنعام لأن الأنعام لاتستطيع ذلك بحكم الطبيعة

ومنها الشره والتعجل لإشباع الدوافع الغريزية ولهذا قال تعالى { خلق الإنسان من عجل  ${}^{(7)}$  ويدعو الإنسان بالشر دعاءه بالخير وكان الإنسان عجولاً  ${}^{(2)}$  ، { وقالوا ربنا عجل لنا قطنا قبل يوم الحساب  ${}^{(8)}$ 

ويدخل في هذا القسم كل الصفات الحيوانية والدوافع المادية الأولية مثل التناكح والتناسل والأكل والشرب وماإلى ذلك من الصفات ولهذا فقد شبه الله تعالى الذين ينغمسون في هذه الحياة الحسية بالأنعام قال تعالى { والذين كفروا

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٧٦ - (٢) الأعراف: ١٧٩ - (٣) الأنبياء: ٣٧ -

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ١٦٠ (٥) ص: ١٦٠

يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام  ${(1)}$  وجاء في آية أخرى :  ${[10]}$  ولنك كالأنعام بل هم أضل  ${(7)}$ 

أما الصفات الناتجة عن وجود العنصر السماوي أو العنصر الإلهي فهي الدافع الأخلاقي والأدبي والبحث عن المعرفة والاستعلاء على الطبيعة الحيوانية والتسامي الروحي والتعبد لله أو التدين والحكمة والتفاضل بالإحسان إلى آخره ويبين الله تعالى أن الذين يتحلون بتلك الصفات هم العقلاء وأصحاب الألباب، فقال تعالى ( إن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض ربنا ماخلقت هذا باطلاً سبحانك فقنا عذاب النار } (٣).

وأما النوع الثالث: من الصفات فهي ناتجة عن اجتماع العنصر الأرضي والسماوي وهي ثلاثة أقسام: صفات شيطانية ، وملائكية وصفات خاصة بالإنسان .

أما الصفات الشيطانية فتنشأ إذا تسلطت على الإنسان الدوافع الغريزية البهيمية واستخدمت في سبيل تحقيق مطالبها العناصر الروحية مثل قوة الإدراك والتمييز والتعقل ، فيستخدمها لجلب الخيرات لنفسه أو لرفع مكانته وذلك بالأساليب الماكرة الخادعة وأنواع الحيل الدقيقة الشيطانية التي لايمكن أن يستخدمها الحيوان الخالي من تلك المواهب العقلية .

ولهذا فمتى نكل بعدوه استطاع أن ينكل أشد من الوحوش ، { وإذا تولى سعى في الأرض ليفسد فيها ويهلك الحرث والنسل \* وإذا قيل له اتق الله أخذته

۱۲) محمد : ۱۲ ب بالأعراف : ۱۷۹ بالأعراف : ۱۷۹ بالأعراف : ۱۷۹ بالمحمد : ۱۷۹ بالأعراف : ۱۷۹ بالأعراف : ۱۷۹ بالأعراف : ۱۷۹ بالمحمد : ۱۷۹ بالمحمد

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ١٩١ ·

العزة بالإثم فحسبه جهنم ولبنس المهاد  $\{^{(1)}$  ، وإذا أراد أن يفرض سطوته وحيلاءه أصبح كالإله العزيز الجبار المتكبر فيستعبد الناس ويذيقهم ألوان الذل والهوان كما فعل فرعون ، وصدق الله العظيم إذ قال : { إن فرعون علا في الأرض وجعل أهلها شيعاً يستضعف طائفة منهم يذبح أبناءهم ويستحي نساءهم إنه كان من المفسدين  $\{^{(7)}\}$  ، وإذا أراد أن يوقع بعدوه يستطيع إيقاعه بأخبث الطرق والحيل الشيطانية ولهذا سماهم الله بشياطين الإنس قال تعالى : { وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً شيطايين الإنس والجين  $\{^{(7)}\}$  ، لأنه يتبع في ذلك خطوات الشيطان إولاتتبعوا خطوات الشيطان  $\{^{(1)}\}$  ، وبين الرسول أن الإنسان إنما يتبع خطوات الشيطان إذا استولت عليه غرائز الشهوة المادية وأن الشيطان يتخذ تلك الغرائز وسيلة الإغراء فقال : « لاتلجوا على المغيبات ( اللاتي غاب أزواجهن ) فإن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم » (6) .

أما الصفات الملائكية فتنشأ إذا تسلطت على الإنسان العناصر العلوية والروحية واستخدمت عناصره الأخرى في سبيل تحقيق مطالبها مثل الحكمة ومعرفة الله والخضوع لحكمه وحب الخير والاستعداد للآخرة . فهو في هذه الحالة يسخر إمكاناته المادية ودوافعه الحيوانية في سبيل جلب الخيرات للناس والعمل من أجل رفع مستواهم المادي والمعنوي ولايبالي في سبيل ذلك مايعانيه من النصب والتعب ، فمن هنا تنشأ جميع الفضائل الأخلاقية والأفعال الإنسانية .

وقد سمى الله هذ الطائفة من الناس بعباد الرحمن لأنهم خرجوا من عبودية

۱) البقرة : ۲۰۵-۲۰۹ (۲) القصص : ۲۰۶

۲۰۸ : ۱۱۲ . (۱) الأنعام : ۱۱۲ . (۱) البقرة : ۲۰۸ .

<sup>(</sup>٥) الجامع الترمذي جـ ٢ ص ٣١٩ .

الشهوات ودواعي الهوى واتباع خطوات الشيطان إلى عبودية الرحمن واتباع طريقه فقال تعالى في وصف هؤلاء: { وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً \* والذين يبيتون لربهم سجداً وقياماً والذين يقولون ربنا اصرف عنا عذاب جهنم إن عذابها كان غراماً · والذين إذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً \* والذين لايدعون مع الله إلها آخر ولايقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ولايزنون ومن يفعل ذلك يلق أثاماً والذين لايشهدون الزور وإذا مروا باللغو مروا كراما \* والذين إذا ذكروا بآيات ربهم لم يخروا عليها صما وعمياناً · · أولئك يجزون الغرفة بما صبروا ويلقون فيها تحية وسلاما } (١) · وقال الرسول «كونوا ربانيين حلماء فقهاء علماء » (١) ·

وأما القسم الثالث من الصفات فهي التي تعتبر من خصائص الطبيعة الإنسانية ، منها كثرة الجدل والخصومة : { وكان الإنسان أكثر شيء جدلاً  $}^{(7)}$  {خلق الإنسان من نطفة فإذا هو خصيم مبين  $}^{(3)}$  ، ومنها كثرة النكران للنعمة والإحسان { إن الإنسان لربه لكنود  $}^{(0)}$  ومنها التضرع إلى الله عند الملمات والبطر والطغيان عند الرخاء وتوافر النعم { وإذا مس الإنسان انضر دعانا لجنبه أو قاعداً أو قائماً  $}^{(7)}$  ، { كلا إن الإنسان ليطغى أن رآه استغنى  $}^{(7)}$  وهو يئوس إذا نزعت من يده النعمة وشحيح إذا اصابه الخير وهلوع إذا مسه الشر ومنوع إذا مسه الخير { ولئن أذقنا الإنسان منا رحمة ثم نزعناها منه إنه ليؤس كفور}  $}^{(8)}$  ،

<sup>(</sup>١) الفرقان: ٦٣-٧٥ . (٢) فتح الباري بشرح البخاري جـ ١ ص ١٧٠ كتاب العلم ٠

٣) الكهف: ٥٥ . (٤) النحل: ٤ . (٥) العاديات: ٣ .

<sup>(</sup>٦) يونس: ١٢ - (٧) العلق: ٧ - (٨) هود: ٩ - (٩) المعارج: ١٩ -

ومنها الطمع المستمر في الحصول على مزيد من الخيرات { لايسأم الإنسان من دعاء الخير  $\{^{(1)}$  ، { إنه لحب الخير لشديد  $\{^{(1)}\}$  .

ومنها أن يريد ويخضع سلوكه لإرادته · فهو ليس كالحيوان محكوماً بقوانين الغرائز بل إنه يمكن أن يخالف هذه الغرائز إذا أراد ، وسيأتي تفصيل هذه النقطة وافياً ، وقد رسمت خريطة للدوافع الفطرية في كتاب آخر ، انظر : معالم بناء نظرية التربية الإسلامية ص ٥٧ ·

نستخلص من هذا كله أن الطبيعة الإنسانية طبيعة متعددة الخصائص والدوافع والميول ويرجع بعض ذلك إلى التكوين المادي وبعضه الآخر إلى التكوين النفسي والروحي والعقلي ، وبعضه إلى العلاقة القائمة بينهما ، وبعضه إلى الكيان الكلي للإنسان ، فهو أمشاج من هذا كله { إن خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعاً بصيراً إنا هديناه السبيل إما شاكراً وإما كفوراً } (٣) ، فالنطفة التي خلق منها الإنسان فيها عناصر مختلفة من العناصر الوراثية المنبثة في الجينات والكروموزمات الموجودة في الخلية التي توجد فيها عناصر الشخصية الإنسانية بالقوة كما توجد الشجرة الكبيرة بالقوة في البذرة الصغيرة ، ولاأقصد من هذا أن أفعال الإنسان مكنونة في نفسه كذلك ؛ إذ إن هناك فرقا بين الصفات الطبيعية للإنسان وبين أفعاله ، والهدف من خلقه بهذه الصورة – كما تشير الآية – هو الابتلاء إذ وضع الله أمامه سبيلين سبيل الخير وفيه استعداد للسير فيه أيضاً (وهديناه النجدين) أي طريق الخير وطريق الشر وقيه استعداد للسير فيه أيضاً (وهديناه النجدين) المؤلو واجتناب

۲) فصلت : ٤٩ ٠ (١) العاديات : ٧ ٠

۳) الإنسان : ۲-۳ .۱۰ البلد: ۱۰ .

الثاني ، وهو عند اتباع هذا الطريق أو ذاك يعلم أنه خير أم شر { ونفس وماسواها فألهمها فجورها وتقواها } (١) وفلاحه مرهون باتباع طريق الخير { قد أفلح من زكاها وقد خاب من دساها } (٢)

وميزة الإنسان هنا على الحيوان أنه ليس محكوماً بفطرته البيولوجية بل إنه يستطيع أن يتسامى على هذه الفطرة فيستطيع أن يكف عن الأكل والشرب بالرغم من حاجته إليهما ووجودهما أمامه حتى الموت وهو في الوقت نفسه ليس كالملاتكة محكوماً عليه باتباع الخير وليس كابليس مدفوعاً إلى اتباع الشر بل فيه القدرة على أن يكون كالحيوان لايسير إلا بناء على ماتدفعه دوافعه وغرائزه المادية ، ويستطيع أن يكون كملك كريم لايتبع إلا الخير ويستطيع أن يكون شيطاناً مارداً يفسق ويلحق الضرر بالناس ويسوقهم إلى المهالك والعصيان ويملأ وظعياناً وفساداً .

ثم يستطيع أن يتأله فيكون كالإله العزيز الجبار المتكبر يجعل الناس يعظمونه ويقدسونه ويعبدونه ، وعندما ننظر إلى تايخ الإنسانية نجد أغاطاً من الناس من هذا النوع وذاك .

هنا نجد الرسول على يعبر عن هذه الحقيقة عندما يقول: « إن للشيطان لمّة بابن آدم ( في قلبه ) وللمكك لمّة ، فأما لمة الشيطان فإيعاد بالشر وتكذيب بالحق ، وأما لمة الملك فإيعاد بالخير وتصديق بالحق فمن وجد ذلك فليعلم أنه من الله فليحمد الله ، ومن وجد الأخرى فليتعوذ بالله من الشيطان الرجيم ثم تلا

۱۰ : الشمس ۲۰ (۲) الشمس (۱۰ (۲) الشمس (۱۰ (۱۰ )

. (۱) هيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء سالم عدل الفقر ويأمركم بالفحشاء

وإذا كان هذا شأن الطبيعة الإنسانية فهل يصح بعد ذلك أن نقول كما قال بعض الفلاسفة - أنها طبيعة خيرة أو طبيعة شريرة على الإطلاق ؟

الحقيقة أنه ليس من الحق أن نصف هذه الطبيعة بالخير أو بالشر ، ذلك أن ماأثبتنا فيها من دواع تعتبر استعدادات للقيام بتلك الأعمال التي أشرنا إليها أو أنها تعتبر قوى مختلفة للقيام بأعمال مختلفة ، والقوة في حد ذاتها لايصح وصفها بالخير أو بالشر مادام يمكن استخدامها في الخير والشر ، شأنها شأن أي شيء يصلح استعماله في الخير والشر معاً ٠ إذن الخيرية والشرية هنا الاستخدام والاستعمال ، فإذا استعملتها في الخير تكون خيراً وإذا استعملتها في الشر تكون شريراً ٠ وليس أي دافع من الدوافع التي ذكرناها يعتبر شراً حتى دافع التملك والتقاتل والجنس ، ذلك أن الأول دافع إلى العمل للكسب والثاني وسيلة للدفاع عن الحق والثالث وسيلة لاستمرار النوع ، أما الشر فيأتي نتيجة استخدامها في غير مواضعها ومن غير قيد أو شرط ، والخير هو استعمالها في وجوهها التي خلقت من أجهلا ، والأخلاق السليمة أو الخيرة تدعو إلى استخدام هذه الدوافع الفطرية في وجهتها الطبيعية التي خلقت من أجلها أو تلك التي حددها الخالق كما عرفنا من قبل · فالإسلام إذ يحدد هذه الوجوه الخيرة لاستخدام هذه الدوافع الفطرية بقيود وشروط معينة يدعو إلى تطبيق الفطرة . وهو لذلك دين الفطرة ٠

<sup>(</sup>١) الجامع الصحيح للترمذي جـ ٤ ص ٢٨٨ - كتاب أبواب التفسير - حديث غريب لم يعرف مرقوعا إلا من هذا الوجه .

والآن نرى أنفسنا أمام موضوع هام وهو موضوع الفطرة ، وفطرية الدين الإسلامي تعني أنه من صميم الطبيعة البشرية ، ولأن هذا الموضوع شديد الصلة بالأخلاق ، أرى من الواجب دراسته بشىء من التفصيل لنستطيع أن نحدد في هذه النقطة علاقة الطبيعة الإنسانية بالأخلاق عن طريق تحديد معاني الآيات والأحاديث الواردة في هذا الموضوع بالذات ،

لقد بين الله تعالى أن الإسلام دين الفطرة فقال: { فأقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لايعلمون }(١).

وقبل تحديد معنى الفطرة في الآية ، يجب تحديد معناها لدى علماء علم النفس :يتردد معني الفطرة عندهم بين ثلاثة معان وهي الغريزة والدافع والميل (٢) فالغريزة عند مكدوجل هي استعداد نفسي عضوي فطرياً كان أم موروثاً يجعل صاحبه يتخذ موقفاً محدداً إيجابيا أو سلبيا إزاء موضوعات معينة بعد إدراكه لها مباشرة (٣) أما كلمة الدافع فلها معان عدة لدى علم النفس ، لكن يمكننا أن نعرفها تعريفاً عاملاً شاملا ، على النحو الآتي : الدافع هو كل مايدفع الإنسان إلى القيام بسلوك معين أو تغير معين في داخل الكائن الحي أو سلوكه إزاء مواقف معينة وسواء أكان هذا الدافع نابعاً من داخل الكائن الحي أم من بيئته ، فهو بهذا المعنى يشمل كل الدوافع مثل الحاجات والحوافز والرغبات والميول (٤) .

وبناء على ذلك : الفطرة معناها الغريزة بالمعنى السابق أو الدافع الأولى أو

۱۰ الروم: ۳۰ .
 ۲۱) مجالات علم النفس: الدكتور مصطفى فهمي ص ۱۰ .

٣) مقدمة لعلم النفس الاجتماعي . د. مصطفى سويف ص ١٩٧ ط ٢ ·

<sup>(</sup>٤) علم النفس التربوي . الدكتور أحمد زكي صالح ص ٦٨١ ، وانظر كذلك مقدمة لعلم النفس الاجتماعي للدكتور مصطفى سويف ص ١٥٠ .

ميول طبيعية نحو أفعال معينة ويمكن وضع ذلك في صيغة تجمعها وهي أن الفطرة بصفة عامة ميول طبيعية يولد الإنسان مزوداً بها وتدفعه إلى اتخاذ مواقف ايجابية أو سلبية إزاء الأشياء وفطرية التدين هو الميل الطبيعي لاتخاذ دين معين ، أو هي كما عرفه الجرجاني في التعريفات « الجبلة المتهيئة لقبول الدين ».

ولقد أثبت بعض علماء علم النفس والاجتماع فطرية التدين بالمعنى السابق ومن بينهم وليم مكدوجل الذي عده من الغرائز التي حددها ووضع لها قائمة (۱) وكما أثبت الدكتور الكسيس كارل وجود الغريزة الدينية في طبيعة التكوين البيولوجي في الإنسان وأرجعها إلى إفراز الغدة الدرقية « النيروسكين » في الأوعية الدموية فإذا كفت الغدة عن صب ذلك الإفراز في الأوعية الدموية لم يعد هناك ذكاء أو حاسة شر أو حاسة جمال أو حاسة دينية (۲) ، إذن فطرية الدين لها جانب سيكولوجي وجانب بيولوجي معا ، وإذا كان الشعور الديني فطرة في الإنسان فالتدين سلوك فطري وعدم التدين انحراف عن الفطرة وينبغي أن نشير هنا إلى نقطة مهمة وهي أن الغرائز أو الدوافع الفطرية تتفاوت فيما بينها من إنسان إلى آخر من حيث القوة والضعف وقد تضعف أو تنمو بالممارسة أو الإهمال أو طغيان غريزة على أخرى (۳) . وبذلك قد لايبقى لها أثر في سلوك الإنسان وإن كان لايزول من الوجود تماماً ومن ثم يمكن أن يسلك الإنسان سلوكاً مخالفاً للدوافع الفطرية لدوافع أخرى فطرية أو غير فطرية .

والدليل على وجود تلك العاطفة أو الفطرة الدينية في الإنسان مانراه في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: للدكتور مصطفى سويف ص ١٩٨٠

<sup>(</sup>٢) تأملات في سلوك الإنسان ص ٢٩٠

٣) المصدر السابق للدكتور مصطفى سويف ص ٢٧ مبادى، علم النفس العام ص ٤٥٠.

تاريخ الإنسانية عموماً منذ قديم الزمان إلى يومنا هذا . فما من أمة إلا وقد اتخذت لنفسها إلها أو آلهة وعبدتها وإن كانت باطلة ، هنا يقول الفيلسوف بسكال « إن طبيعة الإنسان أن يؤمن فإذا لم تتقدم له أهداف صائبة سديدة ركز حولها أيمانه وحبه ، تحول إلى عبادة أهداف خاطئة فاسدة (١)

أما ظهور بعض الثورات على هذه الظاهرة أو خروجها عليها ، بقصد أو بغير قصد من بعض الشعوب أو من بعض الطوائف في فترة من فترات التاريخ فذلك ليس بدليل أبداً على انعدام هذه الفطرة أو عدم وجودها في الإنسان مبدئياً إن السبب في ذلك قد يكون فساد صورة التعبد الشائعة فيها أو بطلان المعبود عقلياً وعلمياً ، وقد يكون السبب في فساد الجماعة الخارجة لأن الإنسان قد يفرط أحياناً في جانب من حياته أو ينمي طبيعة معينة من طبائعه بكثرة الاهتمام بها فتؤدي هذه الحالة أو تلك إلى تناسي أو تجاهل الجانب الآخر من طبيعته وحياته الفطرية ، ويقول هنا سير رتشارد لفنجستون « لقد جبل الإنسان على أن يهتدي بدين يرى في مبادئه الخلاص والاطمئنان وإذا هجر الأوربيون على أن يهتدي بدين يرى في مبادئه الخلاص والاطمئنان وإذا هجر الأوربيون

ومن الممكن أن تكون ظاهرة اتخاذ المعبودات الباطلة دليلا من أدلة وجود هذه الفطرة الدافعة في الإنسان لأنها قد دفعته إلى عبادة هذه المعبودات ولو كانت باطلة عند عدم وجود ماهو أصح منها وأحق بالعبادة في نظره وإلا فما الذي دفعه إلى عبادة الأحجار والأشجار والأبقار وغيرها ، وهي كلها في الحقيقة لاتنفع شيئاً ولاتضر { هل يسمعونكم إذ تدعون أو ينفعونكم أو يضرون } أنا

<sup>(</sup>١) مجلة التربية الحديثة الصادرة من الجامعة الأمريكية مجلد ٢١ ص ١٥٤ .

۲) المرجع السابق ٠ (٣) الشعراء: ۲۲ ٠

لاأجد مبرراً إلا هذه القوة الدافعة التي دفعت هؤلاء إلى القول بأنه لابد من أن يكون لهذا الكون خالق ينفع ويضر ويتصرف فيه حسب مشيئته فهم تحت سطوة هذه القوة قد أضفوا على بعض الأشياء أو على كائن من الكائنات الصفة الإلهية لسبب من الأسباب اختلفت في تحديده مذاهب الباحثين عن نشأة الديانات (١) مثل المذهب الطبيعي الذي نشأ نتيجة الظواهر الطبيعية المثيرة التي أدت إلى الاعتقاد بوجود قدرة مدبرة وراءها ومذهب « ماقبل المادة الحية أو المانا أو مذهب المادة الحية الذي نشأ عن الاعتقاد بوجود قوة مسيطرة في العالم وتستمد الأحياء رحها منها » ثم الروحية التي تعتقد بوجود عالم أرواح لابد من ترضيتها بالقرابين ليكون الإنسان بعيداً من غضبها ويأمن من شرها ، ثم التوقية التي نشأت نتيجة تمجيد الإنسان لبعض المخلوقات (٢) وإذا كان كل مذهب من هذه المذاهب يدعى أن أمراً من تلك الأمور هو السبب الأول في نشأتها فإنه في نظري يكن أن يعتبر ذلك تفسيراً لنشأة تلك العبادات الباطلة عن تلك الدافعية الفطرية في ظروف وملابسات خاصة .

والدليل على صحة ماذهب إليه قول الرسول على همامن مولود إلا يولد على الفطرة فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء »(٣) وقال أيضاً راوياً عن ربه « إني خلقت عبادي حنفاء

<sup>(</sup>١) يقول تيلور « إن الخير المحض ( الله ) لم يدع قلوبنا غفلاً من آية تدل عليه من أجل ذلك نشعر بالافتقار إلى مصدر ما نتلمس عبادته -

 <sup>(</sup>۲) مبادىء علم الاجتماع الديني ۲۱۵ . روجيه پاستيد ، ت ، د ، محمرد قاسم ، انظر كذلك
 الاجتماع الديني . أحمد الخشاب ، ۱۰۱ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج 2: كتاب القدر ٤٦ باب معنى كل مولود يولد على الفطرة ومعنى جمعاء أي مجمعة الأعضاء . وجدعاء أي مقطوعة الأذن أو الاعضاء .

كلهم وأنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرمت عليهم ماحللت لهم وأمرتهم أن يشركوا بي مالم أنزل به سلطاناً (1) وقال تعالى: { وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون (1).

تلك هي الأدلة على وجود فطرة أو غريزة دينية في الطبيعة الإنسانية وأولى بنا أن نفسر تلك الفطرة في ضوء النصوص السابقة بأنها استعداد أو قوة دافعة لمعرفة الخالق وتقديسه وللتمييز بين ماهو خير وماهو شر من السلوك ، ثم إن ماجاء به الإسلام من المبادىء تتلاءم مع هذه الفطرة ولذا فإذا كان الإسلام يدعو الناس إلى تطبيق مبادئه فإنه إنما يدعو بذلك إلى تطبيق مافطروا عليه أو ماخلق في طبيعتهم من دافع إليها .

وينتج عن هذا التفسير الأمور الآتية :

١ - إنه لاينبغي أن يفهم من فطرية الإسلام انطباع جميع قواعده وأحكامه في طبيعة الإنسان ؛ لأن الأمر لو كان كذلك لأفادت أن المعرفة بالدين أمر يولد الإنسان مزوداً بها . وهذا فهم يخالف صريح الآية (٣) مفادها أن الإنسان عند الولادة لايعلم أي شيء ، حتى النبي قبل البعثة ماكان يدري ما الكتاب ولا الإيمان ، صحيح كان يتعبد في غار حراء قبل البعثة كان ذلك بدافع فطرية الدين ويما بقي في القوم من آثار دين إبراهيم .

١١) التاج جـ ٥ - كتاب البر والأخلاق ص ٧٧ .

 <sup>(</sup>۲) الأعراف: ۱۷۲-۱۷۳
 (۳) انظر سورة النحل آية: ۹ ·

وهذا يؤكد ماقال الجرجاني في تعريف الفطرة بأنها الجبلة المتهيئة لقبول الدين وهذه الجبلة تقبل لتوجيه إلى أى دين

وبناء على هذه الفكرة فالإشهاد في الآية السابقة لم يحصل بالفعل بمعنى الإشهاد الحسي الذي نعرفه وإنما حصل بالقوة ، إذ أن وضع الله في الإنسان تلك الدافعية لتأليهه واعترافه بالربوبية يعتبر بمنزلة الاشهاد الحسي وإلا لحصل التناقض بين هذه الآية وبين قوله تعالى : { والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لاتعلمون شيئاً } (١) ولأدى الأمر إلى مسئولية الأطفال وخاصة أطفال الكفار عن الإيمان بالله وعن الإسلام أيضاً · ثم إن الإسلام لو كانت متطبعاً في الإنسان لعرف الناس الإسلام في جميع البقاع ، والواقع خلاف ذلك ، والدليل على ذلك أيضاً أن الإسلام لم يجعل الأطفال والناس الذين لم تبلغ إليهم دعوة الإسلام مسئولين عنه · فقال تعالى : { وماكنا معذبين حتى نبعث رسولاً } (١)

من هذا كله نضطر إلى تفسير فطرة الإسلام في الطبيعة البشرية بالقوة لأن القوة يمكن أن تظهر بالفعل في صور مختلفة فمثلاً القوة المدركة المخلوقة للاعتراف بوجود إله في الكون من غير تحديد الذات الإلهية في صورة مشخصة مع صفاتها الكاملة قد يؤدي إلى أن يصوره الإنسان في أشياء معينة أو يضفي عليه صفات معينة وكذلك قد يخلق صوراً معينة من العبادات لله وهذا ماحصل بالفعل ، ومن هنا كان إرسال الرسل ضرورياً لتعريف الناس الله بصفاته الكاملة وتحديد صورة العبادة وصورة نظام الحياة عموماً بناء على روح هذا الدين ، فلو لم يأت الرسول ولم يحدد أركان العبادات وشروطها وطريقة أدائها بجميع هيئاتها

۱۵: النحل: ۷۸ (۲) الإسراء: ۱۵.

فهل كان من الممكن أن يحددها الناس أو يعثروا عليها عن طريق البحث العقلي، وكيف يعرف الإنسان أن صلاة المغرب مثلا ثلاث ركعات فرضاً وركعتان سنة ؟ وأن صلاة الصبح ركعتان فرضا ؟ وهكذا تحديد الصلوات في الأوقات الخمسة نعم إن مجرد الاعتراف بوجود خالق لهذا الكون موجود في الإنسان كقوة معقول جداً ، ولهذا قال الله تعالى { ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض وسخر الشمس والقمر ليقولن الله }(۱) من هنا نبه الله المشركين إلى أن انحراف آبائهم لايبرر مسلكهم لأنهم ينبغي أن يتفكروا بفطرتهم السليمة المخلوقة فيهم بعيداً عن التقليد وقويهات آبائهم .

٢ – إن هذه الفطرة ليست خاصة بمعرفة الله وتوحيده فحسب ، وإنما هي متعلقة بالإسلام عموماً باعتباره معياراً جاء ليبين للناس ماهو خير وماهو شر والإنسان فيه استعداد وقوة لتمييز الخير من الشر فمن هنا نجد الملاءمة والمساندة والتعاون على الاستقامة في السلوك بين مافي الطبيعة الإنسانية وبين ماجاء به الإسلام .

وهذا الجانب من الفطرة الدينية في الإسلام استوحيناه من النصوص السابقة ومما سنورده في الفصل الخاص بالمعايير الأخلاقية سنذكر هناك بعض النصوص نثبت بها وجود قوة فطرية في الإنسان أودعها الله فيه ليميز بها بين الخير والشر أو بين الطيب والخبيث ، منها قول الرسول عليه « استفت نفسك البر مااطمأن إليه القلب واطمأنت إليه النفس والاثم ماحاك في القلب وتردد في الصدر وإن

۱۱) العنكبوت: ۲۱.

أفتاك الناس »(١).

من هذا كله نستخلص أن الإنسان في نظر الإسلام مخلوق أريد له منذ البداية أن يكون بهذه الصورة المتميزة التي هو عليها الآن ، وذلك لغاية دينية وأخلاقية في جوهرها ، وهو مركب تركيباً عجيباً ، في خلقته من الحقائق المتعددة المتباينة المطالب ، وقد نتجت عن ذلك خصائص وصفات مختلفة خاصة به ، وطبيعة الإنسان هذه ثابتة من حيث الأساس كقوى واستعدادات مختلفة ، متغيرة ومتطورة من حيث تقبل التوجيه والتنمية نحو الخير والشر ، إذن فالخير والشر من حيث المفهوم العملي ليسا متأصلين في هذه الطبيعة بل أنها قابلة لهذا أو ذاك التوجيه والتربية وهذا هو دور الأخلاق ، أي أن الحاسة الأخلاقية واستعدادتها فطرية أما شكلية الأخلاق فهي مكتسبة .

## ثالثاً: صلة الطبيعة الإنسانية بالأخلاق .

وإذا كنا قد بينا بقدر الإمكان المفهوم الإسلامي للفطرة أو لجوهر الطبيعة الانسانية فلننظر إلى صلتها بالأخلاق ويقتضينا الأمر بيان هذه الصلة من ناحيتين الأولى مدى المواسمة بينهما والثانية هذه الطبيعة كمصدر للأخلاق

١- أما من الناحية الأولى فقد عرفنا من دراستنا السابقة أن الطبيعة الإنسانية فيها دوافع ورغبات وميول متعددة ومختلفة ناتجة من الحقائق الأساسية المكونة لها

وعندما ندرس موقف الإسلام في النظام الخلقي من هذه الطبيعة لانستطيع أن نحكم حكماً واحداً على هذا الموقف بأنه إيجابي أو سلبي بصفة مطلقة ، وذلك لأنه يقف مع بعض الميول والرغبات موقفا مناهضا مثل نزعة الأثرة والطمع الزائد (١) مسند الإمام أحمد بن حنيل جمع ص ٢٢٨ .

في الدنيا ونزعة الاستعلاء على الناس بالتكبر والتجبر وغير ذلك ويقف مع بعض الميول والرغبات الأخرى موقفاً إيجابياً مثل النزعات الإنسانية والتحلي بالفضائل العقلية والروحية كما أنه يحدد أحياناً تحقيق مطالب هذه الطبيعة الأولية ويوجهها إلى حيث ينبغي أن تتجه ثم ينسق أخيراً بين عناصر هذه الطبيعة ومتطلباتها لتكوين شخصية إنسانية متكاملة تتجه إلى غاية واحدة .

ونستطيع أن نجد سنداً لما نقوله هنا في كثير من النصوص فنجد مثلاً نصوصاً تدعو إلى كبح جماح النفس وتدعوها إلى العفو عند المقدرة والانفاق عند الحاجة والمخمصة ، فقال تعالى { الذين ينفقون في السراء والضراء والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين } (١) وقال الرسول على « من كظم غيظا وهو قادر على أن ينفذه دعاه الله يوم القيامة على رؤوس الخلائق حتى يخيره من أي الحور العين شاء » (٢) كذلك نجد نصوصاً تدعو إلى عدم الغضب عند وجود الدواعي وإلى أن يملك الإنسان نفسه إذا غضب · فقد روى أن الرسول قال لرجل يطلب النصيحة منه « لاتغضب فردد قوله لاتغضب مراراً وقال ليس الشديد بالصرعة إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب » (٣) .

وهناك نصوص تدعو إلى التمتع بطيبات الحياة وهي من حاجات الإنسان البيولوجية وإلى التزين وهي من حاجات الإنسان السيكولوجية بشرط ألا يكون في ذلك إسراف وألا يكون مجمع همهم ومبلغ هدفهم في هذه الحياة فقال تعالى: ( يابني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد وكلوا واشربوا ولاتسرفوا إنه لايحب

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٣٤ .

۲) التاج جـ ٥ : كتاب البر والأخلاق ص ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٤٧ – ٤٨ .

المسرفين قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون) (١١).

وهناك نصوص أخرى تدعو إلى البحث عن المعرفة لأن هذا البحث ميل طبيعي في الإنسان وفي ذلك إشباع حاجة روحية عقلية ، ولهذا قال تعالى { قل انظروا ماذا في السموات والأرض } (٢) ، وقال { هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنما يتذكر أولوا الألباب } (٣) وقال الرسول ﷺ « الحكمة ضالة المؤمن حيثما وجدها فهو أحق بها » (٤) . ومن أهم الصلات التي أقامها الإسلان بين الطبيعة الإنسانية وبين النظام الخلقي أنه أقام هذا النظام على أسباب إمكانات هذه الطبيعة فلم يكلفها بما لا تطبق ولابما تطبقه بشق الأنفس { لايكلف الله نفسا إلا وسعها } (٥) { وعلى الذين يطبقونه فدية طعام مسكين } (٢) كما أنه لم يحرم أي دافع من الدوافع الأساسية من تحقيق مطالبه وإشباع حاجاته (٧) غاية ماهنالك أنه قد اشترط أن يتم ذلك في حدود وقيود معينة هادفة إلى تحقيق ماهنالك أنه قد اشترط أن يتم ذلك في حدود وقيود معينة هادفة إلى تحقيق سعادة الإنسان وكماله .

فالأخلاق الإسلامية إذن هي محاولة لإقامة تنسيق بين قوى الطبيعة

<sup>(</sup>۱) الأعراف: ۳۱–۳۲ · (۲) يونس: ۱۰۱ · (۳) الزمر: ۹ ·

 <sup>(</sup>٤) سنن أبن ماجه جـ ٢ ص ٢٨٢ . (٥) البقرة : ٢٨٦ . (٦) البقرة : ١٨٤ .

<sup>(</sup>٧) يقول الإمام الشاطبي هنا « فالأوصاف التي طبع عليها الإنسان كالشهوة إلى الطعام والشراب لايطالب برفعها ولا بإزالة ماغرز في الجبلة منها فإن ذلك غير مقدور للإنسان ولكن يطلب قهر النفس عن جنوح إلى مالايحل وإرسالها بمقدار الاعتدال فيما يحل فإذا ظهر من الشارع في بادىء الرأي القصد إلى التكليف بما لايدخل تحت قدرة العبد فذلك راجع في التحقيق إلى سوابقه أو لواحقه أو قرائنه » · انظر كتاب الموافقات في أصوال الأحكام جد ١ ص ٧٦-٧٧ ·

الإنسانية نفسها من ناحية ثم بينها وبين السلوك الإنساني من ناحية أخرى: كما أنها عملية تهذيب وتربية لهذه الطبيعة ثم عملية توجيه الإنسان إلى السلوك اللائق به في الحياة كأفضل مخلوق في الأرض من أجل رسالة معينة (١) خلقت من أجله هذه الدنيا لتحقيق تلك الرسالة فقال تعالى { الله الذي خلق السماوات والأرض وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقاً لكم وسخر لكم الفلك لتجري في البحر بأمره وسخر لكم الأنهار وسخر لكم الشمس والقمر دائبين وسخر لكم الليل والنهار وآتاكم من كل ماسألتموه وإن تعدوا نعمة الله لاتحصوها إن الإنسان لظلوم كفار } (٢) وقال تعالى { ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطبيات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلاً } (٣).

٢- أما الناحية الثانية لصلة الطبيعة الإنسانية بالأخلاق فهي أنها مصدر
 له أو منبع للأخلاق ، وقبل أن أبين رأي الإسلام في هذه النقطة ينبغي أن أشير
 إلى آراء الفلاسفة فيها بصفة عامة لنعرف أين يقع رأي الإسلام .

#### للفلاسفة ثلاثة الجاهات عامة:

الاتجاه الأول يرى أن منبع الأخلاق هو طبيعة الإنسان نفسه سواء أكانت هذه النشأة عن طبيعته الغريزية أم عقله أم حدس ضميره ، وهذا هو اتجاه الحدسيين والعقليين .

والاتجاه الثاني يرى أن الأخلاق نشأت عن تجربة الإنسان أو أن تجربة

<sup>(</sup>١) هنا يقرر بعض علماء التربية ويقولون « فالتكوين الخلقي مناقض لطبيعة الإنسان وملائم لطبيعته معا فهو مناقض دوما لطبيعته الواقعية وملائم لطبيعته المثالية أو جوهره المثالي « التربية العامة » رونيه أوبير ص ٤٨٨ .

 <sup>(</sup>۲) إبراهيم: ۳۲ – ۳٤ .
 (۳) الإسراء: ۷۰ .

الإنسان في الحياة هي منبع الأخلاق ؛ إذ إن الإنسان قد اهتدى إلى قوانين الأخلاق بعد تجارب طويلة في الحياة كما اهتدى إلى المعارف الأخرى بالطريقة نفسها (١) ، وهذا هو اتجاه التجريبيين .

والاتجاه الثالث يرى أن مصدر الأخلاق الوحي فإن الله أراد أن يكون نظام حياة الناس على هذا النحو ثم أوحى به إلى رسل البشر وطلب من الناس تطبيقه في الحياة ، وهذا هو اتجاه المتدينين بصفة عامة .

أما رأي الإسلام في هذا الموضوع فيمكننا استخلاصه من دراستنا السابقة فلقد قلنا إن قيم الأخلاق وقوانينها بصورة كلية موحاة من قبل الخالق إلى الإنسان منذ أن بدأ الإنسان الأول حياته فوق هذا الكوكب وتتابعت الرسالات الإلهية إلى الناس عن طريق الرسل جيلا بعد جيل يتسع نطاقها ومحتواها كلما زادت رقعة العلاقات الاجتماعية وزاد نضج العقلية الإنسانية حتى اكتملت صورة النظام الأخلاقي برسالة النبي محمد على خاتم الأنبياء ، وكانت الوصايا الهامة التي نادى بها كل رسول قمثل دستور النظام الأخلاقي ( شرع لكم من الدين ماوصى به نوحاً والذي أوحينا إليك وماوصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولاتتفرقوا فيه (٢٠) .

ثم إنا قررنا أيضاً ملاءمة القوانين الأخلاقية للقوانين الطبيعية ثم مراعاة القوانين الأخلاقية قوانين الطبيعة البشرية ومن أهم ماقررنا وجود فطرة الحاسة

<sup>(</sup>١) المشكلة الأخلاقية والفلاسفة: أندريه كرسون ص ٦ - ١٩ - ٥٣ .

منبعا الأخلاق والدين : هنري برجسون .

<sup>-</sup> الفلسفة الخلقية: الدكتور توفيق الطويل - ١٦٨ ·

<sup>(</sup>۲) الشورى : ۱۳ .

الأخلاقية في هذه الطبيعة ، وسنقرر فيما بعد كيف يتدخل الإنسان بقصده ونيته في إضفاء قيمة على السلوك الأخلاقي إلى جانب قيمته الذاتية ·

وننتهي من هذا إلى أن قوانين الأخلاق تعتمد على قوانين الطبيعة وعلى قوانين الحياة الإنسانية تم على جهد الإنسان بذاته أو روحه ، ولكن هذا الاعتماد لم يكن خضوعاً لتلك الطبيعة بقدر ماكان تكييفاً وتحويراً لها فالسلوك الصادر من الإنسان يعتبر مادة الأخلاق وتكييفه وفقاً للمبادىء الأخلاقية يعتبر صورة الأخلاق ، إذن فالأخلاق قالب للحياة الإنسانية الطبيعية والحياة بقوانينها الطبيعية مادتها .

٣ - أن الحاسة الأدبية والاستعدادات الأخلاقية فطرية في الإنسان ، فهي تقبل التغيير والتوجيه والتنمية والتزكية بحسب قوة التربية الأسرية والاجتماعية وتذبل وتضعف بإهمالها ودسها في الفساد والفجور .

٤ أن الأخلاق الإسلامية تراعي استعدادات الإنسان الطبيعية من حيث أنها مستطاعة ومن حيث أنها ليست ضد الطبيعة لأنها كما رأينا عند الحديث عن الدوافع والغرائز لاتحرمها من حاجاتها الأساسية وإنما تحققها في ضوء الآداب والقيم الأخلاقية الإسلامية .

٥ - أنها توجه كل الدوافع الفطرية والمكتسبة إلى أهداف أخلاقية سامية
 وخيرة لتحويلها إلى طاقات خيرة في حياة الفرد والجماعة .

٦ - أن الإنسان أصلاً مخلوق مكرم ولم يتحول ولم يتطور من حيوان وهو
 منذ أن خلق على هذه الصورة التي هو عليها حتى الآن ، وهذا يقتضي معاملة
 الإنسان بالتكريم والاحترام بصرف النظر عن جنسه ولونه لأنهم أصلا أبناء آدم .

# الفصل الرابع الاعتداد بالحرية الأخلاقية

من بين النتائج الهامة التي قررناها والتي تتصل بموضوع دراستنا هنا أن نظام الأخلاق قوالب صورية وصيغ في صورة قوانين آمرة ، وأن مادتها هي السلوك وقوانين الحياة الطبيعية ، وأن دور الأخلاق هو تكبيف ذلك السلوك عن طريق إقامة التنسيق بين القوانين الأخلاقية والقوانين الطبيعية ولقد قررنا وجود الإرادة في الطبيعة الإنسانية ووعدنا بمعالجتها وبيان طبيعتها في موضعها والآن قد جاء موضعها و وسنركز هنا على النقط الآتية : هل الإنسان حر في إرادته واختياره ؟ وإذا كان له حرية الاختيار فهل له حرية التنفيذ ؟

أولاً: الاتجاهات الفكرية والفلسفية في حرية الإنسان .

وفي هذا المقام نجد عدة اتجاهات عامة وأهمها الاتجاهات الآتية :

## ١ - الاتجاه الجبري :

وهذا الاتجاه ينقسم إلى قسمين رئيسيين: الأول الجبرية الميتافيزية والثاني الجبرية الطبيعية ، فالأول يرى أن الإنسان مجرد من حرية الإرادة وحرية الفعل ، بل إن إرادة الإنسان بيد الخالق يتصرف فيه كما يشاء كالريشة في مهب الريح ، وهذا ماذهب إلى الجبرية من المتكلمين المسلمين والثاني : يذهب إلى أن الإنسان مجبور أمام القوانين الطبيعية : قوانين الطبيعة البشرية والطبيعة الكونية ، ومن أنصار هذا المذهب فولتير الذي يقول « إننا عجلات في آلة كبرى وعقولنا تفكر كما لو كانت حرة »(١) ، ومنهم أيضاً سبنسر الذي يقول « إننا مجبورون على المكتور زكريا إبراهيم ص ٥٥ .

السير في الطريق الذي رسمته لنا الطبيعة فإننا لانسير إلا في الطريق الذي نحبه ولكننا لم نحب نحن هذا الطريق ولكن الطبيعة هي التي جعلتنا نحبه وهي التي تجبرنا على السير فيه »(١) ، ومنهم شوبنهور وهوبز . فالأول يرى أن الحرية ذات طابع ميتافيزيقي ولاتوجد في نطاق العالم الطبيعي ويجعل الإرادة تابعة لطبيعتنا . ويرى الثاني أن الإرادة أقوى رغبة تابعة للدوافع الأولية (٢) .

ومهما يكن من اختلاف بين الفريقين فإن هذا الاتجاه في عمومه يهدم المسئولية الأخلاقية من أساسها ·

### ٢ - اتجاه حرية الإرادة:

من أنصار هذا الاتجاه أرسطو الذي يبني الأخلاق على حرية الإرادة وهو يفرق بين العمل الإرادي وغير الإدراي فالأول تكون فيه علة داخلية للفعل مثل تردد الإنسان بين عملين يستطيع القيام بهما ولكن إذا قام بأحدهما يفوت عليه الآخر ولهذا فترجيح أحدهما على الآخر في هذه الحالة يعتبر عملاً إرادياً والثاني تكون علته خارجية مثل وقوع الإنسان لزوال الحجر من تحت رجليه أو لأى دافع قسرى آخر .

كذلك يفرق بين عمل بلا إرادة وعمل ضد الإرادة فالأول هي الأعمال القسرية والثاني هو العمل ضد ترجيح الإرادة كأن يختار الإنسان عملاً من بين الأعمال ثم يعمل عملاً آخر غير الذي اختاره ، ثم يفرق أرسطو بين العمل بسبب الجهل وبين العمل ضد الإرادة ، فالأول لايعقبه الندم ، والثاني يعقبه الندم بعد

<sup>(</sup>١) مشكلة الحرية ، الدكتور زكريا ابراهيم ، ص ٥٥ ومابعدها ٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق .

فعله ، ويعتبر كل عمل أخلاقي عملاً شرأ والإنسان في حد ذاته لايريد الشر ولكن إذا أدى عمله إلى الشر بسبب اعتسافه أو بسبب جهله ماينبغي أن يفعله الإنسان العاقل يعد من هذه الجهة قد أراد الشر (١) .

ومن أنصار هذا الاتجاه المعتزلة الذين قالوا بحرية الإنسان في الإرادة والتصرف وفرقوا بين إرادة الله وإرادة العبد ، فالعبد قد يريد خلاف مايريده الله وإذا كان علم الله شاملاً لإرادة العبد إلا أن علمه لايؤثر فيها ، ومن هنا قالوا إن سبب الشر في حياة الإنسان هو الإنسان نفسه (1) ويقولون « إن الله يخلق في العبد قدرة وإرادة ثم العبد يخلق فعله بقدرته التابعة لمشيئته (1) . ومن أنصار هذا الاتجاه بارتلمي الذي يرى أن علم الأخلاق هو ميدان الحرية (2) .

ومن أنصار هذا الاتجاه أيضاً الفيلسوف الألماني « كانط » فهو يرى أن الإنسان حر في إرادته ولاتخضع هذه الإرادة إلا للقانون الذي تضعه لنفسها بنفسها ولاتخرج عنه ؛ لأن شعورها بأنها هي التي وضعته لنفسها هو أساس الإحساس الداخلي بالواجب الذي يدفع الإرادة الإنسانية إلى السلوك الأخلاقي لا لهدف نفعي ، بل لأنه مطابق للقانون العقلي ؛ ولهذا فهو يعتبر مبدأ حرية الإرادة أو الاستقلال الذاتي المبدأ الأوحد في الأخلاق فالحرية عنده هي الخاصة الجوهرية التي تتميز بها الإرادة الإنسانية في حين أن الضرورات هي التي تملى على الكائنات غير العاقلة سلوكها ، فالحرية هي علة الأفعال الأخلاقية .

<sup>(</sup>١) أرسطو ، علم الأخلاق جـ ١ ص ٢٦٩ ومايعدها ٠

<sup>(</sup>٢) شيخ الإسلام مصطفى صبرى : موقف البشر تحت سلطان القدر ص ٥٥.

 <sup>(</sup>٣) اللمعة ص ٥٢ للشيخ ابراهيم بن مصطفى الحلبى المذاري تحقيق محمد زاهد الكوثرى .

<sup>(</sup>٤) مقدمة بارغلى لكتاب السياسة لأرسطو ص ٦ .

أما الضرورة فهي العلة في حدوث الظواهر الطبيعية غير أن هذه الحرية في رأيه ليست متحررة تماماً عن القوانين بل هناك قوانين خاصة بها كما أن للطبيعة قوانين خاصة بها . وهذه القوانين مخلوقة للطبيعة وتلك مخلوقة للإرادة الحرة .

إلا أن الأولى لم تخلق قوانينها لنفسها ، والأمر في ذلك على خلاف قوانين الإرادة الحرة . ومن هنا يفرق بين الإرادة الحرة والإرادة الخاضعة وإن كانت هي نفسها فهي من حيث أنها تخلق القوانين الأخلاقية تعد إرادة حرة ومن حيث أنها ألزمت نفسها بالخضوع لهذه القوانين التي خلقتها بنفسها فهي من هذه الجهة إرادة خاضعة . ويرى أن دليل هذه الحرية ليس التجربة ؛ لأن وجودها سابق للتجربة ، أي أن دليلها قبلى ؛ لأن كل كائن لايمكن أن يفعل فعلاً إلا بتأثير فكرة الحرية . وقد يبدو هنا في تفكيره أن الشعور بالحرية أساس بالاحساس بالخضوع لهذه القوانين وأن هذا الاحساس أساس الإحساس بالحرية ، وكأن هناك دوراً يجيب على ذلك كانط فيقول « إن الحرية والتشريع الذين تضعهما الإرادة لنفسها كلاهما في واقع الأمر ضرب من الاستقلال الذاتي ويحل أحدهما محل الآخر تبعاً لذلك ، وهذا هو السبب في أننا لانستطيع أن نستعين بأحدهما لتفسير الآخر وبيان الأساس الذي يبنى عليه » ويقول أيضاً « إن الإنسان باعتباره عضواً في عالم الحس خاضع لقوانين الطبيعة ويدرك هذه القوانين عن طريق الحواس وهو باعتباره عضواً في عالم المعقول خاضع لقوانين هذا العالم يدرك قوانينه عن طريق العقل ، وإحساسه بالحرية يؤدي إلى الشعور بالاستقلال الذاتي وهذا الشعور بالاستقلال الذاتي يدل على وجود القانون الأخلاقي أساس للشعور بالحرية، وإلا فإننا حين نتصور أنفسنا ملتزمين بالواجب نعتبر أعضاء في عالم المعقول كما نعد

أنفسنا في الوقت نفسه أعضاء في العالم المحسوس $^{(1)}$ .

ويدخل في هذا الاتجاه أيضاً بصفة عامة اتجاه الماتريدية مع وجود فروق بينهم وبين غيرهم في بعض النواحي ، فهم يقولون إن الله خلق في الإنسان قدرة وأن الإنسان له حرية استخدام هذه القدرة في الخير أو الشر ، ونتيجة استخدامه لهذه القوة في أحد الضربين يتحمل مسئولية عمله أو كسبه القائم على اختياره لهذا العمل أو ذاك ، غير أنهم يقارنون قدرة الله مع قدرة العبد على التنفيذ ، أي تنفيد العمل المختار ، على أي حال فإنهم يعترفون بوجود حرية الإرادة في الإنسان ويقول صاحب اللمعة معبراً عن رأي جمهور الماتريدية « إن المؤثر في أصل الفعل قدرته تعالى وفي وصفه قدرة العبد ففيما إذا ضرب زيد يتيماً تأديباً أو ظلما فأصل الفعل وهو الحركة المشتركة بين الضربين مخلوق بقدرته تعالى وكون الضرب طاعة وحسناً في الأول ومعصية وقبيحاً في الثاني حاصل بتأثير وكون الضرب طاعة وحسناً في الأول ومعصية وقبيحاً في الثاني حاصل بتأثير

### ثالثاً : اتجاه الوسط بين الاتجاهين السابقين :

من أنصار هذا الاتجاه ابن مسكويه فهو يقول: « إن وجود الجوهر الإنسان الإنساني متعلق بقدرة فاعلة وخالقة ، وأما تجويد جوهره فمفوض إلى الإنسان وهو متعلق بإرادته »(٣).

ومن أهم المذاهب التي قمثل هذا الاتجاه من الناحية الميتافيزيقية مذهب الأشاعرة ، ويمكن أن نقول إن الأشاعرة يقسمون الحرية فيعطون نصفها للإنسان

 <sup>(</sup>١) تأسيس ميتافيزيقا الأخلاق ص ٧٦-١١٦ أمانويل كانط . ترجمة عبد الغفار مكاوي .

<sup>(</sup>٢) اللمعة للشيخ ابراهيم بن مصطى الحلبي المذاري ص ٤٨ تحقيق محمد زاهد الكوثري .

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأخلاق لابن مسكويه ص ٣٩)

ويحرمونه من النصف الآخر ، ذلك أنهم يعطون للإنسان حرية الإرادة ولا يعطون له حرية التنفيذ : فالعبد له أن يختار وليس أن ينفذ أي له قدرة الاختيار وليست له قدرة على تنفيذ المختار ، أما التنفيذ فإن الله هو الذي يخلق الفعل الذي يختاره العبد ويعبر صاحب اللمعة عن اتجاههم قائلاً : « إن للعبد إرادة وقدرة تتعلقان بفعله لاعلى وجه التأثير »(١) .

ويمكننا أن ندخل في هذا الاتجاه الوسطي رأي الإمام الغزالي فهو عندما يتكلم عن الأسباب والمسببات وأثر العبد في أفعاله وأثر الرب في أفعال عباده يتخذ موقفاً وسطاً بين الجبر والاختيار ، ويقسم الأسباب مبدئياً بين ماهو مقدور للعبد وغير مقدور له · فهناك أسباب ليست في قدرة العبد العمل بها ، وأسباب أخرى مقدورة له · فالأول كأسباب السموات والأرض أو خلقهما وأسباب خلق الحيوانات ، والثاني كأسباب إيجاد الصناعات والنظم والمجاهدات وماإلى ذلك ، يقول : « الأمور الموجودة تنقسم إلى مالايرتبط حصولها بقدرة العباد أصلاً كالسماء والأرض والكواكب والحيوان والنبات وغيرها ، وإلى مايرتبط حصوله إلا بقدرة العباد ، وهي التي ترجع إلى أعمال العباد كالصناعات ، والسياسات والعبادات والمجاهدات »(٢).

وأما فيما يتعلق بأثر العبد في أفعاله في الأعمال التي يمكن أن يكون له أثر فيها ، وأثر الرب في أفعال عباده هذه ، فيرى أن للعبد أثراً في أفعاله كما أن للرب أثراً في أفعال عباده ، وعن طريق هذه الفكرة يفسر الآيات التي تسند

<sup>(</sup>١) اللمعة ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٢) الإمام الغزالي: المقصد الأسي ص ٤٦٠

الأفعال أحياناً إلى الله وأحياناً أخرى إلى العباد فهو يشرح رأيه كالآتي : « فإن قلت فكيف الجمع بين التوحيد والشرع ومعنى التوحيد لا فاعل إلا الله ومعنى الشرع إثبات الأفعال للعباد فإن كان العبد فاعلا فكيف يكون الله فاعلا وإن كان الله فاعلا فكيف يكون العبد فاعلا ، ومفعول بين الفاعلين غير مفهوم ، فأقول نعم ذلك غير مفهوم إذا كان للفاعل معنى واحد وإن كان له معنيان ويكون الاسم مجملاً مردداً بينهما لم يتناقض كما يقال قتل الأمير فلاناً ويقال قتله الجلاد ولكن الأمير قاتل بمعنى والجلاد قاتل بمعنى آخر ، فكذلك العبد فاعل بمعنى والله عز وجل فاعل بمعنى آخر فمعنى كون الله فاعلاً أنه المخترع الموجد ومعنى كون العبد فاعلاً أنه المحل الذي خلق فيه القدرة بعد أن خلق فيه الإرادة بعد أن خلق فيه العلم فارتبطت فيه القدرة بالإرادة والحركة بالقدرة ارتباط الشرط بالمشروط وارتبط بقدرة الله ارتباط المعلول بالعلة وارتباط المختَرَعُ بالمختَرعُ وكل ماله ارتباط بقدرة فإن محل القدرة يسمى فاعلا له كيفما كان الأمر ، كما يسمى الجلاد قاتلأ والأمير قاتلأ لأن القتل ارتبط بقدرتيهما ولكن على وجهين مختلفين فلذلك سمى فعلا لهما ارتباط ، فكذلك ارتباط المقدورات بالمقدرتين ولأجل توافق ذلك وتطابقه ينسب الله تعالى الأفعال في القرآن مرة إلى الملاتكة ومرة إلى العباد ونسبها بعينها مرة أخرى إلى نفسه فقال تعالى: { قل يتوفاكم ملك الموت } ثم قال عز وجل { الله يتوفي الأنفس حين موتها } وقال تعالى { أفرأيتم ماتحرثون أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون  $\{^{(1)}$  .

وبذلك يجمع الغزالي بين الجبر والاختيار في أفعال العباد بل تغلب عليه

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين جـ ٤ ص ٢٥٦ .

النزعة الجبرية عندما يتعمق في الخلق والإيجاد كما يفهم هذا بوضوح من المثال الآتي الذي يضربه لبيان فكرته ، فيقول : « لو أراد الإنسان أن يجز رقبة نفسه لم يملكه لا لعدم القدرة في اليد ولا لعدم السكين ولكن لفقد الإرادة الداعية المشخصة للقدرة وإنما تنفذ الإرادة لأنها تنبعث بحكم العقل أو الحس بكون الفعل موافقاً وقتل نفسه ليس موافقاً له فلايكنه مع قوة الأعضاء أن يقتل نفسه إلا إذا كان في عقوبة مؤلمة لاتطاق فإن العقل هنا يتوقف في الحكم ويتردد لأنه تردد بين شر الشرين فإن تراجع له بعد الروية أن ترك القتل أقل شرأ لم يمكنه قتل نفسه وإن حكم بأن القتل أقل شرأ وكان حكمه جزماً لاميل فيه ولاصارف عنه انبعثت الإرادة والقدرة وأهلك نفسه ٠٠ لأن داعية الإرادة مسخرة للقدرة والكل مقدور بالضرورة فيه من حيث لايدري ٠ فإنما هو محل ومجرى لهذه الأمور فأما أن يكون منه فكلا ولا ٠

فإذن معنى كونه مجبوراً أن جميع ذلك حاصل فيه من غيره لامنه ومعنى كونه مختاراً أنه محل لإرادة حدثت فيه جبراً بعد حكم العقل بكون الفعل خيراً محضاً موافقاً وحدث الحكم أيضاً جبراً فإذن هو مجبور على الاختيار ، ففعل النار في الاحراق مثلاً جبر محض وفعل الله اختيار محض وفعل الإنسان على منزلة بين المنزلتين فإنه جبر على الاختيار (١) .

إذن خلاصة رأيه أن للعبد أثراً في أفعاله وللرب أيضاً أثراً في أفعال عبده لأنه الخالق ولأنه موجد القدرة في عبده الذي يؤثر في أفعاله فالعبد له اختيار وتأثير باعتباره محل قدرة الله فمن هنا يبدو أنه مجبور من جهة مختار من جهة

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين جـ ٤ ص ٢٥٤ ٠

أخرى ، وتسمى المنزلة بين المنزلتين ( الجبر والاختيار ) ٠

كما يمكن أن ندخل في هذا الاتجاه رأي ابن رشد فهو نفسه وضع رأيه وسط الاتجاهين السابقين بعد أن استعرض رأي الاتجاهين السابقين وأدلتهما قال «فإذا كان الأمر كذلك فكيف يجمع بين هذا التعارض الذي يوجد في المسموع وفي المعقول نفسه ؟ قلنا الظاهر من مقصد الشارع ليس هو تفريق هذين الاعتقادين وإنما قصده الجمع بينهما على التوسط الذي هو الحق في هذه المسألة وذلك أنه يظهر أن الله تعالى قد خلق لنا قوى نقدر بها أن نكتسب أشياء هي أضدادها لكن لما كان الاكتساب لتلك الأشياء ليس يتم لنا إلا لموافاة الأسباب التي سخرها الله لنا من خارج وزوال العائق عنها كانت الأفعال المنسوبة إلينا تتم بالأمرين جميعاً »(١).

وفي صدد هذه الدراسات الفلسفية في الإرادة لاأريد أن يفوتنا نوع آخر من الدراسات في الإرادة قامت بها المدارس السيكولوجية الحديثة ، فأود هنا إعطاء فكرة عن آرائهم المختلفة وطريقتهم في دراستهم للإرادة

### الإرادة في نظر المدارس السيكوولوجية الحديثة :

إن المدارس السيكولوجية تختلف في موضوع الإرادة كالمدارس الفلسفية فقوم من السيكولوجيين يرون أن موضوع الإرادة ينبغي أن يعالج من الناحية الميتافيزيقية ، كموضوع الوجود والعدم ، وقوم منهم يرى أنه ينبغي أن يعالج من الناحية البيولوجية، وقوم ثالث يرى أنه من اختصاص علم الاجتماع ، إذ لابد من وجود أنظمة وزواجر اجتماعية للحكم على أن هذا السلوك إرادي أم غير إرادي

<sup>(</sup>١) منهاج الأدلة في عقائد الملة : ابن رشد ، تحقيق الدكتور محمود قاسم ط ٢ ص ٢٢٦٠ .

وأما الذين يدخلون هذا الموضوع في الدراسات السيكولوجية فيختلفون أيضاً في وجود حرية الإرادة فمنهم من يقول: إن الإرادة لاتعدو أن تكون مجرد الاختيار والعزم دون التنفيذ ، ومنهم من يرى أن حرية الإرادة لاتتم إلا بالتنفيذ (۱) ، لكن التربويين يرى بعضهم وجود حرية الإرادة في الإنسان لأنها أساس التربية والتعليم وأساس النمو والتكامل الإنساني (۲) .

والقائلون بالإرادة الحرة يحددونها من حيث المظهر ومن حيث تكويناتها ثم من حيث الوظيفة .

أما من حيث المظهر فلها مظهران للسلوك الإرادي فأولهما الكف أو المنع أي الامتناع عن عمل ما أو الوقوف ضد ميول ودوافع معينة والمظهر الثاني هو الانتباه والسير نحو اتجاه معين وهو ينطوي على عمليتين هما عملية الكف أولاً ثم عملية التركيز في اتجاه معين دون غيره من الاتجاهات

ومن ناحية المكونات يحددونها من ثلاث نواح الأولى الناحية البيولوجية ؛ والثانية الناحية السيكولوجية ، والثالثة الناحية الاجتماعية ؛ لأن الناحية البيولوجية تعتبر بواعث أولية للسلوك ، والناحية السيكولوجية تقوم بدور الاختيار من بين تلك البواعث وتحقيقة في الوجود الخارجي ، والناحية الاجتماعية تقوم بدور تكيف عملية تنفيذ الاختيار وفقاً للقيمة الأخلاقية والعادات الاجتماعية .

وأهم وظيفة للإرادة في حياة الإنسان هي اختيار أعمال معينة من بين

<sup>(</sup>١) مباديء علم النفس العام: الدكتور يوسف مراد ص ٢٤١٠

<sup>(</sup>٢) فلسفة التربية : فيليب ه . فينكس ، ترجمة الدكتور محمد لبيب النجيحي ص ٢١٦ .

الأعمال ثم تنفيذها ، وبناء على كل هذا يعرفون حرية الإرادة من الناحية السيكولوجية كالآتي : الإرادة هي العملية النفسية التي ترمي إلى تكييف الاستجابة التي كان قد أدى الصراع القائم بين مجموعتين من الميول إلى أرجائها وذلك بترجيح كافة الميول التي تبدو في نظر الشخص أنها أسمى من غيرها »(١) ويمكن إدخال بعض آراء السيكولوجيين في الاتجاه الأول وبعضها الآخر في الثاني وبعضها في الثالث .

### ثانياً: رأى الإسلام في حرية الإنسان والحرية الأخلاقية:

وإذا بحثنا عن رأي الإسلام في هذا الموضوع وجدنا فيه نصوصاً مختلفة المفاهيم (في الظاهر) يمكن أن نؤيد بها كل اتجاه وكل مذهب من المذاهب السابقة لو أردنا أن نكون مذهبين : فنجد هناك مثلاً نصوصاً تؤيد ( بظاهرها ) الاتجاه الأول القائل بالجبرية مثل النصوص الآتية : { قال اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك عن تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء بيدك الخير إنك على كل شيء قدير  ${}^{(7)}$  ، { إن هي إلا فتنتك تضل بها من تشاء وتهدي من تشاء  ${}^{(8)}$  ، { وماتشاءون إلا أن يشاء الله  ${}^{(1)}$  ، { وإذا أراد الله بقوم سوءا فلا مرد له  ${}^{(8)}$  ، { وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عليه القول فدمرناها تدميراً  ${}^{(7)}$  ، { ولو شاء الله مااقتتلوا ولكن الله يفعل مايريد  ${}^{(8)}$  ، { فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقاً حرجاً  ${}^{(8)}$  ، { واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه وأنه إليه

<sup>(</sup>١) مبادىء علم النفس العام ، د. يوسف مراد ص ٣٤٣ ٠

۲) آل عمران : ۲ · (۳) الأعراف : ۱۵۵ ·

 <sup>(</sup>٦) الإسراء: ١٦٠ (٧) البقرة: ٣٥٣٠ (٨) الأنعام: ١٢٥٠.

تحشرون }<sup>(١)</sup> .

ونجد كذلك نصوصاً تؤيد الاتجاه الثاني القائل بحرية الإرادة ، مثل النصوص الآتية : { وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر  $}^{(1)}$  ، { سيقول الذين أشركوا لو شاء الله ماأشركنا ولا آباؤنا ولاحرمنا من شيء كذلك كذب الذين من قبلهم حتى ذاقوا بأسنا قل هل عندكم من علم فتخرجوه لنا إن تتبعون إلا الظن وإن أنتم إلا تخرصون  $}^{(1)}$  ، { ومن يرد ثواب الدنيا نؤته منها ومن يرد ثواب الآخرة نؤته منها وسنجزي الشاكرين  $}^{(2)}$  .

وأخيراً نجد نصوصاً تؤيد الاتجاه الثالث وهو التوسط بين الاتجاهين السابقين منها هذه النصوص الآتية: { نحن خلقناهم وشددنا أسرهم وإذا شئنا بدلنا أمثالهم تبديلاً إن هذه تذكرة فمن شاء اتخذ إلى ربه سبيلاً وماتشاءون إلا إن يشاء الله إن الله كان عليماً حكيماً يدخل من يشاء في رحمته والظالمين أعد لهم عذاباً أليماً }(٥) ، { قال عذابي أصيب به من أشاء ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون }(٢) . وهناك نصوص أخرى كثيرة من هذا القبيل وسنذكر مزيدا منها عندما نعالج هذه الموضوعات المعالجة التفصيلية .

والآن إذا تأملنا في هذه النصوص المتعلقة بالاتجاهات الثلاثة السابقة يبدو لنا لأول وهلة كأن بينها تعارضاً وتناقضاً وغموضاً وقد يصبح هذا التعارض والغموض حقيقة إذا نظرنا إليها من زاوية ضيقة أو إذا أردنا أن نعالجها في

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٤ (٢) الكهف : ٢٧ (٣) الأنعام : ١٤٨ ·

 <sup>(</sup>٤) آل عمران: ١٤٥٠ (٥) الإنسان: ٢٨-٣١ (٦) التكوير: ٢٦-٢٩٠٠

ضوء مذهب فكري معين ولكن إذا عالجناها من زاوية الفلسفة الإسلامية عموماً يزول هذا التعارض وينجلي هذا الغموض وينفسح مجال كل فكرة وتتحدد حدودها ، ومن ثم نستطيع أن نفسر كل آية دون أن يتعارض معناها مع معاني النصوص الأخرى (١)

ويمكن تحديد فلسفة الإسلام في هذه القضية الكبرى عن طريق تحديد النقط الآتية:

۱ – قررنا في نهاية الفصل السابق أن الله خلق السماء وخلق الأرض وخلق الإنسانية وخلق الإنسان وخلق قوانين السماء وقوانين الأرض وقوانين الطبيعة الإنسانية ووضع نظام الأخلاق وفقاً لهذه القوانين الطبيعية ووفقاً لهدف هذا الخلق بوجه عام وخلق الإنسان بوجه خاص ٠

إذن لهذا الخلق غاية لابد من أن تتحقق بتمام الغاية والانتهاء إلى ذلك المصير  $\cdot$  { أفحسبتم أنما خلقناكم عبثاً وأنكم إلينا لاتُرجَعون  $^{(1)}$   $^{(1)}$   $^{(2)}$   $^{(3)}$   $^{(3)}$   $^{(4)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5)}$   $^{(5$ 

فبناء على غايته في الخلق خلق الخلق وقدره تقديراً ينتهي إلى غايته  $\{$  إنا كل شيء خلقناه بقدر  $\}^{(0)}$  ،  $\{$  وخلق كل شيء فقدره تقديراً  $\}^{(7)}$  ،  $\{$  الذي خلق فسوى والذي قدر فهدى  $\}^{(V)}$  .

<sup>(</sup>١) هنا يقول لى أستاذ إن ابن رشد قد سبقك إلى هذه الفكرة ٠

 <sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون : ١١٥ . (٣) الأنعام : ٧٧-٧٢ . (٤) الأحزاب : ٣٨ .

٥) القمر: ٤٩ - (٦) الفرقان: ٢ - (٧) الأعلى: ٢-٣٠

إذن بناء على غايته في الخلق خلق الخلق وعلم أن ماخلق ينتهي إلى ماقدر وبناء على علمه ، لهذا وذاك قدر ماسيكون عليه الخلق وقضى ثم كتب ماقدر وقضى .

من هذا نفهم وجود جبرية في العالم تتمثل أولاً في مصير الإنسان فإنه لابد من أن يموت مثلاً ولابد من أن يحيا مرة أخرى وتتمثل أيضاً في أنه مقيد بإطار معين من أطر جبرية الكون من حيث أنه مقيد بالقوانين الطبيعية عموماً وبقوانين الطبيعة البشرية خصوصاً .

ومن ثم جاءت النصوص التي تثبت المشيئة المطلقة والحرية لإرادة الله - (وماتشاءون إلا أن يشاء الله ) لأن مشيئته الكلية قد سبقت الوجود أولا ولابد من أن تتحقق ثانياً وإذا عبر عما سبكون عليه الأمر مستقبلاً عبر عن علمه تعالى بما سيكون عليه ؛ لأنه يعلم حاضر الشيء ومستقبله ، ولايمكن أن يتغير علمه ولايمكن أن يغير أيضاً ماكتب بناء على هذا العلم ولهذا قال الرسول : «جف القلم على علم الله تعالى» (۱) ؛ لأن العلم هو معرفة الأسباب وماتؤدي إليه ، وإذا كان الله خلق الأسباب فيعلم مقدماً نتائج الأسباب ، ويعتبر ابن رشد تلك الأسباب وماتؤدي إليه هي القضاء والقدر لأن الأسباب لاتتخلف عن نتائجها ويسمى العلم بتلك الأسباب العلم بالغيب فيقول : « ولما كانت الأسباب التي من خارج تجري على نظام محدود وترتيب منضود لاتخل في ذلك بحسب ماقدرها بارئها عليه ، وكانت إرادتنا وأفعالنا لاتتم ولاتوجد إلا بموافقة الأسباب التي من خارج فوجب أن تكون أفعالنا تجرى على نظام محدود أعني أنها توجد

<sup>(</sup>١) التاج جـ ٥ - كتاب الزهد والرقائق ص ١٩٣٠

في أوقات محدودة ومقدار محدود · وإنما كان ذلك واجبا لأن أفعالنا تكون سببا عن تلك الأسباب التي من خارج ، وكل مسبب يكون عن أسباب محدودة مقدرة ، فهو ضرورة ، محدودة مقدرة · وليس يُلقَى هذا الارتباط بين أفعالنا والأسباب التي من خارج فقط بل وبينها وبين الأسباب التي خلقها الله تعالى في داخل أبداننا · والنظام المحدود في الأسباب الداخلة والخارجة - أعني التي لاتخل هو القضاء والقدر الذي كتبه الله تعالى على عباده وهو اللوح المحفوظ ، وعلم الله تعالى بهذه الأسباب وبما يلزم عنها هو العلة في وجود هذه الأسباب ولذلك كانت هذه الأسباب لايحيط بمعرفتها إلا الله وحده ولذلك كان هو العالم بالغيب وحده على الحقيقة كما قال تعالى : { قل لايعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله } وإنما كانت معرفة الأسباب هي العلم بالغيب لأن الغيب هو معرفة وجود الموجود في المستقبل أو لا وجوده » (١) .

إلا أن هذه الكتابة بناء على العلم لاتدل على حتمية السلوك المعين للفرد لأن التقدير بناء على العلم لابناء على الجبر ، فإن الإنسان البصير قد يرى أعمى يسير نحو هاوية فيستطيع أن يعرف مصير هذا الأعمى ، ولو أنه كتب هذا المصير وقضى بأنه سيقع ووقع ماكتب فلايكون بذلك قد أجبره على الوقوع ، إذن سلوك الإنسان بالنسبة إليه سلوك حر مبني على اختياره وهو بالنسبة إلى الله حتمى وقضاء وقدر ؛ لأنه علم وقدر وقضى

٢ - تتحدد حرية الإنسان بموقفه من قوانين الطبيعة وقوانين الأخلاق: فهو
 مأمور بتطبيق قوانين الأخلاق أدبياً وخاضع لتطبيق قوانين الطبيعة واقعياً

<sup>(</sup>١) مناهج الأدلة في عقائد الملة لابن رشد . تحقيق الدكتور محمد قاسم ص ٢٧٧ ط ٠

ولكنه يملك القدرة والاستعداد للخروج على القانونين ، وذلك بناء على إحساسه بحرية الاختيار في داخل نفسه وشعوره بالقدرة على تنفيذ مااختاره ، وهذا الإحساس بالحرية والقدرة ليس مجرد وهم بل حقيقة يصدقها الواقع وهو خروجه على هذا وذاك في بعض الأحيان ، فلو كان مجبوراً بالطبيعة كالحيوان لما خرج عليهما ولو كان مجبوراً بقانون الله الأخلاقي كالملائكة لما خرج عليه أيضاً .

وبناء على هذه الحرية أصبح مسئولاً أمام الله ومطالباً بالسير على منهاج الله وطريقه الذي رسمه له، فلو كان مجبوراً على السير في طريق معين وليست له القدرة على الخروج عليه لكان عبثاً من الله أن ينزل الوحي ويطالبه بالسير علي هداه ،وتعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ،ولهذا فإن كل الآيات التي ذكرناها تثبت الحرية أو إرادة الاختيار للإنسان تعبر عن حرية الإنسان في إرادته وتصرفه في إطار معين ،وقد أعطيت للإنسان إرادة الاختيار والقدرة على تنفيذ مااختاره لاختباره وامتحانه :هل يسير على طريقه ومنهاجه الذي رسمه له أو يخرج عليه فيه، ولهذا قال تعالى (الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملاً) (١١) فيه، ولهذا قال تعالى (الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملاً) (١٠) وقال : { ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ونبلو أخباركم) (١٠) ، { أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين } (٣) .

٣ – إن هناك أعمالاً تتدخل فيها إرادة الإنسان وقدرته مع إرادة الله وقدرته ، فتدخل إرادة الإنسان يبدأ من نيته لعمل ما إيجابياً أو سلبياً وتدخل إرادة الله يبدأ بتوجيهه وتوفيقه إلى حيث تتجه نيته { والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا }(٥) ، { في قلوبهم مرض

<sup>(</sup>۱) سورة الملك : ۲ · (۲) محمد : ۳۱ · (۳) آل عمران : ۱٤٢ ·

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: ٩٩٠ (٥) الصف: ٥٠

فزادهم الله مرضا  ${}^{(1)}$  ،  ${}$  ولو أرادوا الخروج لأعدوا له عدة ولكن كره الله انبعاثهم فثبطهم وقيل اقعدوا مع القاعدين لو خرجوا فيكم مازادوكم إلا خبالا ولأوضعوا خلالكم يبغونكم الفتنة وفيكم سماعون لهم والله عليم بالظالمين  ${}^{(1)}$   ${}^{(1)}$  وإن الله لايغير مابقوم حتى يغيروا مابأنفسهم  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  محسب الذين في قلوبهم مرض أن لن يخرج الله اضغانهم  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  الله يضل من يشاء ويهدي إليه من أناب  ${}^{(1)}$  أي يضل من يشاء الضلالة ويهدي من يشاء الانابة .

كما يتدخل الله في عمل الإنسان بناء على أخلاقه من صلاح وفساد [سأصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الأرض بغير الحق] (٥) ، { إن الله لايهدي من هو مسرف كذاب } (٦) ، { فأما من أعطى واتقى وصدق بالحسنى فسنيسره للبسرى وأما من بخل واستغنى وكذب بالحسنى فسنيسره للعسرى } (٧) ، {ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لايحتسب } .

وأخيراً يتدخل الله في عمل العبد بناء على عمله به ومايكون عليه مستقبله { ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون  ${^{(\Lambda)}}$  ، { فعلم مافي قلوبهم فأنزل السكينة عليهم  ${^{(P)}}$  ، { يضل به كثيراً ومايضل به إلا الفاسقون  ${^{(1)}}$  ، { والذين اهتدوا زادهم هدى وآتاهم تقواهم  ${^{(11)}}$  ، { إنهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى  ${^{(11)}}$  ، { ويزيد الله الذين اهتدوا هدى  ${^{(11)}}$  .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٠ ٠ (٢) التوبة : ٤٦ (٣) الرعد : ١١٠

۲۸ : غافر : ۲۸ ، (۵) محمد : ۲۹ ، (۱) غافر : ۲۸ ،

 <sup>(</sup>٧) الليل : ٥-١٠ (٨) الاتفال : ٢٣ · (٩) الفتح : ١٩ ·

۱۳ البقرة : ۲۹ ، ۱۳ محمد : ۱۷ ، ۱۲) الكهف : ۱۳–۱۴۰

<sup>(</sup>۱۳) مريم : ۷۶ ٠

والآن على ضوء هذه الفكرة نستطيع أن ندرك حقيقة مغزى الآيات التي تجمع بين الجبرية والحرية أو بين المشيئة الإلهية وحرية الاختيار للإنسان .

خاك إرادة إلهية جبرية أو قهرية وإرادة إلهية أخرى اختيارية ، فهو يستعمل أحيانا الأولى وأحيانا أخرى الثانية بحسب مايقتضى عدله وحكمته فبالأولى تجبر الناس على عمل معين قهرا كما قهر قوما على أخذ ماأتى به رسولهم { وإذ نتقنا الجبل فوقهم كأنه ظلة وظنوا أنه واقع بهم خذوا ماآتيناكم بقوة واذكروا مافيه لعلكم تتقون } (١) ، { وإذا أراد الله بقوم سوءا فلامرد له} (٢) .

ولقد سبق أن بينا أن الله لايريد سوءاً بقوم إلا إذا ساءت نياتهم سواء أظهروها أو أخفوها ، ومنه قوله تعالى { ولو شاء الله مااقتللوا ولكن الله يفعل مايريد } (٣) حقاً إن الله لو أراد ألا تقع فتنة من البداية لما وقعت ولما خلق في الإنسان دوافع أو استعداداً للفتنة ولخلقهم كالملائكة يؤمنون بالله ويفعلون مايؤمرون { ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعاً أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين (٤) ولو شاء أن يقهر كل الناس على الإيمان لفعل { إن نشأ ننزل عليهم من السماء آية فظلت أعناقهم لها خاضعين } (٥) .

ولكن الله لم يرد أن يقهر الناس على كل مايريد أن يفعلوه وإن أراد منهم أن يفعلوه ، لكن هذه إرادة الاختيار لاإرادة القهر والجبر ، ولهذا قال تعالى : {ولو أن قرآنا سيرت به الجبال أو قطعت به الأرض أو كلم به الموتى بل لله الأمر جميعاً أفلم ييأس الذين آمنوا أن لو يشاء الله لهدى الناس جميعاً }(٦) .

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٧١ · (٢) الرعد: ١١ · (٣) البقرة: ٢٥٣ ·

۲۹ يونس : ۹۹ . (۵) الشعراء : ٤ . (۲) الرعد : ۳۱ .

وهكذا فإن الله لم يرد أن تكون إرادة الجبر قاعدة عامة في تنفيذ كل شيء وتوجيه الناس إلى أعمالهم سواء كان الجبر الداخلي أو الجبر الخارجي بل أراد أن تكون إرادة الاختيار هي الأساس في شئون حياة الإنسان إذ إنه نصب له دلائل الخير والشر وبين له طريق الهدى والضلال وعاقبتهما في الدنيا والاخرة وخلق فيه قوة البصيرة والإدراك والتمييز ليستطيع بها التفرقة بين مايضره وماينفعه إن عاجلاً أو اجلاً ، ولهذا اقتضت إرادته ألا يقهر الناس بعد ذلك على أحد الطريقين بل اقتضت حكمته أن يبين للناس أنه يحاسبهم ثواباً أو عقاباً على اختيارهم لأحد الطريقين،وهذا الثواب أو العقاب قد يكون في الدنيا وقد يكون في الآخرة ، ولكن الحساب العادل والجزاء الوافي سيكون في الآخرة (ياأيها الناس إنما بغيكم على أنفسكم متاع الحياة الدنيا ثم إلينا مرجعكم فننبئكم بما كنتم تعملون ) (١) (فمن اهتدى فإنما يهتدي لنفسه ومن ضل فإنما يضل عليها )(٢) (وكل إنسان الزمناه طائره في عنقه ونخرج له يوم القيامة كتاباً يلقاه منشوراً ) (٣)

لايلزم من إرادة الاختيار عند الإنسان عجزه سبحانه وتعالى عن تنفيذ مراده ، بل إن هذا يعتبر تنفيذاً لمراده ، لأنه أراد هذا فكان ماأراد .

ولايلزم أيضاً أنه بذلك أراد الشر لأنه ترك حرية للإنسان أن يفعل الخير والشر مع خلق القدرة فيه لهذا وذاك ، وإذا كان هذا يعتبر إرادة الشر من جهة فإن إرادة الشر هنا ليست من الله لنفسه ولا للإنسان بل من الإنسان للإنسان {إن الله لايظلم الناس شيئاً ولكن الناس أنفسهم يظلمون }(1) ، فإن الله قد خلق

۱۵: الإسراء: ۱۵
 ۱۵: الإسراء: ۱۵

٤٤ : ١٣) الإسراء: ١٣ - ١٤٤ (٤) يونس : ٤٤ -

العالم بما يناسب الإنسان وخلق فيه كل مايحتاج إليه بحكم خلقته وطبيعته وهنا يقول ابن عربي « واعلم أن الإنسان فيه مناسب من كل شيء في العالم فيضاف كل مناسب إلى مناسبه بأظهر وجوهه »(١) . وعلى الإنسان إذن أن يتصرف بما يناسبه ويوافقه ولايخالف نظام الطبيعة الذي خلق مناسباً له حتى لايصيبه الشر ولكن نتيجة جهله حينا وتصرفاته الخاطئة واصطدامه بالقوانين الطبيعية والأخلاقية يصيبه الشر ، فالشر إذن منه وإليه .

وأخيراً لايلزم من علمه تعالى أن الإنسان سيرتكب الشر إنه بذلك أراد الشر بل إنه علمه هذا لايعتبر إرادة فإنني عندما أضع أسئلة للامتحان مثلاً أعلم أن هناك من الممتحنين من يرسب في الامتحان ولكنني بذلك لم أرد رسوب أي إنسان ولايرجع سبب سقوطه إلى بل يرجع إلى نفسه

وكذلك الأمر بالنسبة إلى الله فإنه عندما أعطى للإنسان حرية الاختيار لم يرد من أي إنسان أن يفعل الشر بل أراد أن يتبع الخير  $\{$  يريد الله بكم اليسر ولايرد بكم العسر  $\}^{(7)}$  ،  $\{$  وتلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وما الله يريد ظلماً للعالمين  $\}^{(7)}$  ،  $\{$  وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكوراً  $\}^{(3)}$  ،  $\{$  مايريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطهركم ويتم نعمته عليكم  $\}^{(6)}$  .

ثم إن الله بإرادة الاختيار هذه قد أراد للإنسان حرية وبهذه الحرية أراد له الكرامة لكن هل نستطيع أن نقرر من هذا أن للإنسان مطلق الحرية ؟ ٠

<sup>(</sup>١) ذخائر الأخلاق: ابن عربي ص ٩٥٠

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٨٥ ٠ (٣) آل عمران : ١٠٨٠

 <sup>(</sup>٤) الفرقان : ٦٢-٦٢ . (٥) المائدة : ٦ .

الحقيقة عندما نلفت نظرنا إلى تقريراتنا السابقة نجد هناك حرية وهناك جبرية ولكل من الجبرية والحرية درجات ولكل منهما بناء على ذلك مجالات ولنذكر أولا درجاتهما لأن كلا منهما مرتبط بالآخر ثم نقرر التقرير النهائى .

أما درجات الجبرية فهي ثلاثة :

الدرجة الأولى جبرية مطلقة وهي ميتافيزيقية وطبيعية في الوقت نفسه وهي آخر الحد من القهرية لايمكن للإنسان أن يفلت منها أو أن يخرق حدها مثل حتمية الموت المقضي على كل إنسان فكل إنسان لابد من أن يموت ولايستطيع إنقاذ نفسه ، وكذلك البعث فكل إنسان مجبور أن يبعث بعد الموت أن هذا قضاء سابق لابد من أن ينتهى إليه بحكم القضاء السابق وبحكم طبيعة الخلقة .

وهنا يقول الخيام في رباعياته تعبيراً عن الجبرية الأولى « جئت إلى هذه الحياة من غير إرادة وسأنتقل عنها أيضاً من غير إرادة ولاأدري كيف جئت وكيف أنتقل » (١) . وهذه الجبرية تعتبر ميتافيزيقية من حيث إنها قضاء سابق على وجود الإنسان وتعتبر كذلك حتمية طبيعية من حيث إنها تتم بواسطة القوانين الطبيعية التي لاتتخلف .

الدرجة الثانية: جبرية طبيعية وهي أقل صرامة من الأولى إذ من الممكن تعدي حدودها وقوانينها إلى حين بشكل من الأشكال مثل حاجة الإنسان الطبيعية إلى التغذية فكل إنسان لابد من أن يتغذى بالأكل والشرب ليحيا فإذا امتنع عن التغذية كلية فسيموت بعد حين لكن للإنسان قدرة على أن يمتنع حتى الموت ويقضى على نفسه ، هنا نجد للإنسان مجالاً لحرية الإرادة إذ إن الإنسان

<sup>(</sup>١) رباعيات الخيام: ترجمة أحمد رامي ص ٧٢. ٩٥ ط ٢ ·

يستطيع أن يختار أحد الأمرين وينفذ اختياره بين إدامة الحياة بالتغذية والقضاء عليها بالكف عنها · وليست له هذه الحرية والقدرة في الجبرية الأولى ·

وليست قوانين الطبيعة من الناحية الحتمية في درجة واحدة إذ إن بعضها أقل صرامة أو حتمية مما ذكرنا مثل غريزة الأمومة والأبوة وغريزة الجنس إذ من الممكن مخالفة هذه القوانين باستمرار الحياة مع تحمل الأضرار الناتجة عنها .

الدرجة الثالثة أو القسم الثالث من الجبرية هي جبرية القوانين الأخلاقية ، وهذه القوانين تستمد سلطتها وجبريتها من ثلاث جهات الأولى من جهة اتصالها بالقوانين الطبيعية والثانية من جهة اتصالها بالأمر الإلهي والثالثة من جهة اتصالها بالعرف والعادات الاجتماعية أي السلطة الاجتماعية .

وأما درجات الحرية فهي تتحدد بالدرجات الجبرية السابقة إذ لا حرية أمام الدرجة الأولى من الجبرية كما قلنا والحرية موجودة أمام الدرجة الثانية ولكنها صعبة وضيقة للغاية ، وخاصة أن الأمر متوقف – إزاء بعض القوانين الطبيعية – على حرية الاختيار بين الحياة أو عدم الحياة ولكنها على أية حال ممكنة ومتعلقة بإرادة الإنسان أما نطاق الحرية أمام النوع الثاني من قوانين الطبيعة مثل الاتصال الجنسي كقانون طبيعي فمجال الحرية هنا أوسع ، إذ من الممكن أن يحيا الإنسان بدون تطبيقه لهذا القانون وغيره من القوانين التي من هذا القبيل ، لكن درجة سعادة الحياة أو شقاوتها تقاس بمدى تكييف الإنسان حياته مع تلك القوانين بصورة عامة فإن مخالفة تلك القوانين في الحياة نتيجتها الشقاء ونهايتها الموت المحتم .

أما الحرية أمام الدرجة الثالثة من الجبرية وهي جبرية القوانين الأخلاقية

فهي متفاوتة ، وكما أن درجات القوانين الطبيعية متفاوتة فكذلك درجات القوانين الأخلاقية متفاوتة من حيث الجبرية ومن حيث الحرية أيضاً يقاس ذلك عدى إلزامية كل قانون ثم عمدى الإحساس الأدبي أو الضمير الأدبي الذي يتمتع به كل فرد .

وسيأتي تفصيل هذه النقطة في موضوع الإلزام الأخلاقي القادم · على أي حال فإنه كلما تصادعت أو قويت درجات الجبر في الناحية الأولى كلما قلت درجات الحرية في الناحية الثانية ·

#### خلاصة الدراسة:

والآن بالنظرة العامة إلى ماسبق نستطيع أن نستخلص أسس الحرية الأخلاقية في النقط الآتية:

الأساس الأول وجود حرية الإرادة في الإنسان وقد تختلف درجة هذه الحرية من ميدان إلى آخر ومن مجال إلى آخر في الحياة العامة ·

الأساس الثاني وجود القدرة والاستعداد لتطبيق حرية الإرادة ٠

الأساس الثالث وجود الحرية إزاء تطبيق القوانين الأخلاقية ولكن بدرجات متفاوتة .

الأساس الرابع إن حرية الإنسان العملية ليست حرية مطلقة إذ إن هذه الحرية تحدها القوانين الطبيعية والميتافيزية والسيكولوجية والاجتماعية ·

ومسئولية الإنسان الأخلاقية تقدر وتحدد بمدى ماأتيح من القدرة على الأعمال الأخلاقية ، وسيأتي مستويات الإلزام الأخلاقي والمسئولية الأخلاقية بحسب الاستطاعة والقدرة والأهمية للمبادىء الأخلاقية ·

# الفصل الخامس تقرير مبدأ الإلزام والالتزام الأخلاقي

قبل بيان رأي الإسلام في معنى الإلزام الأخلاقي ينبغي أن أشير إلى تحديد هذا المعنى ومصادره في الفلسفات الأخلاقية ·

من النتائج الهامة التي وصلنا إليها في موضوع الحرية السابق وجود حرية أخلاقية ووجود سلطة أو جبرية أخلاقية ، والجبرية المقصودة هنا ليست الجبرية القهرية التي تحدثنا عنها وإنما الجبرية التي نقصدها هي التي يمكن للإنسان أن يخالف دواعيها بشكل من أشكال المخالفة وهذا مانقصده من الإلزام الأخلاقي .

وتحديد معنى الإلزام له قيمة ؛ ذلك أنه لامعنى للمسئولية الأخلاقية بدون وجود الحرية الأخلاقية كما أن قيمة السلوك الأخلاقي تظهر بصورة أكثر وضوحاً عندما ينفذ هذا السلوك عن حرية واختيار وإرادة أخلاقية خيرة ·

وإذا كان الأمر كذلك فلابد من أن تكون هناك حرية تجاه الإلزام ، وتفضيل السلوك الأخلاقي على السلوك غير الأخلاقي هو الالتزام الأخلاقي ، وكما يكون الالتزام عن دافع خارجي يكون أيضاً عن دافع داخلي .

وأيا كان الأمر كذلك فلابد من وجود إلزام والتزام في العمل الأخلاقي ، ودرجة الالتزام مبنية على درجة الإلزام من حيث القوة والضعف ومن ثم من حيث التمسك بالمبادى الأخلاقية وعدم التمسك بها .

ولما كان من أهم خصائص الأخلاق القويمة مدى مافيها من قوة تدفع الناس إلى العمل بها كان الإلزام إذن من أهم الأسس التي يقوم عليها صرح بناء

الأخلاق ، ومعرفة مدى الإلزام تستدعي معرفة مصادر الإلزام ، إذن متى أردنا أن نقدر مدى مافي الأخلاق الإسلامية من إلزام ينبغي أن نبحث عن مصادره .

# أولاً : الاتجاهات المختلفة في الالزام الأخلاتي .

وبفحص هذه الاتجاهات نجد اتجاهين رئيسيين ، الأول يرجع سلطة الإلزام إلى مصادر خارجية ، ويختلف أنصار هذا الاتجاه في مصدر هذه السلطة: فمنهم من يرى أنه الجماعة أمثال : أوجست كونت ، ودوركايم وليفي بريل ومن ذهب مذهبهم (۱) ، ومنهم من يرى أنه الدين كما يراها رجال اللاهوت أمثال أمبروز والقديس أوغسطين وتوماس الأكويني (۲) .

والاتجاه الثاني يعيدها إلى ذات الإنسان وأنصار هذا الاتجاه يختلفون أيضاً ، فمنهم من يرى أنها العقل أمثال صمويل كلارك وولاستون ومن ذهب مذهبهما ، ومنهم من يرى أنها الوجدان أو الحاسة الخلقية أمثال هاتشيسون وآدم سميث وجان جاك روسو (٣) ، ومنهم من يرى أنها دافع المنفعة فالإنسان بطبيعته يسعى إلى مايلذه ويتجنب مايؤلمه وقد وجد الإنسان عن طريق التجربة أنها تحقق لله السعادة وتبعده عن التعاسة ، ولهذا فالدافع الأساسي بالمنفعة الذي يتكون عنده عن طريق التجربة .

# ثانياً: رأي الإسلام في الإلزام الأخلاقي .

<sup>(</sup>١) الفلسفة الخلقية : د. توفيق الطويل . الأخلاق وعلم العادات : ليفي بريل · التربية الأخلاقية : دور كايم ·

<sup>(</sup>٢) الفلسفة الخلقية : د. توفيق الطويل . المجمل في تاريخ علم الأخلاق : الدكتور ه. سدجويك ٠

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: للكدتور توفيق الطويل ص ١٥٨.

۱۹۲ : کلصدر نفسه : ۱۹۲ .

خلق الله الإنسان ووضع النظام الأخلاقي وهو الذي يعلم الظاهر والباطن والسر والعلن { إنه يعلم الجهر ومايخفى } (١) وهو يراقب الناس في سلوكهم وأعمالهم { إن ربك لبالمرصاد  $}^{(7)}$  وأنه يسجل كل شيء { إنا نحن نحي الموتى ونكتب ماقدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبين  $}^{(7)}$  { بلى من أوفى بعهده واتقى فإن الله يحب المتقين  $}^{(3)}$  { فأوفوا الكيل والميزان ولاتبخسوا الناس أشياءهم $}^{(6)}$  { إنما يفتري الكذب الذين لايؤمنون بآيات الله  $}^{(7)}$  .

وجعل الإسلام سلطة الجماعة ملزمة في الدرجة الثانية وبناء على ذلك اعتبر المجتمع مسئولاً عن انحراف الأفراد ، لأن فساد بعض الأفراد قد يؤدي إلى فساد المجتمع كله يوماً ما ولهذا قال تعالى { واتقوا فتنة لاتصيبن الذين ظلموا منكم خاصة } (۲) ؛ ولهذا أمر الجماعة بعقاب المنحرفين { الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ولاتأخذكم بهما رأفة في دين الله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين } (۱) وبالإضافة إلى العقوبة السابقة أمر بإسقاط قيمتهم الأدبية فلاتقبل شهادتهم ولايوثق بكلامهم { والذين يرمون المحصنات ثم لم يإتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ولاتقبلوا لهم شهادة أبدأ وأولئك هم الفاسقون } (١) .

ولهذا قرر مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واعتبر القيام بذلك من عزائم الأمور { يابني أقم الصلاة وأمر بالمعروف وانه عن المنكر واصبر على ماأصابك إن ذلك من عزم الأمور } (١٠٠) .

<sup>(</sup>۱) الأعلى: ٧ · (٢) الفجر: ١٤ · (٣) يس: ١٢ · (٤) آل عمران: ٧٦ ·

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٨٥ . (٦) النحل: ١٠٥ . (٧) الأنفال: ٢٥ . (٨) النور: ٢٠

 <sup>(</sup>٩) النور : ٤ · (۱۰) لقمان : ۱۷ ·

إن إعطاء سلطة الإلزام للجماعة من الأهمية بمكان ، ذلك أن من الناس من يكون وازعهم الإيماني ضعيفاً فلايخافون من الله خوفهم من الناس ، فلو أنهم تركوا وشأنهم لبثوا الفساد في المجتمع ، ثم إن هذا الإلزام محسوس مادي يناسب جميع الناس وإن كان السلوك الأخلاقي الذي يتم تحت سلطان إلزام الجماعة أقل قيمة من السلوك الذي يتم بدافع الإيمان بالله تعالى ، ومهما يكن من أمر فمن الأهمية بمكان أن تطبق الجماعة قوانينها ، ومسئولية الجماعة عن انحراف الأفراد ترجع في أساسها إلى عدم إنكارها السلوك المنحرف مع إمكان إنكارها إذ إن هذا إن دل على شيء فإنما يدل على رضاها لوقوعه ، ولهذا متى زاد الفساد في المجتمع فإن الله ينزل عليه البلاء الذي يعم الفاسدين وغير الفاسدين والعصاة وغير العصاة لأن غير العصاة يعدون عصاة لأنهم رضوا بالفساد والعصيان وإن مقدار مسئوليتهم أقل من مسئولية أولئك .

وإلى جانب اعتداد الإسلام بالجماعة مصدراً للإلزام الأخلاقي يعتد أيضاً بالعقل والإدراك ؛ لأن الإنسان عندما يدرك – عادة – أن عاقبة فعله ستكون أليمة فإنه يتجنبه وإذا كانت سارة فإنه يفعله ، كذلك إذا رأى خيراً من سلوك التزم به أما إذا كان الأمر على خلاف ذلك فإنه يتركه ، ولما كانت الأخلاق وسيلة الخير في الدنيا والآخرة في حين أن التجرد منها وسيلة لشر فإن العاقل يلتزم بها عقلا ؛ ولهذا سيقول أهل النار يوم القيامة { لو كنا نسمع أو نعقل ماكنا في أصحاب السعيم } (١) .

(١) الملك : ١٠

ومن مصادر الإلزام في رأي الإسلام الضمير الخلقي ؛ لأن الإسلام – كما بينا-فيه حاسة أخلاقية يميز بها ماهو حسن وجميل من سلوك مما هو قبيح وضار ، ومن ثم تطمئن النفس إلى السلوك الجميل وتقشعر من السلوك القبيح ، ومن ثم يدفعه إلى الالتزام بالأول والابتعاد عن الثاني مصداق ذلك قول الرسول : « البر مااطمأن إليه القلب واطمأنت إليه النفس ، والإثم ماحاك في القلب وتردد في الصدر وإن أفتاك الناس (1) ، وقال تعالى { إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد (1) ، (الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثانى تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله (1).

ثم يعتد الإسلام أخيراً بالدوافع النفعية عاملاً من عوامل الإلزام والالتزام بالقيم الأخلاقية لأن الإنسان بطبيعته يحب الخير والنفع لنفسه والبد منه لحاجته الأساسية إليه ومن هنا يشوق الناس إلى الأعمال الصالحات ويعدهم بالمكافآت الجزيلة عليها في الدنيا والآخرة وينذر المسيئين من عاقبة سيئاتهم (أم حسب الذين اجترحوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم وماتهم )(1)، (فالذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة ورزق كريم )(0)، (وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا )(1). وهكذا نجد كثيراً من النصوص التي تستميل القلوب وتدفعها إلى الأخلاق الطيبة ، وسوف نذكر مزيداً منها في موضوع الجزاء الأخلاقي .

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد جـ ٤ ص ٢٢٨ - صحيح مسلم جـ ٤ . ك ٤٥ . ح١٥ .

۲۱ ق : ۳۷ . (۳) الزمر : ۲۳ . (٤) الجاثية : ۲۱ .

<sup>(</sup>٥) الحج: ٥٠٠(٦) النور: ٥٥٠

ومن هذا كله نتبين أن الإسلام لايكتفي بعامل واحد للإلزام بل يستخدم عوامل متعددة وهذا أمر يناسب سيكولوجية الفروق الفردية بين الناس ، نظراً إلى أن هؤلاء ليسوا سواء في درجة التأثر بتلك الدوافع إلى السلوك ولما لم تكن الأعمال الأخلاقية كلها في مستوى واحد من القيمة ولما كانت قيمة الشيء تعد أحد الدوافع للالتزام به فمن الواجب أن نبحث هنا عن مجالات الالتزام الأخلاقي ودرجاته .

### ثالثا : مجالات الالتزام الأخلاقي ودرجاته

إن مجالات الالتزام الأخلاقي هي مجالات الخير كله فإن الإنسان ملزم بعمل الخير وتجنب الشر في كل وقت وفي كل مكان ، غير أن الخيرات كثيرة فلايستطيع الإنسان عمل الخيرات كلها طولاً وعرضاً إذ إن قدراته محدودة وزمنه كذلك محدود فلابد إذن من أن تكون هناك درجات في الإلزام ومراتب في الأعمال الأخلاقية حتى لايقف الإنسان موقف الحيرة في فعل بعضها وترك بعضها الآخر وخاصة إذا كان هناك تعارض وإذا أدى فعل بعضها إلى ترك بعضها الاخر ، لذا نرى أن الإسلام رتب الأعمال الأخلاقية إلى لازم وألزم فألزمها فرض العين ثم فرض الكفاية ثم الواجب ثم السنة المؤكدة ثم السنة غير المؤكدة ثم النوافل وأخيرا الكماليات ، كذلك رتب المحرمات أو الشرور إلى كبائر وصغائر ثم المكروهات وخلاف الأولى شم قسمها من جهة أخرى من حيث الواجبات المحدودة وغير المحدودة والمؤقتة وغير المؤقتة . وحدد مسافة بين الخير والشر لاهي خير ولاهي شر وهي المباحات وأحد طرفيها متصل بالخير والآخر متصل بالشر وأمر الناس بالاتجاه نحو الخير والابتعاد عن الشر لأن الذي يرتع حول حدود الشيء يوشك أن يقع فيه فقد شبه الرسول موقف الإنسان من حدود المحرمات بموقف الراعى الذي يرعى حول الحمى فإنه يوشك أن يتجاوز حدوده اذا اقترب منها فقال « الحلال بين والحرام بين وبينهما مشبهات لايعلمها كثير من الناس فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه ومن وقع في الشبهات كراع يرعى حول الحمى يوشك أن يواقعه ألا وإن لكل ملك حمى ألا وإن حمى الله في أرضه محارمه  $^{(1)}$  . وقال « دع مايريبك إلى مالايريبك  $^{(1)}$  ، والحقيقة أن معالجة

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح البخاري جد ١ كتاب الإيمان - باب فضل من استبرأ دينه ص ١٣٤٠ .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري بشرح البخاري جـ ٥ كتاب البيوع - باب تفسير المشبُّهات ص ١٩٥٠ .

الإسلام لهذه النقطة معالجة قيمة .

ذلك أنه انقذ الإنسان من الحيرة من الناحية التشريعية ومن الناحية العملية كذلك لم يدع إلى الالتزام ببعض الخيرات وعدم الالتزام بالبعض الآخر بل إن الخيرات كلها لازمة في رأيه ، لكن لما كانت هذه الخيرات غير متناهية من حيث أنواعها ومن حيث درجاتها ، ولما كان الناس يختلفون من حيث القدرات والإمكانات المادية والمعنوية والميول والرغبات فقد حدد الأعمال الخلقية من ناحية نوعية الأعمال التي تلزم في الدرجة الأولى ، والتي تكون مشتركة بين جميع المكلفين وعلى أساسها قيز بين الإنسان الأخلاقي واللاأخلاقي ، فهي أولا المعيار الأول لوزن الناس ثم إنها تتلاءم مع جميع الناس وهي الواجبات العينية من الناحية الإيجابية والكبائر من الناحية السلبية ، ثم يلي ذلك في كل ناحية المراتب التي ذكرناها سابقاً .

وهذه من ميزات الأخلاق الإسلامية التي تتميز بها على الأخلاق الفلسفية فإنني مارأيت فلسفة أخلاقية قد نظمت وبينت الأعمال الأخلاقية وموضوعات الخير الأخلاقي ودرجات الالتزام بها كما بينها وفصلها الإسلام .

هذه من الناحية العَرْضِية وأما من الناحية الطولية فإن الإسلام قد فتح أمام الراغبين في الازدياد من الخيرات من نوع هذه الأعمال المقررة المفروضة ، بل دعا إلى التسابق في الخيرات والفضيلة في الأعمال والمعاملات والتنافس فيها ، ولهذا قال تعالى { فاستبقوا الخيرات } (١) ، { وفي ذلك فليتنافس المتنافسون} (٢) ، فالأفضل مثلاً أن يواصل المؤمن الإنفاق على الفقراء والمؤسسات الخيرية بعد دفع

<sup>(</sup>۱) البقرة : ۱۶۸ · (۲) المطنفين : ۲۹ ·

القدر المفروض عليه من الزكاة ، وهذه هي الفضيلة بعنى الكلمة ، أما الزكاة فهي ضريبة لابد منها ولايدل اداؤها على حبه للفضيلة والإحسان إذا اقتصر عليها مع إمكانه أن يزيد فيها ، وإن كانت درجة المسئولية والجزاء تختلف فيما بينهم ، غير أن هذه الأعمال الفاضلة مشروطة أيضاً بأن لاتؤدى مواصلتها إلى إهمال الواجبات الأخرى وأن لاتؤدي كذلك إلى نقض قوانين الحياة ، فمثلاً لاينبغي أن ينفق الإنسان جميع ماله وبالتالي لايجد مأكلاً ولامأوى ؛ ولهذا قال تعالى { ولاتجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولاتبسطها كل البسط فتقعد ملوماً محسوراً } (۱) ، وكذلك لايجوز للإنسان أن ينقطع للصوم حتى يترك الكسب أو حتى يوت ، كذلك لاينبغي أن تكون مواصلته لفضيلة ما تجعله يهمل الواجبات مثل الأخرى ؛ ولذا نهى الرسول بعض الذين عزموا على مواصلة بعض العبادات مثل الصلاة والصوم ، فقال الرسول لعبد الله بن عمرو بن العاص لما علم أنه يواصل العبادة : « صم وأفطر وقم ونم فإن لجسدك عليك حقاً وإن لعينيك عليك حقاً وإن لزورك عليك حقاً » (۱) .

إذن نجد في الأعمال الأخلاقية الايجابية ثلاث مراتب تحدها .

الأولى هي الحد الأدنى من الواجب وهو الذي يجب أن يقوم به كل واحد .

والمرتبة الثانية هي مساحة مفتوحة لكل واحد للمسابقة في الازدياد منها.

والمرتبة الثالثة هي الحد الأقصى الذي ينهى الإنسان عن تجاوزه بمخالفة قوانين الحياة الضرورية .

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٢٩٠

 <sup>(</sup>٢) فتح الباري بشرح البخاري جـ ٥ ص ١٧٤ - كتاب الصوم - باب حق الجسم في الصوم .

# رابعاً: خصائص الالزام الأخلاقي في الإسلام:

ويمتاز الإلزام الأخلاقي في الإسلام بخصائص هامة لاتوجد بمثل هذا الوضوح في الفلسفات الأخلاقية الأخرى وهي :

### ١ - الإلزام بقدر الاستطاعة:

إن الإسلام قد راعى استطاعة الإنسان في إلزامه بالقوانين الأخلاقية ، ولهذا لم يكلفه فوق طاقته  $\{Y_1, Y_2, Y_3, Y_4, Y_5\}$  وهذا المبدأ كما تقتضيه الأخلاق السليمة تقتضيه كذلك ما استطعتم  $\{Y_1, Y_2, Y_4, Y_5\}$  وهذا المبدأ كما تقتضيه الأخلاق السليمة تقتضيه كذلك العدالة الإلهية ، إذ لايمكن أن تكون الأخلاق صالحة للتطبيق إلا بهذا الشرط ، وليس من العدالة كذلك تكليف المرء مالايطيق بل هو ظلم والله تعالى قد وصف نفسه بالعدالة ونفى عن نفسه الظلم  $\{Y_1, Y_2, Y_4, Y_5\}$  ،  $\{Y_1, Y_4, Y_5\}$  ،  $\{Y_2, Y_4, Y_5\}$  ،  $\{Y_3, Y_4, Y_5\}$  ،  $\{Y_4, Y_5\}$  ،  $\{Y_5, Y_6\}$  .

#### ٢ - سهولة التطبيق:

وليست الأخلاق الإسلامية متوافقة مع قدرات الناس واستطاعتهم فحسب بل إنها أسهل مما يطيقونه  $\{0,1\}$  وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين  $\{0,1\}$  ولاتحملنا مالاطاقة لنا به  $\{0,1\}$  .

نرى من هاتين الآيتين أن الله لم يعفنا فقط مما لاطاقة لنا به بل أعفانا مما نطيقه بشق الأنفس ، لأنه تعالى لم يضع نظامه لنا ليحرجنا ويضعنا في عسر وضيق من الحياة بل أراد هدايتنا وتيسير السبل أمامنا للوصول إلى حياة سعيدة (وماجعل عليكم في الدين من حرج)(٨) ، { يريد الله بكم اليسر ولايريد بكم

 <sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٦ · (٢) التغابن: ١٦ · (٣) النساء: ٤٠ (٤) يونس: ٤٤ ·

 <sup>(</sup>٥) الأنعام: ١١٥٠ (٦) البقرة: ١٨٤٠ (٧) البقرة: ٢٨٦٠ (٨) الحج: ٧٨٠.

العسر  $\{ (1) \}$  ، وكان الله قادراً أن يكلفنا فوق طاقتنا ولكنه لم يفعل  $(1) \}$  ذلك رحمة بخلقه لأنه لم ينزل رسالاته إلا رحمة للعالمين  $\{ (1) \}$  .

وهنا تظهر حكمة الله البالغة في وضعه النظام بهذه الصورة ، إذ إنه لو كلفنا عا نطيقه بشق الأنفس لما أمكن مسايرته إلى الأبد ، فلدوام نظام معين في الحياة العملية وليبقى صالحاً زمانياً ومكانياً لاينبغى أن يستنفد تطبيقه طاقة الإنسان كلها ، لأن بذل آخر الطاقة بصفة مستمرة لابد من أن يؤدى إلى الإرهاق والحياة لاتطاق بإرهاق مستمر ، ومن ثم فلابد من أن يبوء مثل ذلك النظام بالفشل . وهنا تظهر ميزة رسالة الإسلام من هذه الناحية على الرسالات السابقة حيث إنه لم تأت بقوانين استثنائية قاهرة كعقاب إلهى ، على الأمة كلها كما حدث في الرسالات السابقة التي تحدث عنها القرآن { ربنا ولاتحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا  $\{^{(1)}\}$  وقال أيضاً :  $\{$  ورحمتى وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم }(٥) وقال أيضاً { فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم }(٦) ، ونقول إن الإصر وتشديد الأحكام في

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٨٥٠

La Morale Du Koran Dr. M.A. Draz p.31. (\*)

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ١٠٧ . (٤) البقرة: ٢٨٦ .

۱۵) الأعراف: ۱۵۱–۱۵۷ .
 ۱۵) النساء: ۱۹۰۰ .

الرسالات السابقة كانت حالة استثنائية لأن رسالات الله كلها في جوهرها واحدة وتهدف إلى غاية واحدة مصداق ذلك قوله تعالى: { شرع لكم من الدين ماوصى به نوحاً والذي أوحينا إليك وماوصينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولاتتفرقوا فيه } (١) ، وكان الأمر يقتضي ألا يكون في الإسلام شيء من تلك القوانين الاستثنائية لأنه خاتم الرسالات من جهة ، ولأنه عام لكل الأمم فكان العدل الإلهي لايقتضي عقاب الأمم الأخرى بظلم بعضها ، ثم وجود مثل تلك القوانين في الإسلام لاتجعله صالحاً للتطبيق لكل الناس في كل زمان ومكان ، وكما تمتاز رسالة الإسلام على الرسالات الأخرى تمتاز كذلك على بعض الفلسفات الأخرى كالفلسفة الأخلاقية البرهمية والكانطية – مثلاً – التي تتسم بالقسوة وعدم مراعاة الطبيعة الإنسانية في الظروف المختلفة .

#### ٣ - مراعاة الحالات الاستثنائية:

تظهر هذه المراعاة في تخفيف الإسلام عن المكلفين بعض التكاليف أو إعفائهم منها في بعض الظروف والحالات المحرجة الطارئة: فنرى مثلاً أنه قد خفف عن المسافر في الصلاة وسمح له بتأخير الصيام في شهر الصوم وبأداء الصلاة على الراحلة ونرى كذلك أنه قد أعفى العجزة والضعفاء من الجهاد اليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج \(\big(\tau)^{\tau}\) ونرى أيضاً أنه أباح أحياناً استبدال الالتزام بالتزام آخر عند الضرورة فإذا لم يجد المرء ماء مثلا يتيمم حتى إنه أباح المحرم عند الضرورات فللجائع إذا خاف على نفسه الموت من الجوع أن يأكل من مال الغير جبرا إذا امتنع عن إطعامه بالرضى ، وله

۱۲) الشورى : ۱۳ - (۲) الفتح : ۱۷ .

أن يقاتل المستسقى إذا امتنع عن سقايته . بل أكثر من هذا وذاك فقد سمح للمسلم أن يكفر بلسانه إذا أكره عليه ولايضر ذلك إذا بقى قلبه مطمئناً بالإيمان إمن كفر بالله من بعد إيمانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ولكن من شرح بالكفر صدراً فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم }(١) ، لأن الإسلام لايهتم بالمظاهر اهتمامه بالباطن ، ولهذا قال الرسول عليه « إن الله لاينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم »(٢) ، كما أباح الإسلام الكذب في المعاملة في بعض الحالات الضرورية إذا كان ذلك يؤدي إلى الخير العام أو ينقذ نفس الإنسان البرىء من الإهدار . فقد روى عن الرسول أنه قال : « ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس ويقول خيراً وينمي خيراً »(٣) .

وقال الرسول على : « الكذب كله على ابن آدم إلا في ثلاث خصال : رجل كذب على امرأته ليرضيها ورجل كذب في الحرب فإن الحرب خدعة ورجل كذب بين المسلمين ليصلح بينهما »(٤) · ولاينبغي أن يفهم من جواز الكذب بين الزوجين جواز الخدعة وكتمان الخيانة ، وإلا كان الكذب وسيلة للشر وسبباً لزوال الثقة بين الطرفين ، وبذلك يخرج عن الحدود المشروعة ·

ولقد فهم بعض الناس ذلك الفهم وسأل الرسول متعجباً : « أكذب امرأتي يارسول الله ؟ فقال الرسول : « لاخير في الكذب  $^{(8)}$  وقال آخر : يارسول الله أعدها وأقول لها ؟ فقال : « لاجناح عليك  $^{(7)}$  وقال أيضاً « تحروا الصدق وإن

<sup>(</sup>١) النحل: ١٠٦٠

<sup>(</sup>٢) التاج جد ١ - كتاب النية والإخلاص ص ٥٥٠

٣) صحيح مسلم جد ١٦ - كتاب البر والصلة والأداب - ص ١٥٧ .

<sup>(</sup>٤) جامع الأصول من أحاديث الرسول - ابن الأثير جد ١١ ص ٢٣٩٠

 <sup>(</sup>۵) موطأ الإمام مالك جـ ۲ ص ۲۳۳ .

رأيتم فيه هلكة فإن فيه النجاة واجتنبوا الكذب وإن رأيتم فيه النجاة فإن فيه الهلكة »(١) .

هنا نجد أن الرسول قد حدد ما يجوز من الكذب بين الزوجين وهو ليس الإخبار بما يخالف الحقيقة فيما مضى وإنما هو التودد وبذل الوعود لتحقيقها في المستقبل عند تيسير الأمور عندما تطلب منه أموراً وهو غير قادر على تحقيقها وتنفيذها . أو يقول لها إنه يحبها كثيراً إذا اتهمته بأنه لا يحبها .

وإذا أباح هذا فليس معنى ذلك أنه يشجع عليه ولهذا قال لاجناح عليك هذا من وجهة ومن وجهة أخرى ينبغي ألا يقول شيئاً من هذا القبيل إلا عند الضرورة التي لا يجد المرء مفراً منها .

ولا يتخذ الكذب وسيلة لتحقيق مآربه وهذا غير مباح إطلاقاً ، ولهذا قيل للرسول : « أيكون المؤمن بحين مآربه وهذا غير مباح إطلاقاً ، ولهذا قيل للرسول : « أيكون المؤمن جباناً ؟ فقال نعم ، فقيل أيكون المؤمن بخيلاً ؟ فقال نعم ، فقيل أيكون المؤمن كذاباً ؟ فقال لا »(٢) . كما لايسمى الإنسان الذي يسرق طعاماً مرة ليأكل في حالة المخمصة سارقاً ؛ فالسارق هو الذي يتخذ السرقة وسيلة للمعيشة .

والكذب في حالة الإصلاح بين الناس قاصر على الكلمات الطيبة التي يسندها إلى أحد الطرفين المتنازعين أو كليهما إذ من شأنها أن تؤلف بين قلوبهم وتزيل الضغائن منها وكذلك في الحرب إذا كان الكذب يؤدي إلى إنقاذ الجيش أو إنقاذ نفسه ولايمكن بغير ذلك ، ومع ذلك فمثل هذا الكذب رخصة وليس عزيمة

<sup>(</sup>١) الجامع الصغير جـ ١ ص ١٢٩ .

<sup>(</sup>٢) موطأ الإمام مالك جـ ٢ ص ٢٣٣ .

وهو سلوك استثنائي لحالات ضرورية وفي هذه النقطة توجد بعض الأمور التي تحتاج إلى توضيح وهي :

الأمر الأول: إن هذه الحالات الاستثنائية من القواعد الأخلاقية العامة لا تعتبر جزءً من الأخلاق وإنما هي ضرورة والضرورات تبيح المحظورات كما قال الأصوليون، ولهذا لاينبغي اتخاذها وسائل لبلوغ المآرب وتحقيق الأهداف كلما وجد المرء شيئاً من القسر في استخدام الطرق الأخلاقية السليمة متذرعاً في ذلك بالصعوبة، وإلا فشا الكذب وزالت الثقة في المعاملات، ولهذا يجب الاقتصار على مااقتصر عليه الإسلام وأن يكون ذلك مشروطاً بعدم إمكان تحقيقة إلا بذلك إذ إن القاعدة الأساسية في الأخلاق الإسلامية هي تحقيق الخير عن طريق الخير، لاعن طريق الشر فالعمل الأخلاقي لايأخذ موضعه من الأخلاق، إلا إذا تم بطريق أخلاقي، والضرورات تقدر بقدرها كما تقرر الشريعة.

هذا الحل من الإسلام لمشكلة الاستثناء من القاعدة الأخلاقية بتلك الصورة يعتبر حلا وسطأ في التفكير الأخلاقي ، ذلك أن الإنسان قد يقع في مأزق ليس له فيه مخرج بطريق أخلاقي لأن الشر قد أحاط به ولاحيلة له بدفعه عن طريق الخير فالقاعدة الأساسية هي دفعه بالخير { ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم } (١) وفي هذه الحالة أباح الإسلام دفع الشر بالشر ودفع الشر يعتبر خيراً فقد أبيح هنا عمل الخير بطريق الشر في حالة ماإذا كان الإنسان مضطراً إلى هذا العمل ، هذه قاعدة ولكن ليست قاعدة أساسية وإنما استثنائية ، والحرب في الإسلام مبنية على هذه القاعدة ؛ لأن قتل الإنسان شر

<sup>(</sup>١) فصلت : ٣٤ .

ولكن إذا هاجمه الأخبر لقتله دون جريرة تستحق القتل ولم يستطع دفعه بطريق سلمي فقد أعطى له حق قتاله لدفع الشر ، لا لجلب الخير وإن كان هذا يعتبر خيراً من جهة أخرى .

وهكذا نجد أن الغاية قد تبرر الوسيلة لكن هذه القاعدة استثنائية أيضاً ، فالقاعدة الأخلاقية الأساسية هي التوفيق بين الوسيلة والغاية في الخيرية ·

وإذا ألقينا الآن نظرة عابرة على الاتجاهات الأخلاقية في هذه النقطة بالذات وجدنا فيها اتجاهين: أولهما لايبيح الاستثناء في القاعدة الأخلاقية على أي حال ولو أدى التمسك بالأخلاق إلى هلاك إنسان بريء وهو اتجاه كانط المثالي وثانيهما يعتبر الأهداف والغايات هي الأساس وإنها تبرر الوسيلة فكل وسيلة تحققها تعد عملا أخلاقيا وهو الاتجاه النفعي في الأخلاق بصفة عامة والاتجاه الشيوعي بصفة خاصة (١).

أما الإسلام فلم يقف مع الاتجاه الأول على طول الخط ولا مع الاتجاه الثاني كذلك غير أنه يجب أن ننبه هنا إلى نقطة مهمة وهي أن الإسلام إذا أباح التلفظ بالكفر أو الخروج على قاعدة الصدق بالكذب فهذا يعتبر رخصة وليس عزيمة والإنسان إذا تمسك بالعزيمة مع وجود الرخصة يعتبر هذا فضيلة منه ولايكون آثما إذا تمسك بالرخصة ، وقد روى أن عيوناً لمسيلمة أخذوا رجلين من أصحاب النبي فذهبوا بهما إلى مسيلمة فقال : لأحدهما أتشهد أن محمداً رسول الله ؟ قال نعم قال : أتشهد أني رسول الله ؟ قال نعم رسول الله ؟ قال نعم ، وتشهد أني رسول الله ؟ قال أنا أصم لاأسمع فعذبه

<sup>(</sup>١) المذاهب الأخلاقية جـ ٢ ص ١٩ ومابعدها ٠

وضرب عنقه فجاء هذا إلى النبي فقال هلكت ، قال وماأهلكك ؟ فذكر الحديث ، فقال أما صاحبك فقد أخذ بالثقة ، وفي رواية فقد مضى على إيمانه ، وأما أنت فقد أخذت بالرخصة ، علام أنت عليه الساعة ؟ قال أشهد أنك رسول الله ، قال أنت على ماأنت عليه »(١) ، وقال تعالى { فمن اضطر غير باغ ولا عاد فلا إثم عليه }(٢) وقال أيضاً { فمن اضطر في مخمصة غير متجانف لإثم فإن الله غفور رحيم  $^{(T)}$  ،وقال أيضاً : { وقد فصل لكم ماحرم عليكم إلا مااضطررتم إليه  $^{(1)}$ وكما يفهم من نص الآيات السابقة أن الاستثناء لم يسقط حرمة المحظورات وإنما وعد الله بأنه لن يؤاخذه على ارتكابه . لذا قال الفقهاء إذا تمسك بالعزيمة حتى الموت فإنه يموت شهيداً (٥) ، لأن الله نفى الجناح عن التمسك بالرخصة ولم يشجع عليها فقال : { وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة }(٦) ، وإذا كان العلماء قد اختلفوا بين الإتمام وبين الاقتصار في الصلاة من حيث الأفضلية بناء على قول الرسول عن الرخصة : «صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته  $_{\rm w}^{({
m V})}$  ، وقوله أيضاً :  $_{\rm w}$  إن الله يحب أن تؤتى رخصه كما يكره أن تؤتى معصيته »(٨) ، وبناء على الآيات السابقة (٩) فإن الأمر يختلف بين الواجبات الأخلاقية بالنسبة إلى الله وواجبات الناس نحوه ، وبالنسبة إلى الناس ، ثم بين نوعي الواجبات في كلا الطرفين ، فالأمر بالنسبة إلى العقيدة يختلف عنه بالنسبة إلى الصلاة مثلا ثم يختلف أخيراً بالنسبة إلى التعامل

<sup>(</sup>١) الدر المنثور للإمام السيوطي جـ ٤ ص ١٣٢ ، الإصابة في تمييز الصحابة جـ ص ٣٠٦ .

۲) البقرة : ۱۷۳ . (۳) المائدة : ۳ . (٤) الأنعام : ۱۱۹ .

<sup>(</sup>٥) علم أصول الفقه ص ١٤١ · (٦) النساء: ١٠١ ·

<sup>(</sup>٧) صحيح مسلم جـ ٥ كتاب صلاة المسافر ص ١٩٦٠.

 <sup>(</sup>٨) الجامع الصغير جـ ١ ص ٧٦ .

الاجتماعي، فأحياناً يكون التمسك بالرخصة فضيلة إذا كان في ذلك إيثار في حق الغير، ولهذا ينبغي أن يقدر هنا بين مايبذله الإنسان في سبيل التمسك بالقيمة وبين القيمة نفسها: فالمحافظة على النفس أغلى من المحافظة على المال، فليس من الأفضل إضاعة النفس في سبيل المحافظة على حرمة مال الغير، فإذا رأى الإنسان مثلا أنه سوف يموت إذا لم يسرق ولم يأكل من مال الغير فلاشك أن التعدي على حرمة المال هنا أهون من التعدي على حرمة النفس، ولهذا قال الأصوليون ارتكاب أهون الشرين أولى إذا كان لامناص من ارتكاب أحدهما.

الأمر الثاني: إن الإسلام راعى في هذه الاستثنائات الفروق الفردية بين الناس في مختلف الظروف، أذ إن بعض الناس قد لايستطيع تحمل تلك المواقف الحرجة الشديدة تحت وطأة الخوف أو الجوع أو العاطفة فيقدم على ارتكاب الحرام وكل إنسان يعمل حسب استطاعته وهو يعرف نفسه عند الإقدام على الرخصة مدى اضطراره إليها ( بل الإنسان على نفسه بصيرة ولو ألقى معاذيره } (١١) وإن الله سيحاسبه بناء على معرفته بنفسه في حالة الاضطرار ، ولهذا لايحق للناس أن يرتكبوا المحرمات لمجرد بعض الصعوبات التي يستشعرونها إزاء القيام بالأعمال الأخلاقية ، ولاتنفع معاذيرهم لأن الله يعلم مدى اضطرارهم ، ومن هنا كان على المرء أن يوفق بين ظاهره وباطنه فلايقدم على أعمال لايوافق عليها ضميره الباطني ولسو حاول أن يلقى المعاذير على الضرورة (٢١)،وقد قال

<sup>(</sup>١) القيامة: ١٤٠

<sup>(</sup>٢) يعرف الإمام الشاطبي حد الضرورة فيقول: « إنه إذا كان العمل يؤدي الدوام عليه إلى الانقطاع عنه أو عن بعضه أو إلى وقوع خلل في صاحبه · · في نفسه أو ماله أو حال من أحواله فالمشقة هنا خارجة عن المعتاد » الموافقات جد ٢ ص ٨٧ ·

الرسول على « استفت قلبك وإن أفتاك الناس وأفتوك »(١١) .

الأمر الثالث: إن مراعاة الإسلام لهذه الأمور تدل على مرونة التشريع الإسلامي وتضفى عليه صفة صلاحيته لكل الناس في مختلف الظروف والحالات وفي مختلف الأزمنة والأمكنة ، لأن هذه القوة القاهرة التي تكره الناس أو بعضهم على الخروج على القوانين الأخلاقية ، قد ترجع إلى اختلاف طبائع الناس أو إلى الطبيعة نفسها أو إلى تطور الحياة أو إلى الظروف الطارئة ، فعن طريق قانون الاستثناء نستطيع أن نواجه تلك الظروف ونحل كثيراً من المشكلات الطارئة من حين إلى آخر ، ولكن يجب ألا تبقى هذه التطبيقات العملية لقاعدة الاستثناء العامة قوانين جوهرية في صميم المبادىء الأخلاقية ٠ ثم إن مراعاة الإسلام للحالات الاستثنائية تعتمد على مراعاته لوقائع الحياة الطارئة إذ إننا نجد حتى في التشريعات الوضعية مبدأ الأحوال العرفية فللحاكم أن يتخذ تدابير وقوانين في تلك الأحوال على حسب الوقائع والحالات الطارئة طبقاً لمقتضى الأحوال ، ولكن مايتخذه من القرارات والتدابير لايغير قانوناً طبيعياً أو قانوناً أساسيا ولايعتمد عليه في الظروف الطبيعية ولايندرج في ضمن القوانين الأساسية ، إذن قانون الاستثناء في الإسلام مبنى على أساس مراعاته للحالات الطارئة ٠ كمبدأ الأحكام العرفية في القانون الدولي ، هنا يقول الإمام الشاطبي ان العزعة مصلحة كلية عالمية والرخصة مصلحة شخصية جزئية وقتية ولاينخرم نظام في العالم بانخرام المصلحة الجزئية (٢) ، ثم إن الرخصة ارتكاب أمر غير مشروع أو حرام ولايكون ارتكاب حرام لضرورة عملاً أخلاقياً ولايكن أن يعد

<sup>(</sup>١) كشف الخفاء جـ ١ ص ١٣٦ حديث ٣٤٥ مسند الإمام أحمد جـ ٤ ص ٢٢٨ ٠

<sup>(</sup>٢) الموافقات في أصول الأحكام للشاطبي جـ ١ ص ٢٢٠ .

مبدأ أخلاقياً في النظام الأخلاقي ٠

### ٤ - قوة الإلزام :

عرفنا فيما سبق عناصر الإلزام وقسمناها إلى قسمين: الأول يرجع إلى العناصر الخارجية مثل الوحي والمجتمع وقوانين الطبيعة ، والثاني يرجع إلى العناصر الداخلية ويشمل العقل والضمير الخلقي ، هذه العناصر مجتمعة تشكل أقوى سلطة إلزامية في الأخلاق الإسلامية ٠٠ هذا إلى أن الإسلام قد ضاعف هذه القوة بما وعد به من الجزاء الجزيل للتمسك بالقيم الأخلاقية والعقاب الشديد للمنحرف والمستهتر ٠ ثم إنه وجه الإنسان بصورة مستمرة نحو التسامي بإثارة الدوافع والاستعدادات المغروسة في الطبيعة البشرية لتتغلب العناصر الإنسانية الطببة على الغرائز الحيوانية الجامحة ٠

وبذلك يكون الإسلام قد اعتمد في إلزامه الأخلاقي على جميع العناصر التي يمكن أن تكون عامل إلزام بصورة من الصور بخلاف المذاهب الأخلاقية الأخرى ، فإن كل مذهب منها اعتمد على عنصر أو عنصرين فقط مثل النفع والشرف وماإلى ذلك .

ثم إن الاعتماد على عدة عناصر في الإلزام والالتزام يتناسب مع سيكولوجية الفروق الفردية في الطبيعة البشرية ؛ لأن الناس عادة يختلفون في الالتزام بعناصر الإلزام المختلفة ، فمنهم من يلتزم بالعنصر الديني أكثر من العنصر الاجتماعي والآخر بالعكس ، والثالث بالعنصر العقلي ، والرابع بالحاسة الخلقية ، وهكذا ، وذلك كله نتيجة للعوامل الوراثية والاجتماعية والتربوية

ومن أهم النقط التي عالجها الإسلام في هذا الموضوع بيانه درجات الإلزام بحسب اختلاف درجات القيم الأخلاقية فما كان أكثر أهمية ينبغي الالتزام به أكثر وأشد ، وقد جاء ذلك في الإسلام مفصلاً ومحدداً وموضحاً .

# الفصل السادس تأكيد المسئولية الأخلاقية

تعد هذه المسألة نتيجة طبيعية للمسألة السابقة ، ذلك أن مدى المسئولية يتحدد بمدى الإلزام والالتزام ، فالصفات والخصائص هناك تؤثر في الصفات والخصائص هنا ؛ لأن الإلزام والالتزام يسبقان على المسئولية من حيث الوجود ، والمسئولية مبنية عليهما معا ، لكن لما كانت معرفة السابق لاتكفي لمعرفة اللاحق – وإن كان من الممكن التنبؤ عن طريقها ببعض معالمه العامة – فإنه يلزم علينا هنا أن ندرس المسئولية الأخلاقية دراسة مفصلة وتحديد مجالاتها تحديداً كاملاً.

## أولاً : تحديد مفهوم المسئولية الأخلاقية .

ويتطلب تحديد المسئولية من جميع الجوانب القيام أولاً بتحديد معناها ثم بيان الأساس الذي تقوم عليه ثم مجالات المسئولية ومراتبها ·

أما معناها فهو تحمل الشخص نتيجة التزاماته وقراراته واختياراته العملية من الناحية الإيجابية والسلبية أمام الله في الدرجة الأولى وأمام ضميره في الدرجة الثانية وأمام المجتمع في الدرجة الثالثة · وسوف يتضح ماأقصده من هذا التعريف بالتحديد خلال عرضي لجوانب هذا الموضوع بصورة متكاملة ·

أما الأساس الذي تقوم عليه المسئولية فهو أهلية الشخص المسئول للقيام بالمسئوليات التي يتحملها ويلتزم بها سواء كان بإلزام أم بالتزام: وهذا يقتضي توافر الشروط الآتية في الشخص المسئول وهي: أن يكون واعياً لطبيعة ذاته ولسلوكه وأهدافه ونتائج تصرفاته مما يعود على نفسه أو على غيره من نفع أو ضرر إن عاجلاً أو آجلاً ، وأن تكون له حرية الإرادة والاختيار والتصرف فيما يختاره ، وأن يكون مستطيعاً للقيام بمسئولياته .

وهذه الشروط مجتمعة تعد أساس المسئولية ولايمكن الاستغناء عن أي واحد منها ؛ ذلك أن المسئول إذا لم يكن واعياً بذاته ومقاصده من أفعاله وماسينجم عنها فلا معنى لجعله مسئولا عن تصرفاته ولهذا لم يجعل الإسلام الحيوانات مسئولة ولم يجعل كذلك الأطفال الصغار مسئولين عن تصرفاتهم كذلك متى لم يكن المرء حراً في إرادته واختياره وتصرفاته فلا معنى عندئذ لجعله مسئولا عن أعماله .

ومن الظلم تكليف إنسان بأعمال لايستطيع تحمل أعبائها والقيام بها ، وإذا كانت هذه الشروط كلها ضرورية فهي ضرورية أيضاً من حيث اتصال بعضها ببعض ، فإنه لايعقل أن يحاسب كائن عن عمل لايستطيع اختيار غيره أو يستطيع الاختيار ولكنه لايستطيع تنفيذ مايختاره أو كان لايعرف طبيعة الأعمال المختارة أهي خير أم شر وأنه مطالب بالخير ومنهي عن الشر .

لكن هل تتوافر هذه الشروط في الكائنات الأرضية جميعاً ؟ إنها لاتتوافر إلا في الإنسان ، وإذا كان بعض الباحثين يدعي وجود هذه الشروط إلى حد ما لدى بعض الحبوانات الراقية مثل الشمبانزي مثلاً ، إلا أنه مهما ادعى هؤلاء وجود التشابه بينه وبين الإنسان في بعض الظواهر السلوكية فإن هناك مسافة واسعة بينهما لايكن أن يملؤها ببعض درجات السلوك المتشابهة كذلك لايستطيعون أن يقربوا بينهما عن طريق نظرية التطور أو تفسير سلوك الأعقد بالأبسط أو المخلوق المعقد بالمخلوق الساذج ، وأظن أننا لانحتاج الآن إلى الاستدلال على توافر تلك الشروط في الكائن الإنساني بعد أن بينا في الموضوعات السابقة وجود الوعي والعقل وحرية الإرادة والاختيار ، والاستطاعة لتنفيذ الاختيارات فيه .

إذن فما نقوله هنا ليس مجرد دعوى لتبرير المسئولية الأخلاقية التي تحملها الإنسان بإلزام والتزام وعن جدارة { إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان إنه كان ظلومأ جهولاً }(١) وهذه الآية توجهنا إلى فهم طبيعة التفكير الأخلاقي في الإسلام وطبيعة موقف الإنسان من الأخلاق،لذا يجدر بنا أن نقف عندها وقفة قصيرة لإبراز أهم ماتحمل من المفاهيم الهامة : فمن هذه المفاهيم : مفهوم الأمانة الذي حددته الآية السابقة لها وهي قوله تعالى : { باأيها الذبن آمنوا اتقوا الله وقولوا قولا سديداً يصلح لكم أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزاً عظيماً }(٢) فالأمانة إذن هي الصدق في الكلام ، والعمل الصالح الخير وأن يتم هذا وذاك بروح الطاعة والتقوى لله ، إذن المراد من الأمانة باختصار الأخلاق لأن الأخلاق ليست أكثر - في مجملها - من الصدق في الأقوال كلها والعمل الصالح في السلوك كله . وأن يكون كل ذلك بروح الطاعة لله وعلى أنه مكلف بها من قبله تعالى . والمراد من السموات والأرض والجبال هو أهلها ، مثل واسأل القرية والمراد من الحمل قبول القيام بهذه التكاليف وعدم الخروج عليها ثم تحمل مسؤولياتها في الحالتين معا . وسبب إشفاق أهل السموات والأرض هو المسئوليات الكبيرة التي تترتب على قبول هذه الأمانة والعذاب الشديد الذي يعاقب به من يخونها ولايؤديها ، أما الإنسان لعدم خوفه من تجرع الظلم { إن الإنسان لظلوم كفار } (٣) ولقلة علمه بكل مايترتب على مخالفته للأمانة { وماأوتيتم من العلم إلا قليلاً }(1) وعدم خوفه من تعدى حدود معرفته وارتباده ميادين الجهل - لكل

<sup>(</sup>۱) الأحزاب: ۷۲ · (۲) الأحزاب: ۷۰ – ۲۷ ·

٣٤ إبراهيم : ٣٤ .
 إبراهيم : ٣٤ .

هذه الصفات الطبيعية فيه قبل هذه الأمانة الثقيلة بشجاعة وإن كانت هذه الشجاعة ناتجة عن ضعف الشعور بالخوف من عواقب الخيانة وعن جهله بها لأن الشجاعة ناتجة عن ضعف الشعور بالخوف من عواقب الخيانة وعن جهله بها لأن الجاهل أشجع من العالم كما يقولون وقد قدر الله للإنسان هذه الشجاعة وجعله خليفته في الأرض لتنفيذ هذه الأمانة في نفسه وفي غيره { ياداود إنا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق  $\{ (1) \}$  (ثم جعلناكم خلائف في الأرض من بعدهم لننظر كيف تعملون  $\{ (1) \}$ ) .

ولما أعلن الله هذا النبأ للملائكة تعجبوا كيف يجعل الله هذا المخلوق الذي سيخون الأمانة ويملأ الأرض فساداً وظلماً خليفة له ، ولم يخلف الملائكة وهم أعلم من الإنسان وأكثر تقديساً وتعبداً ولايفسقون ولايظلمون { وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك و نقدس لك قال إني أعلم مالاتعلمون } (٣) ولكن الله كان يعلم أن من الناس من يصبح أفضل من الملائكة بالعلم والعبادة ، وأن الإنسان بالرغم من الشهوات الجامحة التي ركبت فيه فإن له قدرة على معرفة الله ، وعبادته كالملائكة وأن من الناس من يصبح كالشيطان المارد يفسد ويفسق ويملأ الأرض ظلماً وعدواناً ، وذلك كله ليجزي أولئك ويعاقب هؤلاء ، ولهذا قال تعالى عقب تحمل الإنسان للأمانة { ليعذب الله المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات ويتوب الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله غفوراً رحيماً } (ع)

وبعد تحديد معنى المسئولية وأساسها وشروط الكائن المسئول ننتقل إلى تحديد مجالها وأبعادها .

<sup>(</sup>۱) ص: ۲۹ · ۲۹ نوتس: ۱٤ ·

<sup>(</sup>٣) البقرة : ٣٠ ٠(٤) الأحزاب : ٧٣ ٠

## ثانياً: مجال المسئولية رأقسامها وأبعادها

أما مجال المستولية فالحياة كلها مجال المستولية · والمستولية عموماً تنقسم إلى قسمين : مستولية فردية وأخرى غيرية أو اجتماعية ·

أما المسئولية الأولى فلها مجالان: المجال الداخلي والمجال الخارجي الظاهري و فالأول مسئولية الإرادة والقصد والتصميم ، فليس من الضروري العمل المادي الظاهر ليكون الإنسان مسئولاً ، بل إن العزم على فعل شيء كاف لتحمل مسئوليته إن خيراً فخير وإن شراً فشر { وإن تبدوا مافي أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله } (۱) ولهذا فمن عزم على فعل شيء ثم لم يستطع تنفيذه لمانع خارجي أو لجهله بطريق التنفيد يكون كأنه قد نفذه بالفعل (۲) ، وكذلك إذا ترك فعلا بالإرادة ، فإذا ترك مثلا ارتكاب الحرام لدافع أو لعزم خوفاً من الله وإطاعة أمره يكتب له حسنة ويعد ذلك له عملاً خبراً ؛ لأن الترك فعل أيضاً ؛ فالفعل إما يكون إيجاباً وإما سلباً ، مصداق ذلك قول الرسول راوياً عن ربه وإن الله عز وجل كتب الحسنات والسيئات ثم بين ذلك فمن هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله له حسنة كاملة فإن هم بها وعملها كتبها الله عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة ، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله له حسنة كاملة فإن هو هم بها وعملها كتبها الله سيئة واحدة » (۱)

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٨٤ .

<sup>(</sup>٢) يرى ابن عربي هنا بوجه عام أن من ترك سبئة يكتب له حسنة بصرف النظر عن سبب الترك مع أن النصوص توحي بأنه إذا تخلى عنها لا لعجز ولا لوجه الله لاتكتب وإذا تركها لله تكتب حسنة أما إذا تركها لعدم استطاعته للتنفيذ تكتب سبئة وهذا موضوع الآية السابقة انظر ابن عربي ولببنتز ص٨٩ للدكتور محمود قاسم .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري بشرح البخاري جـ ١٤هم بحسنة أو سيئة ص ١٠٦٠

وقال أيضاً راوياً عن ربه « إذا أراد عبدي أن يعمل سيئة فلاتكتبوها عليه حتى يعملها فإن عملها فاكتبوها بمثلها وإن تركها من أجلي فاكتبوها له حسنة وإذا أراد أن يعمل حسنة فلم يعملها فاكتبوها له حسنة فإن عملها فاكتبوها له بعشر أمثالها إلى سبعمائة »(١) فإن قوله وإن تركها من أجلي دليل لما نقول .

ولكن لايجب أن نفهم من هذا الذي أراد السيئة وأصر عليها ولم يستطع تنفيذها لمانع ما أنه يعفى من المسئولية ، فهناك فرق بين نية لم تحصل محاولة لتنفيذها ونية حصلت محاولة ولم تنجح ولهذا قال الرسول على « إذا التقى مسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار »(٢) . وقال تعالى { قل إنما حرم ربي الفواحش ماظهر منها ومابطن والإثم والبغي }(٣) ، والإثم الباطن هو النية على فعل الجريمة .

ولايدخل في نطاق هذه المسئولية مايقع في قلب الإنسان من خطرات الخير ووساوس الشر ، أو بتعير آخر حديث النفس ؛ ولهذا قال الرسول – عندما أسرع الصحابة بعد سماع الآية السابقة إليه وقالوا أنكون مسئولين حتى عن وسوسة النفس – « إن الله تجاوز عن أمتي عما وسوست أو حدثت به أنفسها مالم تعمل به أو تتكلم  $_{0}^{(2)}$  ونزل قوله تعالى { لايكلف الله نفسها إلا وسعها لها ماكسبت وعليها مااكتسبت  $_{0}^{(3)}$  ؛ لأن الإنسان لايستطيع دفع هذه الوساوس ولاتدخل في نطاق الإرادة .

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح البخاري جـ ١٧ - كتاب التوحيد ص ٢٤٦٠.

۲۱) فتح الباري جـ ۱٤ كتاب الرقاق - باب من هم بحسنة أو بسيئة ص ۱۱۰ .

٣٥٧ - ١٤ عراف : ٣٣٠ . (٤) فتج الباري جـ١٤ - باب إذا حنث ناسياً في الأيمان ص ٣٥٧ .

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٢٨٦٠

ونرى هنا أن الإسلام يختلف في نظرته إلى المسئولية عن كثير من المذاهب الأخلاقية وعن نظرة القوانين الوضعية ذلك أن نظرة هذه المذاهب والقوانين لاتجعل مجال الإرادة الداخلية مالم تنفذ في العمل الخارجي مجال المسئولية إطلاقاً كما تختلف عن نظرة بعض الأديان السابقة على الإسلام التي كانت تعتبر الإنسان مسئولا عما تتحدث به نفسه كما يفهم ذلك من آخر الآية السابقة { ربنا ولاتحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا ربنا ولاتحملنا مالاطاقة لنا به }(١)

أما المجال الظاهري للمسئولية فهو السلوك المادي المحسوس سواء أكان كاملاً أو فعلا بشرط أن يكون ناتجاً عن قصد واختيار { لايؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان } (٢) وفي آية أخرى { لايؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم } (٣) ، وقال الرسول على إيمانكم ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم } (٣) ، وقال الرسول على إلى الأعمال بالنيات وإنحا لكل امرىء مانوى (٤) . وبناء على ذلك فلايكون الإنسان مسئولا عن سلوكه الناتج عن إكراه واضطرار ، { ومن يكرههن فإن الله من بعد إكراههن غفور رحيم } (٥) { فمن اضطر غير باغ ولاعاد فلا إثم عليه } (٢) ، وكذلك السلوك الناتج عن الخطأ والنسيان { ربنا لاتؤاخدنا إن نسينا أو أخطأنا } (٧) ويدخل في هذا المجال أيضاً سلوك النائم والمجنون والصبي فقد قال الرسول على «رفع القلم عن ثلاثة : عن النائم حتى يستيقظ وعن المبتلى حتى يبراً وعن الصبي حتى يحتلم ، وفي رواية أخرى وعن الصبي حتى يحتلم ،

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٨٦ . (٢) المائدة : ٨٩ . (٣) البقرة : ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٤) فتح الهاري بشرح البخاري جـ ١ – بدء الوحي ص ١٣٠

<sup>(</sup>ه) النور: ٣٣ · (٦) البقرة: ١٧٣ · (٧) البقرة: ٢٨٦ ·

<sup>(</sup>٨) سنن أبي داود - كتاب الحدود جـ ٤ ص ١٩٧

١٤) المستدرك على الصحيحين جـ ٤ ص ٤٨٩ كتاب الحدود

## ثالثاً: أبعاد قياس المسئولية الأخلاقية .

ثم إن السلوك المسئول عنه له بعدان : البعد المادي ، والبعد النفسي أو الوجداني .

فغي البعد الأول ننظر إلى مدى مايترتب على السلوك فعلاً كان أو كلاماً من نفع أو ضرر ومن آثار تتبعه وتنشأ عنه مهما طال الزمن ؛ لأن الفعل يصبح كائناً موجوداً أو مولوداً للإنسان قد يعيش أكثر من صاحبه ، ومن هنا قال الرسول على « من سن في الإسلام سنة حسنة فعمل بها بعده كتب له مثل أجر من عمل بها ولاينقص من أجورهم شيء ، ومن سن في الإسلام سنة سيئة فعمل بها بعده كتب عليه مثل وزر من عمل بها ولاينقص من أوزارهم شيء » (١) وقال أيضاً : « من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لاينقص ذلك من أجورهم شيئاً ، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه ولاينقص ذلك من آثامهم شيئاً » (٢) وقال « إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاثة : إلا من صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له » (٣) وقال ثلاثة : إنا نحن نحي الموتى ونكتب ماقدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبين } (١) ، وقال الرسول على « ما من رجل ينعش بلسانه حقاً فيعمل به من بعده الا جرى عليه أجره يوم القيامة ثم وفاه الله أجره يوم القيامة » (٥) .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم - ج ١٦ - باب من سن في الإسلام سنة حسنة ص ٢٢٦ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم - ج ١٦ -المرجع نفسه والصفحة ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم - جـ ١١ - باب الوصية ص ٨٥ .

<sup>(</sup>٤) يس: ١٢ .

<sup>(</sup>٥) منتخب كنز العمال في هامش مسند الإمام أحمد جـ ١ ص ١٤٥

وفي البعد الثاني ننظر في قياس المسئولية إلى مدى مايتخذ الفعل من القداسة أو البشاعة في أعماق قلوب الناس ، فالقتل مثلا أبشع من السرقة والتضحية بالنفس من أجل الدفاع عن الإسلام أقدس من التضحية بالمال من أجل الغرض نفسه ، ثم إن العمل نفسه يتغير بحسب الصورة التي يتم فيها ، فالقتل عن طريق تقطيع الأجزاء أبشع من القتل ضرباً بالرصاص ، والحرق بالنار أبشع من الطعن بالسكين ، ولهذا قال الرسول على لا شيء فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبح وليحد أحكم شفرته وليرح ذبيحته »(١) ونهى الرسول على لا هن القتل بالنار والقتل بالمثلة »(١) أيا كان المقتول إنساناً أم حيواناً ، وكذلك الاستشهاد بعد القيام بأعمال بطولية من ثبات وشجاعة في أشد الأزمات أكثر قداسة من مجرد الاستشهاد دون أي إبداء لأعمال بطولية وهكذا .

وهكذا قسم الإسلام الأعمال الأخلاقية بحسب المسئوليات فقسم الواجبات إلى واجب عيني وكفائي ومندوب وقسم المنهيات إلى كبائر وصغائر وإلى محرم ومكروه، فقال تعالى: { إن تجتنبوا كبائر ماتنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم} (٣) نرى إذن ليست المسئولية كلها في درجة واحدة لامن حيث النفع والضرر ولا من حيث مايثير في النفوس من تقبل واشمئزاز ولا من حيث الموضوعات التي تتعلق بها أو التي تترتب عليها من خير أو شر على مز الزمان ·

<sup>(</sup>١) التاج جـ ٣ - فصل القصاص ٨ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق جـ ٤ كتاب الجهاد ص ٣٧٣-٣٧٤ .

فقال الرسول « اني كنت أمرتكم أن تحرقوا فلاتا وفلاناً بالنار وإن النار لايعذب بها إلا الله فإذا اخذةوهما فاقتلوهما » هداية الباري إلى ترتيب البخاري ج ١ ص ٢٣٢ ٠

<sup>(</sup>٣) النساء: ٣١ .

ومن ثم نستطيع تحديد مجال المسئوليات الفردية بوجه عام بأن الحياة كلها مجال المسئوليات الأخلاقية ، والإنسان مسئول فيها عن كل تصعيم وسلوك صادر عن قصد واختيار يتصل بحسن أو قبح وبخير أو بشر سواء كان إيجابيا أو سلبيا . وكل فرد تتوافر فيه شروط المسئولية مسئول عن سلوكه في إطار مجاله الشخصي وفي إطار مجاله الوظيفي ولهذا قال الرسول على «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته والأمير راع ومسئول عن رعيته والرجل راع على أهل بيته والمرأة راعية على بيت زوجها وولده فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته »(١) ولقد حدد الرسول عما يسأل عنه الإنسان فقال : « لاتزال قدما ابن آدم يوم القيامة عند ربه حتى يسأل عن أربع : عن عمره فيما أفناه وعن شبابه فيما أبلاه وعن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه وماذا عمل فيما علم »(٢) . هذا هو مجال الفرد عن نفسه وسلوكه درجة ونوعا .

أما القسم الثاني من المسئولية وهو المسئولية عن سلوك الغير ففي هذه النقطة شيء من التعقيد والغموض وقد يبدو لبعض الناس أنه أمر غير عادل وقد يبدو أيضاً أن هذا الأمر يتعارض مع بعض المبادىء الأخرى التي تقرر مسئولية الإنسان عن نفسه فقط ؛ ولهذا يحتاج هذا الموضوع إلى شيء من التأمل والفحص حتى ينجلى الغموض ويزول التعارض .

وإذا نظرنا إلى الاتجاهات الأخلاقية والقانونية في هذه المسألة وجدنا اتجاهين بارزين أحدهما: اتجاه فردى يرى أن الفرد ليس مسئولاً إلا عن سلوكه

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح البخاري - كتاب النكاح-باب المرأة رعية في بيت زوجها جـ ١١ ص ٢١١٠

<sup>(</sup>٢) جامع الأصول من أحاديث الرسول – ابن الأثير جـ ١١ ص ٢٠٢ ·

الخاص ، وثانيهما اتجاه جماعي يرى مسئولية الجماعة عن سلوك الأفراد ومسئولية الفرد عن سلوك غيره ، وبالرغم من هذا الاختلاف بين الاتجاهين من الوجهة النظرية عموماً ، فبينهما بعض التقارب من الوجهة العملية وفي بعض الأمور الجزئية ، ذلك أن الاتجاه الأول بالرغم من دعواه الفردية فإنه من الوجهة العملية قد قرر المسئولية الغيرية في بعض الجرائم مثل جريمة القتل في بعض الحالات والظروف الخاصة ، كما أن الاتجاه الثاني بالرغم من دعواه الجماعية في المسئولية فإنه لا يجعل الجماعة مسئولة عن كل سلوك الفرد بل يقصرها على بعض الأفعال والجرائم (١) .

وأما عن وجهة نظر الإسلام فإنا نجد نصوصاً تقرر المسئولية الفردية بصورة مطلقة كأن الفرد مسئول عن نفسه فقط ، فقال تعالى : { ولاتكسب كل نفس إلا عليها ولاتزر وازرة وزر أخرى } (٢) { ياأيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا اهتديتم } (٣) ، لكن نجد أيضاً نصوصاً تقرر مسئولية الفرد عن سلوك غيره من هذه النصوص قوله تعالى : { واتقوا فتنة لاتصيبن الذين ظلموا منكم خاصة واعلموا أن الله شديد العقاب } (٤) { يابني أقم الصلاة وأمر بالمعروف وانه عن المنكر ٠٠٠ إن ذلك من عزم الأمور } (٥) وقال الرسول على بعد ما تلى قوله تعالى { لعن الذين كفروا من بني إسرائيل على لسان داود وعيسى بن مريم ذلك عا عصوا وكانوا يعتدون كانوا لايتناهون عن منكر فعلوه لبئس ماكانوا يفعلون } (٢) : « كلا والله لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر ولتأخذن على يد

<sup>(</sup>١) المسئولية والجزاء ص ٦٦ - الدكتور على عبد الواحد وافي ٠

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٦٤ ٠ (٣) المائدة: ١٠٥٠ ٠

 <sup>(</sup>٤) الأنفال: ٢٥ . (٥) لقمان: ١٧٠ . (٦) المائدة: ٨٧ .

الظالم ولتأطرنه على الحق أطرأ ولتقصرنه على الحق قصراً أو ليضربن الله بقلوب بعضكم على بعض ثم ليلعنكم كما لعنهم (١١) ، وقال الرسول على أيضاً « لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليسلطن الله عليكم شراركم فيدعو خياركم فلايستجاب لهم » وقال أيضاً : « والذي نفسي بيده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عقاباً منه ثم تدعونه فلايستجاب لكم» (٢) وسألت زينب بنت جحش النبي عليه فقالت: يارسول الله أنهلك وفينا الصالحون ؟ فقال نعم إذا كثر الخبث (٣) ، وقال أيضاً : « مثل القائم في حدود الله والواقع فيها كمثل قوم استهموا على سفينة فصار بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها وكان الذين في أسفلها إذا استقوا في الماء مروا على من فوقهم فقالوا لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقاً ولم نؤذ من فوقنا فإن تركوهم وماأرادوا هلكوا جميعاً وإن أخذوا على أيديهم نجوا ونجو جميعاً  $(^{(1)})$  وقال :  $(^{(1)})$  منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان» (٥) . وقد حدد الرسول إنكار المنكر بالقلب بمقاطعة الفاسق بعدم التسليم عليها وعدم التعامل معه كما فعل مع الذين تخلفوا عن الحرب (٦) وقال : «تقربوا إلى الله ببغض أهل المعاصى وألقوهم بوجوه مكفهرة والتمسوا بسخطهم وتقربوا إلى الله بالتباعد منهم »(٧)

<sup>(</sup>١) رياض الصالحين - باب الأمر بالمعروف ص ١٠٤٠

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٩٩٠ ٠ (٣) المصدر نفسه ص ٩٩٠

<sup>(</sup>٤) رياض الصالحين - بأب الأمر بالمعروف ص ١٠١٠

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم جد ١ ص ٦٩ - كتاب الإيمان ح ٤٩ ٠

<sup>(</sup>٦) انظر آية التربة: ١١٨ وكتاب الأدب المفرد للبخاري ص ٢٦٣٠

٧) منتخب كنز العمال في هامش مسند الإمام أحمد جـ ١ ص ١٤٦٠

فإذا تأملنا في هذه النصوص وغيرها التي تثبت مسئولية الإنسان عن الغير وجدنا أن هذه المسئولية باعتبار جزائها المترتب عليها تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

## رابعاً : أقسام المسئولية بحسب جزاءاتها ٠

القسم الأول: يعاقب المسئول في الدنيا فقط وذلك إذا ترك مقاومة الفساد لارغبة في انتشاره ولكن لضعفه أو لعجزه عن المقاومة والعقاب في هذه الحالة إما أن يرجع إلى العقاب الطبيعي ، لأن انتشار الفساد في المجتمع لابد من أن يصيبه إذا عم وانتشر ولابد من أن يرى الضرر من انتشاره ، ولهذا قال تعالى [واتقوا فتنة لاتصيبن الذين ظلموا منكم خاصة ](١) وقال الرسول على « إن الله لايعذب العامة بعمل الخاصة حتى تكون العامة تستطيع أن تغير على الخاصة فإذا لم تغير العامة على الخاصة عذب الله العامة والخاصة » (٢) . وإما أن يرجع إلى العقاب الإلهي فإن الله إذا رأى انتشار الفساد في أمة يعاقب هذه الأمة ويعم عقابه الصالحين أيضاً ، عقاباً على تركهم مقاومة الفساد ، أما إذا كانوا عاجزين عن المقاومة تماماً فلا يعاقبون في الآخرة ،مصداق ذلك قول الرسول « إذا أنزل الله بقوم عذاباً أصاب العذاب من كان فيهم ثم بعثوا على أعمالهم» (٣) وللصالح أجر ماأصابه في الدنيا وقال الرسول ﷺ : « إذا خفيت الخطيئة لاتضر إلا صاحبها وإذا ظهرت فلم تغير ضرت العامة  $^{(1)}$  وقال : «إذا ظهر السوء فلم ينهوا عنه أنزل الله بهم بأسه قيل وإن كان فيهم الصالحون قال نعم يصيبهم ما أصابهم ثم يصيرون إلى مغفرة الله ورحمته » (٥) .

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) منتخب كنز العمال في هامش مسند الإمام أحمد جـ ١ ص ١٤٦٠ .

 <sup>(</sup>٣) التاج جـ ٥ - كتاب الفتن ص ٣٠١ ( وفي رواية ثم يبعثهم الله على نياتهم ) .

<sup>(</sup>٤) التاج جـ ٥ - كتاب الزهد والرقاق - الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ص ٢٢٤٠.

<sup>(</sup>٥) منتخب كنز العمال في هامش مسند الإمام أحمد جـ ١ ص ١٤٩٠

الثاني: يعاقب المسئول في الدنيا والآخرة ، وذلك إذا توانى عن مقاومة الفساد لإرادته الفساد ، وإن لم يكن مريداً للفساد وتوانى عن المقاومة لكسل أو لعدم الاهتمام ، فالأول يعاقب لسوء نيته من جهة ولتركه أمر الله في مقاومة الفساد من جهة أخرى ، وأما الثاني فلتركه الواجب وهو مقاومة الفساد لأنه أمر إلهي وهو واجب هام من الواجبات الأخلاقية الإسلامية ، وقد قال الرسول عليه « ما من رجل يكون في قوم يعمل فيهم بالمعاصي يقدرون أن يغيروا عليه فلايغيروا إلا أصابهم الله بعقاب من قبل أن يموتوا » (١١) وقال أيضاً: « إذا عملت الخطيئة في الأرض كان من شهدها فكرهها ، كمن غاب عنها ، ومن غاب عنها فرضيها كمن شهدها كمن أله كمن غاب عنها كمن شهدها كمن غاب عنها كمن شهدها كمن شهدها كمن شهدها كمن شهدها كمن شهدها كمن غاب عنها كمن شهدها كمن كمن غاب عنها كمن شهدها كمن شهدها كمن شهدها كمن شهدها كمن شهدها كمن كمن غاب كمن غاب

الثالث: تعتبر مسؤولية فردية من جهة ومسئولية غيرية من جهة أخرى وهي المسئولية الناتجة عن إضلال الإنسان غيره بآرائه وتوجيهاته فيتبع الآخر آراءه وطريقته فهو المسئول في هذه الحالة عن إضلاله كسلوك ناتج عن نفسه ومسئول أيضاً عن حياة الآخر وكل عمل قام به هذا الآخر نتيجة تأثره بالأول ، فالأول مسئول في هذه الحالة عن ذنوب الآخر كمسئولية الآخر عن هذه الذنوب ولكن مسئولية كل واحد من جهة أخرى، فالأول يتحمل تبعة إضلاله والآخر يتحمل تبعة إضلاله والآخر كملة يوم القيامة ومن أوزار الذين يُضلونهم بغير علم ألا ساء مايزرون (٣).

وتحمل الإنسان مسئولية سلوك الغير في هذا الإطار ليس فيها أي غرابة

<sup>(</sup>١) التاج نفس الجزء والباب للمرجع السابق ص ٢٢٤٠

۲۲٤ التاج المرجع نفسه ص ۲۲٤ .

<sup>(</sup>٣) النحل: ٢٥.

في التفكير الأخلاقي ؛ ذلك أن الإنسان ليس مسئولا فقط عن فعل الشر ، بل هو مسئول أيضاً عن دفع الشر ، لأن هدف الأخلاق تحقيق السعادة ، والسعادة لاتتحقق إلا بإنقاذ الإنسان من الشر أولا ثم تحقيق الخيرات له ثانياً وإنقاذ الإنسان من الشر لايتم إلا بالكف عن الشر ودفع الشر ، ولذا كان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من المبادى الهامة للغاية في التفكير الأخلاقي في الإسلام ، ثم إن هناك مسئولية أخرى لايمكن أن يتحملها الإنسان ، وهي أن يتحمل وزر الآخر بالقصد أو بالكلام كما قال الكفار للمؤمنين أكفروا بمحمد فإننا نحمل عنكم وزر الكفر ، ولهذا نزل قوله تعالى { ولاتز وازرة وزر أخرى } (١)

كما أن المسلم إذا دعا الكافر إلى الإسلام فلم يؤمن ودعا المنحرف إلى الاستقامة فلم يستقم فلايكون مسئولا عندئذ عن كفر الكافر ولاعن ضلال المنحرف ، ولهذا قال تعالى { عليكم أنفسكم لايضركم من ضل إذا اهتديتم} (٢) { فذكر إنما أنت مذكر لست عليهم بمسيطر } (٣) .

لكن ينبغي أن نفرق هنا بين مسئولية المسلم عن ضلال الكافر وكفره ، وبين مسئوليته عن فساد المسلم وانحرافه ، فالمسئولية إزاء الكفر قاصرة على الدعوة والإرشاد فقط وليس عليه إكراههم على الإيمان { أَفَأَنَتَ تَكُرهُ النَّاسُ حَتَى يَكُونُوا مؤمنين } (1)

أما المسئولية إزاء فساد المسلم والمجتمع الإسلامي فالأمر يختلف ؛ ذلك أن المسئولية هنا لاتقتصر على مجرد الدعوة والإرشاد بل تشمل أيضاً مقاومة

١٠٥ الأنعام: ١٦٤ .
 ١١٠ المائدة: ١٠٥ .

<sup>(</sup>٣) الغاشية : ٢١-٢٢ . (٤) يونس : ٩٩ .

الفاسد وتغيير المنكر بكل الوسائل الممكنة والمشروعة فيجب أن يستخدم كل ما علك من وسائل التغيير أما إذا كان لا يملك شيئاً فيجب أن تكون المقاومة بالقلب وذلك بمقاطعة المنحرف وعدم التعامل معه بأي صورة من صور التعامل وهذا هو الإنكار بالقلب الذي جاء في الحديث وهو أضعف الإيمان ·

بعد هذا العرض لفكرة المسئولية في الإسلام · يبدو لي أن ذلك الغموض والتعارض قد زالا عن وجه تلك النصوص تماماً · ونستخلص من ذلك أن الإنسان كائن مسئول قد تحمل مسئولية سلوكه الإرادي عن جدارة وأهلية وهذه المسئولية لها مستويات ودرجات تختلف بحسب اختلاف الأعمال والصورة التي تتم بها وبحسب الآثار المترتبة عليها من الناحيتين المادية والنفسية ، ومسئولية الإنسان لاتقتصر على عمله النفسي والسلوكي ، بل تتعداهما إلى مسئولية عن عمل غيره في إطار وحدود معينة · كما أن مسئوليته ليست قاصرة على المسئولية الدنيوية من حيث المكافأة والجزاء بل إن المسئولية الأساسية هي المسئولية الأخروية التي ينال فيها نتيجة مسئوليته بصورة عادلة ·

# الفصل السابع إثبات الجزاء الأخلاقي

إذا كانت المسئولية هي نتيجة طبيعية للإلزام ، فإن الجزاء نتيجة طبيعية لها ، والجزاء من حيث إنه أساس أخلاقي له أهمية الأسس الأخرى ،بل إن أهميته مزدوجة فهو مهم باعتباره دافعاً إلى التمسك بالقيم الأخلاقية ، وهو مهم أن العدالة تقتضيه ؛ لأنها تفرق بين إنسان يبني وآخر يهدم ، بين إنسان يخدم الناس وآخر يقتل الناس ، فالجزاء يقتضي العدالة والعدالة تقتضي الجزاء وهما يجعلان للأخلاق معنى وقيمة ، وبدونهما تفقد الأخلاق معناها فتصبح أمراً لاقيمة له .

## أولاً: أنواع الجزاء الأخلاقي في الإسلام .

والجزاء الأخلاقي أنواع: منها الجزاء الإلهي والوجداني والطبيعي والاجتماعي، وسنتكلم عن كل واحد منها بالتفصيل وهنا أحب الإشارة إلى نقطة وهي أننا بتقسيمنا هذا لاندعي وجود حدود طبيعية حاسمة بين هذه الأنواع بل نرى بينها بعض الصلات المشتركة .

### ١- الجزاء الإلهي :

ينقسم هذا الجزاء بحسب النوع إلى ثواب وعقاب فالثواب في حالة الاستقامة والعقاب في حالة الانحراف · وينقسم بحسب الوقت إلى دنيوي وأخروي وبحسب درجة المسئولية إلى قلة وكثرة ، وإلى قطعي وغير قطعي ·

هذه الأمور بوجه عام واضحة ، وإذا كان هناك أمر يحتاج إلى الشرح فهو هذا التقسيم الأخير وهو الجزاء القطعي وغير القطعي وهنا أتعرض للنقط الأخرى،

ومعالجة هذه النقطة الأخيرة سوف تضطرني إلى التعرض للمذاهب الكلامية إلا أنني - لما لم أكن مقلداً لمذهب معين منها - فسوف أقتصر على بيان رأيي خوف الإطالة بذكر آراء هذه المذاهب ومناقشتها ·

ولايهمني بعد ذلك أن يوافق رأي مذهباً ما أم يخالفه ، وقد اتفق مع مذهب في نقطة واختلف معه في أخرى دون قصد مبيت للمخالفة ·

فمن حيث الإثابة فقد قطع الله على نفسه بإثابة المحسن على إحسانه قليلا كان إحسانه أم كثيراً ، ووعد الله حق لايتخلف { وعد الله لايخلف الله وعده ولكن أكثر الناس لايعلمون } (١) ، { لكن الذين اتقوا ربهم لهم غرف من فوقها غرف مبنية تجري من تحتها الأنهار وعد الله لايخلف الله الميعاد } (٢) ولايكتفي بإثابة المحسن بقدر إحسانه بل يضاعفه إلى ماشاء الله { مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم } (٣) .

أما عقاب المسيء ففيه تفصيل ، لأن هناك ذنوباً لابد من أن يعاقب عليها صاحبها مثل الكفر والإشراك بالله { إن الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله ثم ماتوا وهم كفار فلن يغفر الله لهم } (1) ، { إن الله لايغفر أن يشرك به ويغفر مادون ذلك لمن يشاء } (0)

ولا يغفر الله كذلك إذا كانت الإساءة إلى العباد لأن هذا حق الناس لاحق الله ، في الدرجة الأولى ، ولا يغفر الله ماللناس على الناس ولهذا قال الرسول

۲۰ الروم : ۲۰ (۲) الزمر : ۲۰ .

 <sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٦١ . (٤) محمد: ٣٤ . (٥) النساء: ٤٨ .

« من كانت له مظلمة لأحد من عرضه أو شيء فليتحلله منه اليوم قبل ألا يكون دينار ولادرهم إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته وإن لم تكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه (1)، وقال تعالى : { ولاتحسبن الله غافلاً عما يعمل الظالمون إنما يؤخرهم ليوم تشخص فيه الأبصار (1).

وهناك مساوى، ترك الله غفرانها لمشيئته مثل الكبائر في حق الله لأنها دون الشرك إلا أن هذا ليس وعداً ، ويدخل هذا في قوله تعالى : { لاتقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً } (٣) ، وهذه الآية مخصصة بقوله تعالى : { إن الله لايغفر أن يشرك به } ، وبناء على ذلك فلايدخل الشرك في ضمن هذه الذنوب .

وهناك ذنوب صغيرة يسميها القرآن أحياناً بالسيئات وأحياناً أخرى بالصغائر وثالثة بالعصيان ورابعة باللمم ، لقد وعد الله بغفرانها إذا تجنب صاحبها الكبائر فقال تعالى : { إن تجتنبوا كبائر ماتنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم } (1) ، { الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم } (0) .

وأخيراً هناك مسيء لابد من أن يعاقب بناء على وعيده تعالى وهو الإنسان الذي قد أحاطت به خطيئاته بسبب استمراره على تعدي حدود الله وارتكابه كبائر الذنوب والفواحش مع عدم التوبة توبة نصوحاً أو تاب عندما احتضر ، وقد سماهم القرآن وأمثالهم بالفجار { إن الأبرار لفي نعيم وإن الفجار

<sup>(</sup>١) التاج جـ ٥ أعظم الظلم وأضراره الخلق ص ٢٠ .

 <sup>(</sup>۲) إبراهيم: ٤٢ . (٣) الزمر: ٥٣ . (٤) النساء: ٣١ .

<sup>(</sup>٥) النجم: ٣٢ .

لغي جحيم  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  أم نجعل المتقين كالفجار  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  ،  ${}^{(1)}$  به خطیئته فأولنك أصحاب النار هم فیها خالدون  ${}^{(1)}$  ، وإن كانت هذه الآیة الأخیرة قد نزلت في حق الیهود فإن العبرة بعموم اللفظ لابخصوص السبب . مصداق ذلك قوله تعالى : ولیست التوبة للذین یعملون السیئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إني تبت الآن ولا الذین یموتون وهم كفار أولئك أعتدنا لهم عذاباً ألیماً  ${}^{(2)}$  ، ولایخالف غفران الله بعض الذنوب ، قوله تعالى  ${}^{(1)}$  فمن یعمل مثقال ذرة خیراً یره ومن یعمل مثقال ذرة شراً یره  ${}^{(0)}$  لأنه یعبر عن حالة الحساب في الآخرة فهناك حساب لكل عمل ولو كان مقدار ذرة ، أما إذا غفر في هذه الحیاة فلا یدخل في نطاق الحساب في الآخرة .

وبعد فهل غفران الله للمؤمنين بعض ذنوبهم أو كلها لأسباب داعية بناء على وعده بذلك يعتبر إخلافاً لوعده أو لوعيده وتبديلاً لكلامه كما يدعي بعض المتكلمين ؟ ·

فقد رأينا المواضيع التي أوعد الله فيها بالعقاب والتي وعد فيها بالغفران والتي ترك فيها لنفسه حرية الاختيار بين عقاب إن لم يصدر من العبد مايسبب الغفران ، وبين الغفران إن صدر منه أسبابه .

وبناء على ذلك فليس هناك إخلاف للوعد ولا للوعيد بل كل مافيها تنفيذ لما وعد ولما أوعد ، وأخيراً تنفيذ لمشيئته المختارة ، وبناء على ذلك فالجدال الطويل العريض الذي دار بين المتكلمين قد دار في فراغ لا على مادة حقيقية ،

<sup>(</sup>١) الانفطار : ١٣ - ١٤ - ١٠) ص : ٢٨ ٠ (٣) البقرة : ٨١ ٠

٤) النساء: ١٨ .

وفي ختام بيان الجزاء الأخروي نرى ضرورة التعرض لمسألة متصلة بد وهي مدة الجزاء الأخروى • سواء كان نعيما أو عذاباً • لقد بين الله تعالى تلك المدة عندما ذكر جزاء السعداء والأشقياء فقال : { يوم يأت لاتكلم نفس إلا بإذنه فمنهم شقى وسعيد فأما الذين شقوا فغى النار لهم فيها زفير وشهيق خالدين فيها مادامت السموات والأرض إلا ما شاء ربك إن ربك فعال لما يريد . وأما الذين سعدوا ففي الجنة خالدين فيها مادامت السموات والأرض إلا ماشاء ربك عطاء غير مجذوذ }(١) وبين الله تعالى أن الذين يخلدون في العذاب الكفار { ومن يرتدد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فأولئك حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون } (٢) وأن الذين يخلدون في النعيم هم المؤمنون الصالحون فقال تعالى : { ومن يأته مؤمناً قد عمل الصالحات فأولئك لهم الدرجات العلى جنات عدن تجرى من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك جزاء من تزكى } (٣) ،أما المؤمن المجرم الذي يرتكب الكبائر فإنه في مشيئة الله إن شاء غفر له إذا تاب قبل موته وإلا عذبه بقدر مايستحق من العذاب ولايخلد في النار كالكفار لأن رحمة الله تشمله لاعترافه بربوبيته ولهذا قال الرسول ﷺ: «أتاني جبريل فبشرني أنه من مات من أمتك لايشرك بالله شيئاً دخل الجنة»(٤) وهذا الحديث يخصص ماورد من الآيات التي تنص بخلود أهل الكبائر ، مثل قوله تعالى : { ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله ناراً خالدا فيها وله عذاب مهين }<sup>(ه)</sup> .

 <sup>(</sup>۱) هود : ۱۰۵-۱۰۸ (۲) البقرة : ۲۱۷ (۳) طد : ۷۵-۳۷ .

<sup>(</sup>٤) التاج جـ ١ - كتاب الإيان ص ٣١ .

٥) النساء: ١٤.

وقد بينا سابقاً أن الله يمكن أن يغفر كل ذنب إلا ذنب الكفر والإشراك به ، إذن يتبين لنا مما سبق أن هناك أمرين مقطوعاً بهما وهما أن الداخلين في الجنة يخلدون فيها وأن الكفار يخلدون في النار ، لكن العلماء اختلفوا في خلود أهل النار وخاصة خلود الكفار أو دوام عذابهم إلا مالانهاية · فمنهم من تأخذوهم الرأفة مثل ابن عربي وغيره (١) فيحاول إنقاذهم ومنهم من تأخذهم القسوة فيحاول إخلاد الكفار حتى أصحاب الكباتر في النار مثل الخوارج والمعتزلة (٢)، وكل يحاول تأييد وجهة نظره بالأدلة العقلية والنقلية لكن في كلا الاستدلالين تغلبه إحدى النزعتين ويؤدي الأمر إلى الاقتصار على الأدلة المؤيدة لنزعته · ولو استعرضنا آراء هؤلاء وأدلتهم لطال بنا المقام ولهذا أرى أنه من الأولى أن اقتصر على بيان رأيي ·

بعد أن استعرضت تلك النصوص الواردة في هذا الموضوع ودراستها دراسة مستقلة من غير أن أخضع لاتجاه معين ، وجدت نصوصاً محكمة الدلالة واضحة المعنى وهي تؤيد الخلود وقد قال الأصوليون إنه إذا ورد في قضية نص أو نصوص محكمة ، ونصوص أخرى متشابهة نحكم بالمحكمة ونترك المتشابهة (٣) عملاً بقوله تعالى : { هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وآخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ماتشابه منه }(١٤).

ولاأريد هنا الإكثار من الآيات المحكمة التي تنص على الخلود مثل

<sup>(</sup>١) تفسير المنارج ٨ ص ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) أنظر الآراء المختلفة في تفسير المنارج ٨ ص ٧٠ ومابعدها . أصول الخمسة ص ٦٦٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب الموافقات للإمام الشاطبي جـ ٣ ص ٦٨٠

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٧ ·

 $\{$ خالدین فیها $\}$   $\{$  وماهم بخارجین من النار  $\}$   $\{$   $\{$   $\}$   $\}$  لا خد الله الجنة حتى یلج الجمل في سم الخیاط  $\}$  فما ذکرته من النصوص حتى الآن یکفي في نظري  $\}$ 

وإنما أريد إزالة الشبهات والغموض أو أقلل منها لأنها كانت سبباً للحيرة وللتأويلات البعيدة: فمن أسباب الشبهة ورود الاستثناء مباشرة بعد بيان خلود أهل النار . قالوا إن وجود الاستثناء يدل على عدم أبدية النار أو عدم أبدية عذاب الكفار مع أن صيغة الاستثناء لاتفيد معنى الاستثناء دائماً . وكذلك صيغة المشيئة لاتفيد الاحتمال دائماً مثل (لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنين ) وقد علم أنهم سيدخلونه . ولهذا قال القرطبي إن الاستثناء في آية هود السابقة لايوصف بمتصل ولابمنقطع (۱۱) ، وفسر تلك الآية كالآتي « إنه لو شاء أن يخرجهم لأخرجهم ولكنه قد أعلمهم أنهم خالدون فيها » . ويقول إن مثله كمثل يخرجهم لأردت أن أفعل ذلك إلا إن أشاء غيره وأنت مقيم على ذلك الفعل » (۲) ثم إننا إذا أخذنا وجود الاستثناء دليلا لانتهاء النار بعد أحقاب فيجب أن نقول بانتهاء الجنة أيضاً لأن الاستثناء نفسه ورد أيضاً بعد ذكر خلود أهل الجنة مباشرة كما جاء في آية هود السابقة .

ومن تلك الأسباب أيضاً منطق التفكير الخاطى، وهو أنهم يقولون كيف يقع ذلك الخلود في النار لمجرد إنكار هؤلاء وجود الله وإذا كان تعذيبهم مدة تساوي مدة حياتهم في الدنيا فكيف يمكن أن يدخل في العدل الإلهي تعذيبهم

<sup>(</sup>١) القرطبي جـ ٩ ص ١٠ ، طبعة دار الكاتب العربي ٠

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ص ١٠٠٠

إلى الأبد فالعذاب أكثر من الذنب وقد وصف الله نفسه بالعدالة وبناء على ذلك يحاولون تأويل الآيات والنصوص الواردة في هذا الموضوع ويحاولون تأييد تأويلاتهم بآية الرحمة ويقولون إن الله تعالى وصف نفسه بالرحمة الشاملة لجميع خلقه بقوله { ورحمتي وسعت كل شيء } مع أنهم ينسون بقية الآية وهي قوله تعالى : { قال عذابي أصيب به من أشاء ورحمتي وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون } (١) ، إن رحمة الله تشمل كل من اعترف بربوبيته أما الذين لم يعترفوا به خالقاً ورباً وأنكروا وجوده بتاتاً فكيف ينتظرون الرحمة من الخالق المعدوم في نظرهم وإذا حرمهم هذا الخالق من رحمته فهل يمكن أن يوصف بأنه ظالم فالخالق في نظرهم معدوم ورحمته كذلك معدومة لاينالونها أبداً ماداموا في دار الجزاء أو الحياة الأخرى لأن تلك الحياة مقابل لهذه الحياة ولاينبغي أن ينتظروا الرحمة والنعمة عن لم يعترفوا بوجوده .

ومن أسباب الحيرة والتشابه: اعتمادهم على بعض أقوال الصحابة وآرائهم الخاصة في خروج الكفار من النار وبالرغم من وجود خلاف في صحة إسناد تلك الأقوال فإنهم يؤيدون آراءهم بأقوالهم .

ولنفرض صحة إسناد تلك الآراء إليهم فإن أقرال الصحابة لاتؤخذ بها إذا تعارضت مع النصوص القطعية لأنها ظنية (٢) والنصوص الأخرى من الآيات والأحاديث قطعية كالآيات التي ذكرناها ، وكقول الرسول عندما دعا قومه إلى الإسلام : « والله لتموتن كما تنامون ولتبعثن كما تستيقظون ولتحاسبن بما

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٥٦٠

<sup>(</sup>٢) يقول الأصوليون هنا « إذا خالف الدليل الظني دليلا قطعياً وجب رده · انظر الموافقات في أصول الأحكام للشاطبي جـ ٣ ص ٩ ·

تعملون ولتجزون بالإحسان إحساناً وبالسوء سوءاً وإنها للجنة أبداً أو النار أبداً » (١) وقال أيضاً: « إذا صار أهل الجنة إلى الجنة وأهل النار إلى النار ينادى مناد ياأهل الجنة لاموت وياأهل النار لاموت فيزداد أهل الجنة فرحاً إلى فرحهم ويزداد أهل النار حزنا إلى حزنهم »(٢) .

تبقى بعد ذلك نقطة أخيرة وهي معنى الخلود يقول بعضهم: إن معناه مدة حياة الدنيا لأن الله وصف الخلود بدوام السماء والأرض وهذا تعبير عن مدة حياة الدنيا ، ويقول بعضهم الآخر إن المراد دوام سموات وأرض الجنة والنار ، ودوام السموات والأرض تعبير يستعمل في اللغة العربية لإفادة الدوام والأبدية ، وبناء عليه فالجنة والنار أبديتان (7) . لكن الخلود قد يفيد معنى الدوام على نوع من الحياة وقد جاء هذا المعنى في قوله تعالى : { ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه (3) ، كما يفيد معنى الخلود البقاء مدة الحياة جاء هذا المعنى في قوله تعالى : { وتتخذون مصانع لعلكم تخلدون (8) ، وقوله تعالى { الذي جمع مالا وعدده يحسب أن ماله أخلاه (7) .

ومن كل ماسبق يبدو لي أن معنى خلود الكفار في النار وخلود أهل الجنة في الجنة هو مدة دوام حياة الجنة والنار أو مدة دوام الجزاء وهي الحياة الأخرى ·

لكن لانستطيع أن نحدد مدة هذه الحياة عن طريق النصوص الواردة - في هذا الشأن - تحديداً زمنياً ؛ لأن الآخرة لاتقاس بالدنيا ، ولانستطيع أن نؤكد عن

<sup>(</sup>١) الكامل لابن الأثير جـ ٢ ص ٢٧ .

 <sup>(</sup>٢) اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان جـ ٣ ص ٢٩٢ - كتاب الجنة .

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي جـ ٩ ص ١٠٠ (٤) الأعراف: ١٧٦ - (٥) الشعراء: ١٢٩

<sup>(</sup>٦) الهمزة: ٢-٣٠

طريق النصوص أن تلك الحياة نهاية أو لانهاية لها أو أن هناك حياة أخرى بعد تلك الحياة ، لأنه لاتوجد هناك نصوص صريحة في هذا الشأن · لكن لانستبعد أن تكون لتلك الحياة نهاية لأن الله تعالى ترك لنفسه المشيئة بعد ذكر الخلود وهذا يمكن أن يفيد أنه إذا أراد أن يمد مدة تلك الحياة إلى مايشاء أو أن ينهيها أو يبدلها بعد انتهاء مدتها له أن يفعل لأنه فعال لما يريد قادر على كل شيء وإنه إذا قال كن فيكون . لكن لايحق لنا القول بأن للنار نهاية وليست للجنة نهاية ، لأننا إذا قلنا إن المراد من الاستثناء هنا معناه الحقيقي فإنه قد ورد في كلا الطرفين ، كما أن معنى التأبيد قد ورد كذلك - في كلا الطرفين أو الحياتين مثل قوله تعالى في حق أهل النار: { فإن له نار جهنم خالدين فيها أبدأ } (١)، { إن الذين كفروا وظلموا لم يكن الله ليغفر لهم ولاليهديهم طريقاً إلا طريق جهنم خالدين فيها أبدا }(٢) وقال تعالى في حياة أهل الجنة : { خالدين فيها أبدأ لهم فيها أزواج مطهرة  ${^{(7)}}$  ،  ${}$  خالدين فيها أبدأ ذلك الفوز العظيم  ${^{(2)}}$  ، ثم إن كلمة التأبيد لاتدل دائماً على اللاتهاية في الزمن بل تدل أحياناً على نهاية زمن ما والدليل على ذلك قوله تعالى { قال ماأظن أن تبيد هذه أبدآ }(٥) ، { إنهم إن يظهروا عليكم يرجموكم أو يعيدوكم في ملتهم ولن تفلحوا إذا أبدأ } (٦) ، فإنها تدل هنا على عدم وجود الهداية إلى نهاية حياتهم الدنيا ، إذن لايحق لهؤلاء أن يجعلوا للنار أو لأهلها نهاية دون الجنة وأهلها ، فذلك ترجيح بلا مرجح ·

والآن في ضوء هذه الفكرة نستطيع تفسير جميع النصوص الواردة في هذا

١١) الجن : ٢٣ . (٢) النساء : ١٦٨ - ١٦٩ . (٣) النساء : ٥٧ .

<sup>(</sup>٤) التغابن: ٩٠ (٥) الكهف: ٣٥ ، ٩٠) الكهف: ٢٠

الشأن تفسيراً يخضع للمنطق واللغة ، فنقول مثلاً في تفسير قوله تعالى في حق أهل النار { وماهم بخارجين منها } لايخرجون من النار مدة دوام النار أو حياة الآخرة وكذلك أهل الجنة فهم خالدون فيها مدة دوام الحياة الآخرة أو مدة دوام دار الجزاء دون القول بانتهاء إحدى الدارين أو كليهما لأن الأمر في ذلك متروك لله يفعل في ملكه مايشاء وهو على ذلك لقدير .

ومايهمنا هنا هو أن نعرف أن هناك داراً للجزاء يجازى فيها كل واحد بما عمل من خير أو شر في هذه الحياة الدنيا وأن الكافر يجازى أسوأ الجزاء مدة دوام دار الجزاء تلك ، وكذلك المؤمن الصالح يجازى أحسن الجزاء مدة دوام دار النعيم أو الجنة أو بتعبير آخر فكل واحد منهما خالد في داره أو جزائه مادامت الجنة والنار .

هذا فيما يتعلق بالجزاء الأخروي ، لكن جزاء الله لايقتصر على الآخرة بل يكون في الدنيا أيضاً وإن كان الأول هو الجزاء الكامل القطعي ، أما الأخير فإنه قد يكون مكافأة للمحسنين { ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكذبون  ${}^{(1)}$  ، { من عمل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة  ${}^{(1)}$  ، { فعلم مافي قلوبهم فأنزل السكينة عليهم  ${}^{(1)}$  ، وقد يكون عقاباً للمسيء { مما خطيئاتهم أغرقوا فأدخلوا ناراً فلم يجدوا لهم من دون الله أنصاراً  ${}^{(2)}$  ، { إن قارون كان من قوم موسى فبغى عليهم وآتيناه من الكنوز ماإن مفاتحه لتنوء بالعصبة أولى

<sup>(</sup>۱) الأعراف: ٩٦ · (۲) النحل: ٩٧ ·

۲۵ : ۲۵ (٤) نوح : ۲۵ .

القوة إذ قال له قومه لاتفرح إن الله لايحب الفرحين فخسفنا به وبداره الأرض فما كان له من فئة ينصرونه من دون الله وماكان من المنتصرين  $\{^{(1)}$ ,  $\{$  فتلك بيوتهم خاوية بما ظلموا إن في ذلك لآية لقوم يعلمون  $\{^{(1)}\}$ .

وقد يكون عقاباً على عدم مقاومة الفساد وقد بيناه في المسئولية : كيف أن الله يعاقب الذين يرون الفساد ولايقاومونه · فقال الرسول على « مامن رجل يكون في قومه يعمل فيهم بالمعاصي يقدرون أن يغيروا عليه فلا يغيروا إلا أصابهم الله بعقاب من قبل أن يموتوا » (٣) ·

ولقد كانت سنة الله في الذين خلوا أنهم كانوا إذا فسدوا أهلكهم الله ، ولقد ضرب لهذه الألوان من الإهلاك والعذاب أمثلة مختلفة منها قوله تعالى :  $\{ \text{وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا وجعلنا لمهلكهم موعداً } \}^{(3)} \ كذبوا بآيات ربهم فأهلكناهم بذنوبهم وأغرقنا آل فرعون <math>\}^{(6)} \ \{ \text{ فأما ثمود فأهلكناهم بالطاغية وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية }^{(7)} \ .$ 

ألم يروا كم أهلكنا من قبلهم من قرن مكناهم في الأرض مالم نمكن لكم وأرسلنا السماء عليهم مدراراً وجعلنا الأنهار تجري من تحتهم فأهلكناهم بذنوبهم وأنشأنا من بعدهم قرناً آخرين  $\{^{(4)}\}$ .

۳) التاج جه ۵ كتاب الزهد والرقائق ۲۲٤ .

٢-) الكهف : ٥٩ . (٥) الأنفال : ٤٥ . (٦) الحاقة : ٥-٢ .

<sup>(</sup>٧) الأنعام : ٦ · (٨) الدخان : ٣٧ ·

#### ٧- الجزاء الوجداني :

وأما الجزاء الوجداني فهو تلك الحركة الشعورية التي نحس بها في أعماق قلوبنا بالفرح أو التأنيب بعد كل فعل مباشرة نعتقد أنه فعل حسن أو قبيح ·

هذا الشعور أو الإحساس المتحرك الذي يجيش في نفوسنا يختلف درجة من فرد إلى آخر بحسب الاستعداد الفطري أو الوراثي والتربية الأخلاقية وصفاء الضمير ونظافته وإيانه بموافقة ذلك العمل لإرادة الله أو مخالفته لها .

ولعل هذا هو المعنى الذي أشار إليه الرسول عندما عرف البر والإثم فقال : (1) و البر حسن الخلق والإثم ماحاك في نفسك وكرهت أن يطلع عليه الناس (1) وفي رواية أخرى : البر ما اطمأن إليه القلب واطمأنت إليه النفس والإثم ماحاك في النفس وتردد في الصدر وإن أفتاك الناس (1) وفي رواية ثالثة : (1) ماانشرح له صدرك والإثم ماحاك في صدرك وإن أفتاك الناس (1).

فالوجدان أو الضمير يعتبر محكمة عدل مباشرة لاتحتاج إلى شاهد ولا قاض يخبرك بخيرية الفعل أو شريته قبل الفعل ويجزيك بالسرور إن كان فعلا حسناً وبالوخز والألم إن كان شرأ .

إن قيمة هذا الجزاء أكثر تأثيراً من قيمة الجزاء المادي لأن هذا الأخير وقتي وقد يصيب ويخطىء وقد يكون مكافئاً للعمل أو لايكون ، أما الأول فهو مصيب مستمر . ولهذ قال علماء علم النفس إن المجرمين تحت عقاب مستمر وإن نجوا

<sup>(</sup>١) صحبح مسلم جـ ٤ ص ١٩٨ كتاب البر والصلة والآداب ح ١٥٠

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد جـ ٤ ص ٢٢٨ .

من العقاب القانوني أو انتهوا منه · · يقول الدكتور عادل العوا « أما عذاب الوجدان أو وخز الضمير وتأنيبه فهو ألم معنوي ينتج عن تصور شر وقع والإنسان مسؤل عنه إنه هو الذكرى التي تعض قل ، المجرم ولاتفارقه ليل نهار » (١) ، وهذا حق ، ذلك أن المجرم لايخلو من إحدى الحالتين الآتيتين لأنه إما أنه لم تتكشف جريته بعد أو عرفت لدى الآخرين ·

فغي الحالة الأولى تعتريه ثلاث حالات وجدانية مؤلمة الأولى حالة الخوف والقلق المستمرين من انكشاف الجرعة ، ولهذا فهم يتحرجون عادة من الحديث حول الموضوعات التي ارتكبوا فيها الجرائم والآثام خوفاً من الانكشاف ، وصدق الله العظيم إذ قال: {ولو نشاء لأريناكهم فلعرفتهم بسيماهم ولتعرفنهم في لحن القول}(٢) .

والحالة الثانية هي تأنيب ضمير مستمر وإحساس بذنب يخدش وجدان المجرم وشعوره باشمئزاز من نفسه وذاته وهنا تعتري هؤلاء دائماً حالات نفسية كئيبة لاتنفرج سريرتهم ولاسيما في حالات التذكر لتلك الجرائم التي ارتكبوها . يقول هنا سقراط« إن من كان مجرماً ولم يعاقب على جرائمه يكون أشقى الناس والمجرم دائماً أشقى من ضحيته  ${}^{(7)}$  « وإن أسعد الناس إذن هو ذلك الذي تخلو نفسه من الضرر (أي الجرم) لأن ضرر النفس كما قلنا هو أقبح الضرر  ${}^{(2)}$  .

والحالة الثالثة : إنه يفقد أهليته الاجتماعية من حب ومودة · · إلخ في شعوره الخاص وإن لم يفقدها في المجتمع ، ذلك أنه يشعر عندما توجه إليه

<sup>(</sup>١) الوجدان . دكتور عادل العوا ص ٥٧ . (٢) محمد : ٣٠

۸۱ محاورة جورجياس ص ۸۳ ٠
 ۱ للرجع السابق ص ۸۱ ٠

تقديرات الناس إنه لم يعد ذلك الشخص الذي يستحق تلك التقديرات وكأن مايناله من تقدير لايوجه إليه ومن ثم يفقد ذلك الإحساس الطيب بخيرية شخصيته في نفسه الذي كان يحس به من قبل ويصبح غريباً بين أهله وأحبابه في داخل شعوره الباطني .

ومن هنا يقول الفيلسوف الفرنسي هنري برجسون عندما يصف نفسية المجرم وشعوره الباطني عندما يحاول إخفاء جريمتة : « فالمجرم في محاولته إخفاء جريمته حتى يقضي على كل معرفة يمكن أن تتطرق إلى نفس إنسان كأنه يحاول أن يبطل الجرم نفسه ، وبعد أن يظفر المجرم بإخفاء جريمته عن الناس لايستطيع أن يخفيها عن نفسه ، فهو مازال يعرف أنه مجرم ومعرفته هنا تنأى به عن المجتمع شيئاً فشيئاً بعد أن كان يرجو أن يظل فيه بمحو آثار الجريمة أنه يعرف أن الاحترام الذي كان يوجه إليه الآن إنما يوجه إلى شخصه السابق الذي لم يعد موجوداً ويعرف أن المجتمع لا يخاطبه هو بل يخاطب شخصاً آخر غيره و إنه يعرف من هو فيعيش بين الناس وهو أكثر عزلة نما لو كان يحيا في جزيرة خالية ؛ لأنه في عزلته يحمل معه صورة المجتمع الذي تحف به وتسنده ، أما الآن فقد انقطع عن عزلته يحمل معه صورته معا "(١) وقد عبر الرسول عليه عن عذاب الوجدان وبين كيف أنه يؤدي إلى سقم الجسم فقال : « من ساء خلقه عذب نفسه ومن كثر همه سقم بدنه »(١) وقال أيضاً : « من شقاوة ابن آدم سوء الخلق »(١)

هذا في حالة إخفاء الجرعة أما في حالة انكشاف الجرعة فتستمر معه

<sup>(</sup>١) منبعا الأخلاق والدين ص ٢٧ هنري برجسون ٠

<sup>(</sup>٢) منتحب كنز العمال على هامش مسند الإمام أحمد جـ ١ ص ٢٥٨ ٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق جـ ١ ص ٢٥٨ .

الحالتان الأخيرتان وهما تأنيب الضمير وشعوره بفقد شخصيته في المجتمع ، وأكثر من ذلك فإنه يفقد شخصيته عندئذ في المجتمع ظاهراً وباطناً ولايجد ذلك التقدير والاحترام الموجهين إليه من الناس وبذلك يصبح غريباً بين أهله وعشيرته ويقول فيلون الاسكندري « وربما بدا مظهر الشرير مبتسماً مسروراً لكنه في قرارة نفسه يشعر بالفزع من العقاب الذي ينتظره والذي بينه له الضمير »(١).

وبخلاف هذه الحالات حالة إنسان لم يرتكب الجرائم والآثام ، فإن صفاء وجدانه يجعله يشعر بالابتسامة الداخلية ويشعر في قرارة نفسه بطريقة لاشعورية وبصفة دائمة بالخيرية والسرور المستمر ، ومن ثم يؤثر هذا وذاك في سماته الشخصية الظاهرية . وشتان بين الوجدانين وبين الشخصيتين المجرمة والشخصية الخيرة . وصدق الله العظيم إذ قال : { سيماهم في وجوههم }(٢) فإن الإنسان إذا كان مجرما فاسدا فاجراً يظهر ذلك في سيماه ووجهه فيصبح وجهه مظلماً قاقاً واجمأ عبوساً ، وإذا كان خيرا يصبح وجهه باسماً ناضراً ، وصدق الله العظيم إذ قتر ولاذلة أولئك أصحاب الجنة هم فيها خالدون والذين كسبوا السيئات جزاء سيئة بمثلها وترهقهم ذلة مالهم من الله من عاصم كأنما أغشيت وجوههم قطعاً من الليل مظلما أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون }(٣) وقال تعالى : { يعرف الليرمون بسيماهم }(١) كما يعرف الصالحون بسيماهم { سيماهم في وجوههم من الله من السجود }(١)

<sup>(</sup>١) الآراء الدينية والفلسفية . فيلون الاسكندراني ، ص ٣٨٠ ٠

۲۹ : ۲۹ ، (۳) يونس : ۲۹-۲۷ ، (٤) ألرحمن : ٤١ ·

<sup>(</sup>٥) الفتح : ٢٩ -

هذه السمة تظهر في الدنيا كما تظهر يوم القيامة ، { وجوه يومئذ مسفرة ضاحكة مستبشرة ووجوه يومئذ عليها غبرة ترهقها قترة } (١) ، وقال الرسول على ماأسر أحد سريرة إلا كساه الله جلداً بها إن خيراً فخير وإن شراً فشر »(٢) وهذه حقيقة يؤيدها علماء النفس أيضاً ، وقد بدأت الدراسات في علم الإجرام للتعرف على المجرمين من سيماهم .

## ٣- الجزاء الطبيعي:

بينا فيما سبق صلة الأخلاق بالقوانين الطبيعية وأشرنا من حين إلى آخر إلى أن الخارج على النظام الخلقي سينال جزاءه من الطبيعة نفسها

وقد يرجع هذا الجزاء إلى قوانين الطبيعة نفسها مثل الإصابة بالأمراض بسبب مخالفة القوانين الأخلاقية كالإصابة بالأمراض السرية بسبب ارتكاب جريمة الزنى والأمراض التى تصبب بسبب مخالفة قانون النظافة أو تناول المسكرات .

وتجاوز حد قانون الاعتدال في العمل يؤدي إلى الإصابة بالارهاق النفسي والعصبي ويكون هذا سببا للإصابة بالأمراض المختلفة كما يؤدي إلى الفشل في الحياة عموماً: ولهذا كان الرسول ينهى عن الإفراط في أي عمل حتى في العبادة فقال لمن يقوم الليل ويواصل الصوم « فإنك إذا فعلت ذلك هجمت عينك ونفهت نفسك ، لعينك حق ولنفسك حق ولأهلك حق قم ونم وصم وأفطر »(٣).

وقد يرجع الجزاء إلى قوانين الطبيعة الاجتماعية فمخالفة قانون الصدق يؤدي إلى زوال الثقة هذا يؤدي إلى

<sup>(</sup>۱) عبس: ۳۸-۲۸ .

۲) تفسير ابن كثير في تفسير قوله تعالى « فلعرفتهم بسيماهم » جـ ٤ ص ١٨٠ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم كتاب الصيام حديث ١٨٨ جـ ٢ ص ٨١٦ .

انعدام الاطمئنان في الحياة الاجتماعية ولاخير في حياة بدون اطمئنان ، كذلك الأمر لو تعدى الناس قانون حرمة النفس الإنسانية وتفشت جريمة القتل ، فالأمر لايؤدي هنا إلى زوال الحياة المطمئنة فحسب بل يؤدي إلى زوال الحياة بزوال الناس.

وهكذا نجد أن زوال الأخلاق يؤدي بوجه عام إلى زوال الحياة وأكبر جزاء على مخالفة الأخلاق هو انعدام هذه الحياة من تلك الوجوه ·

ويكون الأمر على خلاف ذلك متى روعيت القوانين الأخلاقية فالطبيعة تجازي الناس عند ذلك بالحياة السعيدة التي يسودها الاطمئنان والرخاء والمحبة ، لأن قوانين الأخلاق عموماً هي قوانين الحياة تضفي عليها الصفة الإلزامية والقداسة ، فالأخلاق تأمر بالجدية في العمل والإخلاص ، وتجنب الاصطدام بقوانين الطبيعة واحترام حقوق الناس الطبيعية والعمل من أجل خدمة الإنسانية وهي كلها قوام الحياة السعيدة الدائمة ،

وهنا نجد الإسلام قد ربط قوانينه الأخلاقية بالقوانين الطبيعية فنهى عن كل شيء يضر فعله بالطبيعة وأمر كل شيء ينفع فعله بالطبيعة وقد أوضحنا هذا في فصل سابق (١) .

#### ٤- الجزاء الاجتماعي:

وهذا الجزاء نوعان: النوع الأول هو الجزاء المادي وهو مايقرره المجتمع من عقاب للمنحرف ومكافأة للمستقيم الصالح·

<sup>(</sup>١) ارجع إلى الفصل الثاني من الباب الثاني ٠

وقد قرر الإسلام عقوبات مختلفة بحسب الجرائم المرتكبة وأعطى حق تنفيذ العقوبة للمجتمع منها عقوبة الزنى مثلاً فقال تعالى: { الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ولاتأخذكم بهما رأفة في دين الله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين } (١) ، وقد طلب شهود جماعة هذا العقاب ليكون أوقع في نفس المجرم { السارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالا من الله والله عزيز حكيم } (٢) ، { إنما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض ذلك لهم خزى في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب عظيم } (٣) .

وهكذا نرى أن العقاب حق المجتمع من جهة وحق الله من جهة أخرى ، حق المجتمع باعتبار المجرم قد تعدى على حرمات المجتمع ولأن ضرر الجريمة لاحق بالمجتمع ، والجريمة مرض في جسم المجتمع فإذا لم يعالجه المجتمع فسينتشر فيه يومأ بعد يوم حتى إذا عمه ذلك يستعصى على العلاج ويكون سبباً لهلاك الجميع وهو يعتبر حق الله من جهة لأن المجرم قد تعدى بجريمته حدود الله وعصى أوامره فلله أن يجازيه في الدنيا والآخرة

أما النوع الثاني من الجزاء هو الجزاء الأدبي وهو عدم الاعتداد بشخصية الفاسق وعدم الثقة به ، ولهذا لاتقبل شهادته { والذين يرمون المحصنات ثم لم بأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ولاتقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم الفاسقون } (٤) وهذا الجزاء ليس أمراً سهلا ذلك أن الفاسق يفقد بذلك شخصيته

 <sup>(</sup>١) النور : ٢ . (٢) المائدة : ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) المائدة : ٣٣ . (٤) النور : ٤ .

الأدبية في المجتمع إنساناً يعتمد عليها ويوثق به ، زد على ذلك أنه لايجد الاحترام والقبول من الناس وهذا أمر صعب علي النفس الإنسانية وخاصة على الذين يتمتعون بالإحساس الأدبي الرفيع وبالمكانة الاجتماعية .

وليس هذا قاصراً على الشهادة بل يشمل تولي الوظائف وإسناد المهام إليه أيضاً .

وبمقابل إسقاط القيمة الأدبية للفاسقين أمر الإسلام برفع القيمة الأدبية للصالحين ورفع درجاتهم بحسب درجة أخلاقهم ، فقال الرسول الله « أنزلوا الناس منازلهم من الخير والشر »(١) ، وقال « إن الهدى الصالح والسمت الصالح جزء من خمسة وعشرين جزءاً من النبوة »(٢) ، ثم دعا الإسلام إلى مصاحبة ذوي الأخلاق الحسنة ومجانبة ذوي الأخلاق السيئة فقال الرسول على « إنما مثل الجليس الصالح والسوء كحامل المسك ونافخ الكير فحامل المسك إما أن يحذيك وإما أن تبتاع منه وإما أن تجد منه ربحاً طيبة ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد منه ربحاً خبيثة »(٣) وقد أوصى الرسول بعدم التسليم على فاسق (٤) وقاطع الرسول صلته عن الذين تخلفوا عن الحرب حتى ضاقت عليهم الأرض بما رحبت (٥) وقال الرسول على الله ببغض أهل المعاصي وألقوهم بوجوه مكفهرة والتمسوا رضى الله بسخطهم وتقربوا إلى الله بالتباعد منهم »(٢)

<sup>(</sup>١) كشف الخفاء جـ ١ ص ٢٤٩ حديث ٢٢٩ . (٢) التاج جـ ٥ - باب الهدى الصالح ٦٦ .

۳) التاج – باب مجالسة الصالحين ص ۸۲

<sup>(</sup>٤) كتاب الأدب المفرد للإمام البخاري ص ٢٦٣ باب لايسلم على فاسق حديث ١٠١٧-١٠٢٠.

<sup>(</sup>٥) وقد وصف الله حالتهم النفسية بعد المقاطعة بقوله : « الذين خلفوا حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت واقت عليهم أنفسهم وظنوا ألا ملجأ من الله إلا إليه » التوبة : ١١٨ ·

<sup>(</sup>٦) منتخب كنز العمال في هامش مسند الإمام أحمد جـ ١ ص ١٤٦٠

### ثانياً: خصائص الجزاءات الأخلاقية الإسلامية.

وأخيراً يمكننا أن نستخلص الخصائص الأخلاقية الإسلامية المتعلقة بالجزاء في النقط الآتية :

ان الإسلام ربط الأخلاق بالجزاء ربطاً لا انفصام له سواء كان هذا الجزاء عاجلاً أو آجلاً ، فالجزاء نتيجة تنتجها الأخلاق كما تنتج الشجرة الثمرة .

وربط الأخلاق بالجزاء أمر ضروري لأنه يزيد قيمة الأخلاق كما تزيد قيمة الشجرة ثمرتها .

وبذلك اختلفت الأخلاق الإسلامية عن الأخلاق الكانطية التي لاتربط الأخلاق بالجزاء والمكافأة . والأخلاق من غير جزاء ومكافأة جافة لاطعم فيها أو قليلة الفائدة وناقصة القيمة .

٢- إن الإسلام راعى في الجزاء الأخلاقي الطبيعة الإنسانية ، فللإنسان جانب مادي وجانب معنوي في طبيعته ، وقد راعى الإسلام الجانبين معاً عندما قرر للسلوك الأخلاقي الجزاء المادي والمعنوي أيضاً .

٣- ربط الإسلام مصير الإنسان من حيث السعادة والشقاوة في الحياة الدنيا والاخرة بالعمل الأخلاقي ، فنتيجة الأخلاق الحسنة السعادة في الحياتين ونتيجة الأخلاق السيئة الشقاوة والتعاسة في الدارين معا .

وبذلك تميزت الأخلاق الإسلامية عن الأخلاق النفعية أيضاً إذ إن هذه الأخيرة ربطت الأخلاق بالمنافع المادية الدنيوية وجعلتها وسيلة لها فحسب . كما تميزت عن الأخلاق الكانطية التي لاتربط الأخلاق بالجزاء إطلاقاً لأنها ترى أن

الأخلاق يجب أن تطبق بصرف النظر عما يترتب عليها من جزاء ، أو مكافأة فإن مثل هذه الأخلاق إن تصلح لفئة خاصة أمثال كانط فإنها لاتصلح لجميع الفئات ، والأخلاق الإسلامية جاءت لجميع الفئات مراعية لجميع النفوس ولجميع الفروق الفردية .

٤- إن ربط القيم الأخلاقية بالجزاءات المتنوعة له قيمة تربوية لتنشئة
 الصغار والكبار ولنجاح التربية الأخلاقية في المراحل التعليمية المختلفة

ذلك أن معرفة الناشي، بتلك الأنواع من الجزاءات المترتبة على السلوكيات الأخلاقية تعد من أقوى الحوافز والدوافع القوية إلى الالتزام الدائم بالقيم الأخلاقية ، ذلك أنه بقدر مايعرف الإنسان قيمة الشيء يلتزم به وبقدر مايعرف العواقب الوخيمة لسلوكيات سيئة يتجنبها ، وهذا وذالك يدفعانه إلى مزيد من التضحية من أجل التمسك بالقيم في هذه الحياة .

٥- ان الإسلام أكثر الجزاءات الأخلاقية لدفع الناس بالقوة إلى الالتزام
 بالقيم الأخلاقية وذلك يدل على اهتمام الإسلام بتلك القيم في بناء الفرد
 والمجتمع أو الأمة .

وقد عبر الشاعر عن هذا الاهتمام بدقة عندما قال :

إنما الأمم الأخلق مابقيت فإن هم ذهبوا أخلاقهم ذهبت أي إذا زالت أخلاق الأمة زالت الأمة ·



## الباب الثالث

## القيم الانخلاقية ومعاييرها

# في الإسلام

ويتضمن الفصول الآتية:

الفصل الأول: المعايير الأخلاقية

الفصل الثاني : حقيقة القيم الأخلاقية

الفصل الثالث: القيم الأخلاقية بين الفرد والمجتمع •

## الفصل الأول المعايير الأخلاقية

سنعالج في هذا الفصل المعايير الأخلاقية التي نستطيع أن غيز بها بين السلوك الأخلاقي وغير الأخلاقي ونقيم (١) الأخلاق بصورة عامة ·

## أولاً: الاتجاهات الفكرية في المعايير الأخلاقية .

ولعل مشكلة المعايير تعد من أعقد المشكلات في التفكير الأخلاقي ، وإذا رجعنا إلى الدراسات الفلسفية ، لنرى الحلول التي قدمتها ، والمعايير التي حددتها – وجدنا فيها اتجاهين عامين ورأينا كل اتجاه يتضمن عدة آراء معيارية لحل هذه المشكلة وتحديد هذا الحل .

### الاتجاه الأول : الاتجاه الخارجي :

وهو بوجه عام يقيس الأعمال الأخلاقية بالمعايير الخارجية التي لاتمت إلى باطن الإنسان بصلة وقد انقسم أنصار هذا الاتجاه إلى مذاهب مختلفة فمنها المذهب البراجماتي الأمريكي الذي يقيس الأعمال الأخلاقية بمدى مايقدم من نفع أو نجاح عملي مادياً أو معنوياً وسواء أكان هذا النفع خاصاً بالفرد أم بالمجتمع وكلما عاد النفع إلى أكبر قدر ممكن من الناس زادت درجة أخلاقية الفعل النافع (٢) وهذا الاتجاه بوجه عام يقيس الأعمال بآثارها ونتائجها ومنها مذهب الوسطية الذي قال به أرسطو فالعمل الأخلاقي هو العمل الذي يكون وسطا بين فعلين كلاهما رذيلة فالشجاعة مثلا وسط بين الجبن والتهور باكون وسطا بين فعلين كلاهما رذيلة فالشجاعة مثلا وسط بين الجبن والتهور بالمحود وسطا بين فعلين كلاهما رذيلة فالشجاعة مثلا وسط بين الجبن والتهور بالمحود والمحل الذي المحود والمحل الذي والتهور بالمحود والمحل الذي والتهور بالمحود والمحدد والمحدد

<sup>(</sup>١) نستحدم هنا كلمة تقييم بمعنى بيان قيمة الأخلاق لا بمعنى التقويم .

<sup>(</sup>٢) الفلسفة الخلقية . د. توفيق الطويل ، ص ٢٧٣ .

والسخاء وسط بين الإسراف والبخل، والحلم وسط بين الشراسة والفتور وهكذا (١). ولقد أخذ بهذا الرأي معظم المفكرين الإسلاميين الذين درسوا الأخلاق ·

غير أننا نلاحظ أن هذا المعيار لايمكن أن يكون عاماً بحيث ينطبق على جميع الأعمال الأخلاقية ؛ لأننا نجد أعمالا أخلاقية ليست وسطا لأعمال أخرى مثل الصدق له مقابل واحد وهو الكذب وكذلك الحق والباطل إذن ليس من الضروري أن تكون كل فضيلة وسطا بين فعلين كلاهما رذيلة على أن أرسطو قد أدرك عدم شمول هذا المعيار لجميع الأفعال الأخلاقية ، ولهذا استثنى منه الأفعال التي لاوسط لها مثل الحسد والصدق والزنى وماإلى ذلك من الأمور (٢) .

ومنها مذهب التكيف البيئي الذي نادى به سبنسر ، ويرى أن المعيار الأخلاقي هو التوافق مع البيئة ، فكلما كان الفعل أكثر اتفاقا مع البيئة كان أكثر أخلاقية لأن التوافق خير وعدم التوافق شر فالأول ينتج اللذة والسرور والثاني ينتج الألم والشقاء (٣) .

ومنها المذهب الواقعي والتجريبي الذي يرى أن معيار العمل الأخلاقي هو التجربة فهي التي تميز بين العمل الأخلاقي وغير الأخلاقي ، أي أننا لكي نعرف أن هذا العمل أو ذاك أخلاقي أو غير أخلاقي نجربه عملياً فإذا جلب لنا نفعاً مادياً أو معنوياً فهو أخلاقي وإذا جلب لنا ألما حسيا أو معنوياً فهو غير أخلاقي

<sup>(</sup>١) علم الأخلاق لأرسطو جـ ١ ص ٢٤٧ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٤٧ وما عدها .

<sup>(</sup>٣) الفلسفة الخلقية ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ص ١٦٥٠.

#### الاتجاه الثاني : الاتجاه الداخلي الباطني :

ويرجع المعيار في هذا الاتجاه إلى قوة داخلية فطرية في الإنسان بها يميز بين السلوك الأخلاقي وغير الأخلاقي ، وتأخذ تلك القوة المميزة أسماء مختلفة عند أهلها وإن اتفقوا في مضمونها ، نمنهم من يقول إنها الحدس ، فهو قوة فطرية يميز بها الإنسان بين الخير والشر ، ومنهم من يقول إنها الضمير ، فالضمير مرآة عمل الإنسان ينعكس عليها خيره وشره ، وعمل الضمير لايقتصر على الإنباء بأخلاقية العمل أو عدم أخلاقيته عند الإقدام عليه أو البعد عنه فحسب ، بل إنه يجازى الإنسان على فعله في كلتا الحالتين بالسرور في الحالة الأولى والتأنيب في الحالة الثانية (١) .

ومنها المذهب العقلي ويرى أن العقل هو القدرة الإدراكية الوحيدة التي تميز بين الخير والشر في السلوك ، وتمتد جذور هذا المذهب إلى فلاسفة الإغريق الأخلاقيين أمثال سقراط وأفلاطون مثلاً ، ونجده أيضاً لدى المعتزلة من المتكلمين المسلمين ، ويمثله بصورة أكمل في أوائل القرن التاسع عشر الفيلسوف الألماني كانط ، وقد جمع في مذهبه بين الإرادة الخيرة بذاتها والعقل ، فيقول مثلاً لايوجد شيء يمكن عده خيراً على وجه الإطلاق دون قيد إلا شيئاً واحداً وهو الإرادة الخيرة الخيرة على قيادة الإرادة قيادة رشيدة دائماً ووظيفة العقل هي أن يؤثر على الإرادة عن طريق بعث إرادة خيرة في ذاتها ، ومن أجل هذا كان وجود العقل ضرورة وإذا بلغ العقل هدفه أحس

<sup>(</sup>١) الفلسفة الخلقية ص ٣٠١ ، د. توفيق الطويل ٠

<sup>(</sup>٢) تأسيس ميتافيزيقا الأخلاق ص ١٧ . كانط .

بالرضى ، ومعيار الإرادة الخيرة عنده هو أن تصدر عن تصورات العقل المطابقة للقوانين الخيرة الموضوعية ولم تتدخل الميول والنزعات والرغبات المادية الغرضية في صدور الفعل (١) .

إذن فهو يرى ضرورة مطابقة الإرادة الخيرة للقوانين العقلية المطلقة العامة ونحن نعرف القانون العقلي الأخلاقي عنده وهو أنه إذا طبق عمليا لايناقض نفسه من جهة ويصح جعله قانوناً عاماً لكل الناس من جهة أخرى ، فمتى أراد الإنسان أن يعرف مثلاً بمعيار كانط ، هل الانتحار عمل أخلاقي أولاً ؟ فيمكن أن يجعله قانوناً عاماً للناس ، فإذا صح أن يطبقه كل الناس دون أن يناقض نفسه يصح أن يكون عملا أخلاقياً ، ولكن من البداهة أن العقل يحكم أن الانتحار ليس عملا أخلاقياً ؛ لأنه لو طبقه الناس على أنفسهم لانتحروا جميعاً وعندئذ لايبقى القانون ولا يبقى له مجال للتطبيق .

وأهم قواعد الأخلاق العقلية العامة عند كانط ثلاث :

الأولى قاعدة التعميم ونصها : « لاتفعل الفعل إلا بما يتفق مع المسلّمة التي قكنك في الوقت نفسه من أن تريد لها أن تصبح قانوناً عاماً  $^{(Y)}$  .

الثانية القاعدة الغائية ونصها: « افعل الفعل بحيث تعامل الإنسانية في شخصك وفي شخص كل إنسان سواك بوصفها دائماً وفي الوقت نفسه غاية في ذاتها · ولاتعاملها أبداً كما لو كانت مجرد وسيلة »(٣) ·

<sup>(</sup>١) تأسيس ميتافيزيقا الأخلاق ص ١٧-٢٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٠

۲۷, ۷۳, ۹۱ المرجع نفسه ص ۹۱, ۷۳, ۷۳ .

وهدف هذه القاعدة هو احترام الذات الإنسانية وعدم اتخاذها وسيلة لأي غرض ·

القاعدة الثالثة هي قاعدة الحرية: أي حرية الإرادة واستقلالها عن جميع الرغبات بحيث لاتخضع إلا للعقل وتعد القانون الأخلاقي مشروعاً إرادياً من الذات الإنسانية و ونعني بأن الإنسان إذا أطاع هذا القانون فإنه يطيع ماوضعه بنفسه عن حرية واختيار .

ثم إن الإنسان إذا أطاع قانون غيره فمعنى ذلك أنه أصبح وسيلة ومجبوراً على تحقيق غاية ، من هنا جاءت القاعدة الثالثة ، ونصها : « إن إرادة كل كائن عاقل من حبث هي إرادة تضع تشريعا كليا عاما » ثم يقول « وهكذا نجد أن الإرادة لاتخضع للقانون وحده ، بل إن خضوعها له ، ينبغي أن ينظر إليه في الوقت نفسه من حيث هي مشروعة للقانون » (١) ، لكن قاعدة التعميم لاتصلح أن تكون معياراً عاما لكل الناس ؛ إذ إن هناك بعض الناس المنحرفين ممن يرضون أن يكون سلوكهم المنحرف قانونا عاما للناس بل يسعون إلى هذا : فالإباحيون مثلا يرضون أن تكون الإباحية قانونا عاما ، وأعضاء جمعية العراة يرضون أن يكون التعري قانونا عاما للناس .

تلك هي آراء الفلاسفة فما رأي الإسلام حتى يمكن أن نعقد مقارنة بينه وبن المذاهب الفلسفية ؟

<sup>(</sup>١) تأسيس مبتافيزيقا الأخلاق ، مترجم ، الدكتور عبد القادر المكاوي ص ٦١. ٧٣. ٧٠ ·

## ثانياً: المعايير الأخلاقية في الإسلام

لابد من دراسة تفصيلية لرأي الإسلام في هذا الموضوع حتى نحدده تحديداً كاملا وإذا بحثنا عن المعايير الأخلاقية في الإسلام وجدنا أنه قد وضع عدة معايير لا معيارا واحدا ، وهي بوجه عام تنقسم إلى قسمين : المعايير الموضوعية الخارجية والمعايير الذاتية الداخلية .

أ - المعابير الأخلاقية الموضوعية: وهي عبارة عن تلك المبادى، الأخلاقية التي جاء بها الإسلام والتي تحدد بصفة عامة إرادة الله فيما ينبغي أن يكون عليه سلوك الإنسان في هذه الحياة سواء كان هذا السلوك متعلقاً بصلته مع الغير أو بالنفس ،وهذه المبادى، متمثلة في القرآن والسنة بصورة قانونية أو تشريعية ، وعلى هذا الأساس يعد كلاهما معياراً وضعيا واحداً ، ولقد وضع الله هذا المعيار أمام الإنسان ليكون مناراً لطريق السعادة يميز به بين الخير والشر في السلوك وبين الحق والباطل في الرأي والهدى من الضلال ، والنور من الظلام في هذه الحياة قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين } (١) (كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور ) (٢) وقال الرسول عليه « تركت فيكم أمرين لن تضلوا ماقسكتم بهما كتاب الله وسنة رسوله »(٣) .

غير أن تحديد الإسلام لسلوك الإنسان لم يكن على مستوى واحد في مختلف الميادين ، فهناك مجال قد حدد فيه السلوك بدقة من حركات وسكنات وذلك فيما يتصل بتحديد علاقة الإنسان بربه ولهذا جاءت صورة العبادات مرسومة بطريق لم يبق فيها مجال للاجتهاد أو إعمال العقل والفكر لأنه مجال

١٥) المائدة : ١٥ ٠ ١٠) إبراهيم : ١٠ (٣) التاج جد ١ ص ٤٧٠

طاعة الله وعبادته ، فهو حدد صورة عبادته وطريقة تقديسه بالطريقة التي أراد أن يعبد ويقدس بها · ولست أدعي هنا أن العبادات لاتخضع لمنطق العقل بصورة عامة ولكنني أدعي أنها لاتخضع لهذا المنطق في تفصيلاتها العملية والزمانية ، وإذا كان هناك مجال لتدخل الإنسان هنا فهو في مجال النية ودرجة الإخلاص في هذه العبادة أو تلك ·

وقد ذهب الغزالي وابن عربي قريبا من هذا في هذه النقطة · فيقول الغزالي في صدد بيان مجال العقل « فإن العقلاء بأجمعهم معترفون بأن العقل لايهتدي إلى مابعد الموت ولايرشد إلى وجه ضرر المعاصي ونفع الطاعات ولاسيما على سبيل التفصيل والتحديد كما وردت به الشرائع بل أقروا بجملتهم أن ذلك لايدرك إلا بنور النبوة وهي قوة وراء العقل يدرك بها أمور لاعن طريق التعرف بالأسباب العقلية » ولهذا يعود فيقول « ولقد تحامق وتجاهل جداً من أراد أن يستنبط بطريق العقل لها حكمة أو ظن أنها ذكرت على الاتفاق لا عن سر إلهي فيها »(١) ، ويقول ابن عربي « إن كل عمل لايظهر له الشارع من وجهته تعليلا فهو تعبد ، فتكون العبادة في كل عمل غير معلل أظهر منها في العمل المعلل فإن العمل إذا علل ربما أقام العبد إليه حكمة تلك العلة وإذا لم يعلل لايقيمه إلى ذلك العمل إلا العبادة المحضة »(١) .

وهناك مجال آخر أقل تحديداً من المجال السابق وهو مجال التعامل الاجتماعي ، فليس هنا تحديد زمني وحركي للسلوك كالأول ، وكما أنه ليس

<sup>(</sup>١) دراسات في الفلسفة الإسلامية للدكتور معمود قاسم ط ٣ ص ٨٠-٨١ ( الرأي منقول عن المقصد الأسنى ) .

 $<sup>\</sup>cdot$  ( ۱) المرجع نفسه ص نص من الفتوحات المكية جـ  $\pi$  ص  $\pi$ 

هناك سلوك غير خاضع لمنطق العقل ، بل نجد قواعد عامة كمعايير عامة في التعامل الاجتماعي وفيما يلي أهمها :

١- مقتضى الإيمان بالله بأن يضع الإنسان نفسه موضع غيره عند التعامل معه ، يقول الرسول على « لايؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه مايحب لنفسه » (١١)، وقد ربط الإسلام بين العقيدة والأخلاق ربطاً لا انفصام له

#### ٢ - الإخلاص:

يجب الإخلاص لوجه الله عند العمل ومعاملة الغير لأن الله يجازي على عمله بمقدار إخلاصه له ويجب أن يشعر في معاملته للناس أنه يعامل الله لأنه مطالب من قبله وأن ينتظر جزاء عمله منه لامن غيره . هذه النقطة ذات أهمية كبرى في التعامل الاجتماعي لأن انتظار الجزاء من الناس على حسن المعاملة يعد صفقة تجارية ؛ ولهذا فإن بعض الناس يكفرون بالمعاملة الطيبة إذا لم يحصلوا على نظير لها أو لم يأخذوا مقابلها . وقد دعا الإسلام إلى الإخلاص لله في المعاملة لا الجزاء والشكر ، ومادام الله هو الذي يجازيهم على إحسانهم ، وقد ضرب الله مثلا للعمل المخلص الذي ينبغي أن يكون نموذجا ومثالاً على عمل بعض المخلصن فقال : { ويطعمون الطعام على حبه مسكيناً ويتيماً وأسيراً إنما نطعمكم لوجه الله لانريد منكم جزاء ولاشكوراً إنا نخاف من ربنا يوماً عبوساً قمطريراً فوقاهم الله شر ذلك اليوم ولقاهم نضرة وسرورا وجزاهم بما صبروا جنة وحريرا }(٢)).

۱۱) فتع الباري جد ۱ ص ۱۳ . (۲) الإنسان : ۸-۱۲ .

ولقد وعد الله الذين يعملون الصالحات مخلصين له في صالح أعمالهم أن يكافئهم ويجازيهم لافي الآخرة فقط بل في الدنيا أيضاً فقال تعالى: { من عمل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ماكانوا يعملون } (١١) . { فأما من أعطى واتقى وصدق بالحسنى فسنيسره لليسرى وأما من بخل واستغنى وكذب بالحسنى فسنيسره للعسرى }

#### ٣- الصدق في القول والعمل:

وهو مطابقة التعبير للحقيقة أيا كان لون التعبير بالقول أو بالفعل أو بالإشارة أو بالكتابة وماإلى ذلك فإذا كان التعبير عن الذات وجب أن يكون مطابقاً لما يدور في النفس وإن كان التعبير عن أمر خارجي وجب أن يكون مطابقاً لمه دون زيادة أو نقصان .

لأن المبالغة زيادة والزيادة كذب والنقصان إجحاف وبخس ، وهو كذب أيضاً ، والصدق وسيلة النجاح في الحياة الفردية والاجتماعية ، لذا قال الرسول «تحروا الصدق وإن رأيتم فيه الهلكة فإن فيه النجاة واجتنبوا الكذب وإن رأيتم فيه النجاة فإن فيه النجاة واجتنبوا الكذب وإن رأيتم فيه النجاة فإن فيه الهلكة »(٣) . كما أن الكذب يؤدي إلى الفجور والهلاك في الدنيا فإنه يؤدي أيضاً إلى النار في الآخرة ، ولهذا قال الرسول والهلاك في الدنيا فإنه يؤدي أيضاً إلى النار في الآخرة ، ولهذا قال الرسول والهلاك عند إلى البر وان البر يهدي إلى الجنة وإن الرجل ليصدق حتى يكون صديقا وإن الكذب يهدي إلى الفجور وإن الفجور يهدي إلى النار وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذاباً »(٤) ، وقال أيضاً « دع مايريبك إلى الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذاباً »(٤) ، وقال أيضاً « دع مايريبك إلى

١٠-٥ : الليل : ٥-١٠ .

<sup>(</sup>٣) جامع الصغير جـ ١ ص ١٢٦٠.

<sup>(</sup>٤) هداية الباري إلى ترتيب صحيح البخاري جد ١ ص ١٦٨٠.

مالايريبك فإن الصدق طمأنينة والكذب ريبة »(١١) ·

## ٤- المحافظة على العهود والأمانات والوفاء بالوعد :

قال تعالى : { إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها } (٢) ، وقال أيضاً : { وأوفوا بالعهد إن العهد كان مسئولا } (٣) وقال الرسول على « آية المنافق ثلاث : إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا اؤتمن خان وإن صام وصلى وزعم أنه مسلم »(٤) وقال تعالى : { فإن أمن بعضكم بعضاً فليؤد الذي اؤتمن أمانته وليتق الله ربه }(٥) .

#### ٥- الأمر بالخير وهو المعروف والنهي عن الشر وهو المنكر:

هذا المبدأ من أهم المبادي، في الأخلاق الإسلامية كما بيناه في موضوع المسئولية الأخلاقية . ويكفي هنا أن نشير إلى حديث سبق أن شبه فيه الرسول الحياة الاجتماعية بحياة الجماعة في السفينة بالبحر وعمل المنكر بخرق بعض الناس السفينة فإن أخذ على أيديهم نجوا جميعاً وإلا هلكوا جميعاً .

7 - السعي للتسامي والحصول على أشرف الأمور وأعلاها · لا للتكبر ولا للتعالي على الناس ولكن للوصول إلى حياة كريمة فاضلة عزيزة ولهذا قال الرسول « إن الله تعالى يحب لكم معالي الأمور وأشرافها ويكره سفسافها » (7) ، وقال « اليد العليا خير من اليد السفلى (7) وقال « لأن يحتطب أحدكم حزمة على ظهره خير له من أن يسأل أحداً فيعطيه أو يمنعه (8) ، وبين الرسول تهم أن أعلى

 <sup>(</sup>١) المرجع السابق - رياض الصالحين ص ٣٩٠ . (٢) النساء : ٥٨٠ . (٣) الإسراء : ٣٤٠

٤) رياض الصالحين - ص ١٠٦ ٠ (٥) البقرة : ٢٨٣ ٠ (٦) الجامع الصغير ج ١ ص ٧٥٠

<sup>(</sup>٧) رياض الصالحين-باب الكرم والجود الإنفاق ص ٧٤٥ فتح الباري جـ ١٤ ص ٣٦ كتاب الرقاق

<sup>(</sup>A) رياض الصالحين ص ٢٤٤ . وجاء في صحيح مسلم بلفظ آخر ج ٢ ص ٧٢١ ·

المنازل في حياة المرء أن يكون صاحب مال ينفقه في سبيل الخير وصاحب علم يقضي به بين الناس ويعلمهم فقال: « لاحسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله مالا فسلطه على هلكته في الحق ورجل آتاه الله حكمة فهو يقضي بها ويعلمها »(١) وهذه كلها تؤدي إلى التقدم في الحياة الاجتماعية.

٧- التعاون على الخير وعدم التعاون على الشر:

قال تعالى : { وتعاونوا على البر والتقوى ولاتعاونوا على الإثم والعدوان(Y).

#### ٨- المساواة والعدالة:

إن الإسلام ينظر إلى الناس نظرة مساواة من حيث أصل الخلقة فليس هناك جنس يفضل على جنس آخر في الخلقة بل إن الناس يتساوون في الكرامة من حيث إنهم جميعاً بنو آدم ولهذا قال تعالى: { ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا} (٣) وإذا كان هناك تفاضل فيما بينهم فإنما هو يرجع في الأصل إلى الأعمال الفاضلة التي يكتسبونها بجهودهم المشرفة ؛ ولهذا قال تعالى : { ياأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله اتقاكم } (ع) ، وقال الرسول المنافقة هو كلكم بنو آدم وآدم خلق من تراب ولينتهين قوم يفخرون بآبائهم أو ليكونن أهون على الله من الجعلان »(٥) وقال أيضاً لأبي ذر « انظر فإنك لست بخير من أحمر ولاأسود إلا أن تفضله بتقوى الله »(١٠) .

١٠) المرجع نفسه ص ٢٤٥ 
 ١٠) المائدة : ٢٠

<sup>(</sup>٤) الحجرات : ١٣ . (٥) تفسير ابن كثير رواية أحمد جـ ٤ ص ٢١٧ ( الجعل حشرة في الماء ) .

<sup>(</sup>٦) تفسير ابن كثير رواية حذيفة جـ ٤ ص ٢١٧ .

وهذه المساواة تقتضي العدالة في المعاملة ، فلا ينبغي أن يرجح فرد على آخر في التكريم والتقدير وفي الوظائف على أساس الجنس أو اللون بل على أساس الاستحقاق بالأعمال الفاضلة والكفاءات المكتسبة .

والعدالة هي إعطاء كل ذي حق حقه الطبيعي والكسبي .

قال تعالى : { ولا يجرمنكم شنآن قوم على ألا تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله  $\{1\}$  ، { وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل  $\{1\}$  ، { إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر  $\{1\}$  .

٩- التسابق والمسارعة إلى الخيرات والفضيلة ومقابلة الإساء بالإحسان :

إن الإسلام لايأمر بأداء الحقوق والواجبات فقط بل يدعو أيضاً إلى التسابق الى أعمال الخيرات والفضائل المختلفة من التعاون والإحسان والإنفاق والمواساة وما إلى ذلك من الفضائل ولهذا قال تعالى: { فاستبقوا الخيرات } (قال أيضاً: وقال أيضاً: { ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم} (٥) { وأن تعفوا أقرب للتقوى ولاتنسوا الفضل بينكم إن الله بما تعملون بصير } ، {فمن عفى له من أخيه شيء فاتباع بالمعروف } { ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو } (١) وقال الرسول على كل مسلم صدقة قال أرأيت إن لم يجد قال يعمل بيديه فينفع نفسه ويتصدق قال أرأيت إن لم يستطع قال يأمر بالمعروف أو الخير قال أرأيت إن لم يفعل قال يممك عن الشر فإنها صدقة » (٧) وفي رواية «تعدل بين

<sup>(</sup>۱) المائدة : A · (۲) النساء : ۸ه ·

<sup>(</sup>۳) النحل : ۹۰ . (٤) البقرة : ۱٤۸ .

<sup>(</sup>٥) فصلت : ٣٤ . ٢١٩ (٦) البقرة : ٢٣٧ ، ١٧٨ .

<sup>(</sup>٧) رياض الصالحين - باب بيان كثرة طرق الخير ص ٧٧

الاثنين والكلمة الطيبة صدقة وبكل خطوة تمشيها إلى الصلاة صدقة وتميط الأذى عن الطريق صدقة (1).

#### ١٠- إتقان الأعمال كما ينبغي ويجب:

وهذا المبدأ لاترجع أهميته فقط إلى التعامل الاجتماعي بل ترجع إلى التقدم العلمي والحضاري فلا تنتظم أمور الجماعة إلا بإتقان كل واحد عمله كما ينبغي ولاتتقدم الحضارة والعلم إلا إذا بذل العلماء والعاملون في مختلف الميادين أقصى جهدهم لإتقان أعمالهم ، ولهذا قال الرسول على « يحب الله العامل إذا عمل أن يحسن » (٢) وقد اعتبر الإسلام الإتقان من الإحسان حتى في العبادة ، فقال الرسول عندما سئل ما الإحسان فقال : « أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك » (٣) وهذا المبدأ يتطلب من كل إنسان أن يقوم نفسه بعد العمل من حيث إنه هل قام بالواجب كما ينبغي ويجب وإذا وجد قصوراً عليه إكماله .

١١ - الاعتدال والتوسط في الأمور التي يقبل الإفراط والتفريط لذا قال تعالى (كلوا واشربوا ولاتسرفوا) أن الاعتدال يساعد على الاستمرار في العمل .

١٢ اتباع السلوك الخير وتجنب السلوك الشر وهذا هو أهم معيار جامع مانع للسلوك الأخلاقي في نظر الإسلام وأصدق دليل على ذلك قوله تعالى :
 (يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات )(٥) .

<sup>(</sup>١) رياض الصالحين - المرجع نفسه ص ٧١ .

<sup>(</sup>٢) الجامع الصغير جـ ٢ ص ٢٠٥ ( حرف الباء ) وجاء في كشف الخفاء أن يتقن جـ ١ ص ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٣) البخاري جـ ١ - باب سؤال جبريل عن الإيمان والإحسان ص ١٢٨ .

والآن إذا دققنا النظر في هذه القواعد السلوكية وجدنا فيها موجهات عامة توجه الفرد في داخل الإطار الاجتماعي توجيها معينا لاتقيد حركات الأفراد وصورة أفعالهم لامن حيث الكم ولامن حيث الكيف ولكنها تقيده بتوجيه أخلاقي عام من حيث عدم الإضرار بالغير والعمل من أجل الغير بروح الإخلاص والمحبة والإسراع إلى الخيرات والتسابق فيها ، وترك الشرور بجميع أشكالها وألوانها .

ثم هناك ميدان آخر تكون فيه حرية السلوك أكثر وضوحاً من الميدان الاجتماعي وهو ميدان العمل للمكاسب الشخصية كالبحث العلمي والعمل الزراعي وماأشبه ذلك فهو مقيد هنا بقاعدتين فحسب: قاعدة عدم الكسب عن طريق ارتكاب المحرمات وقاعدة عدم الإضرار بالغير ·

إذاً يمكننا أن نقسم هذا المعيار الخارجي من هذه الناحية إلى ثلاثة فروع :

الأول معيار التخلق مع الله والثاني معيار التخلق مع الناس والثالث معيار التخلق في ميدان العمل في الطبيعة عموماً ، ويدخل في هذا التخلق مع الكائنات الأخرى بصفة عامة ، من هذا يتبين لنا أن هناك مجالات واسعة أطلق الإسلام فيها حرية السلوك والتصرف داخل إطار مفهوم كلمة « ينبغي » ولكن مفهوم « ينبغي » واسع في بعض المجالات وضيق في بعض المجالات الأخرى ، فمن هنا نحتاج إلي معيار آخر يساعدنا على معرفة أخلاقية كل سلوك وكل حركة من سلوكنا ، ومن جهة أخرى ، فإن السلوك الخاضع للصور الأخلاقية الخارجية لايعد سلوكاً أخلاقياً بمعنى الكلمة مالم يخضع للمعيار الأخلاقي الداخلى .

#### ب - المعايير الأخلاقية الذاتية أو الداخلية:

كنا قد بينا أن للإنسان قوتين للتمييز بين الخير والشر وهما القوة العاقلة والقوة القلبية الوجدانية أو الروحية (١) ، وهما من المعايير الداخلية وقد اعتد بهما الإسلام لوزن الأعمال الأخلاقية إلى جانب المعيار الخارجي الذي هو المبادى التشريعية والأخلاقية التي جاء بها الإسلام ووضعها في صورة قوانين لنظام الحياة .

أما المعيار الأول هو: المعيار العقلي فهو الذي يختص بالتمييز بين الحق والباطل ، والحق خير والباطل شر · فيظهر دور العقل باعتباره معياراً لوزن الأعمال الأخلاقية وتمييز أخلاقيتها من عدم أخلاقيتها ·

وقد أقر الرسول على معيارية العقل عندما أرسل معاذ بن جبل قاضياً إلى اليمن فقال له: « كيف تقضي ؟ قال أقضي بما في كتاب الله ، قال : فإن لم يكن في سنة رسول يكن في كتاب الله ؟ قال فبسنة رسول الله ، قال : فإن لم يكن في سنة رسول الله ؟ قال أجتهد برأى ، قال الرسول عندئذ الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله » (٢) . وروى أن امرأة من جهينة جاءت إلى النبي على يوماً تستفسر عن الله بواز أداء الحج عن أمها فقالت : يارسول الله إن أمي نذرت أن تحج فلم تحج حتى ماتت أفأحج عنها ؟ قال : نعم حجي عنها أرأيت لو كان عليها دين أكنت ماتية ؟ اقضوا الله فالله أحق بالوفاء » (٣) .

وليست السنة هي التي أجازت القياس واستعملته فحسب بل إن القرآن

<sup>(</sup>١) ص : ١٢٦ · (٢) التاج جـ ٣ - فصل الاجتهاد ص ٦٦ ·

<sup>(</sup>٣) التاج جـ ٢ - يقضى الحج عن الميت ص ١١٠ .

نفسه استخدم القياس العقل ، وقد استشهد العلماء على ذلك ببعض الآيات فمن ذلك قوله تعالى : { هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر ماظننتم أن يخرجوا وظنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا وقذف في قلوبهم الرعب يخربون بيوتهم بأيديهم وأيد المؤمنين فاعتبروا ياأولى الأبصار }(١) · فلقد ترك الله لنا أن نستنبط عن طريق القياس العقلي · إننا إذا فعلنا فعل اليهود فسوف يلحق بنا مالحقهم بعينه لأننا نحن أيضاً بشر مثلهم وسنة الله في الكون ماضية بأسبابها · ولقد بين الله في موضع أيضاً بشر مثلهم وارية بالأسباب { إنا مكنا له في الأرض وآتيناه من كل شيء سببا أفاتبع سببا ألله إلى مراعاة الأسباب بقوله فاعتبروا ياأولى الأبصار ·

ومن ذلك أيضاً قوله تعالى: { وضرب لنا مثلا ونسى خلقه قال من يحي العظام وهي رميم قل يحييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم \\ (٣) . فقد استدل الله على ماأنكره المنكر بالقياس وذلك بقياس الآخر على الأول وهو أن الذي أنشأه أول مرة من العدم لايعجز عن إنشائه وإعادته مرة أخرى . والإعادة أسهل من الإيجاد .

ومن هذا النوع أيضاً قوله تعالى : { أفعيينا بالخلق الأول بل هم في لبس من خلق جديد }(٤) .

ولنا أن نسأل: هل المعيار العقلي هو الأساس لقياس السلوك الأخلاقي أو

١١) الحشر: ٢٠ - ٨٥ - ٨٥ الكهف: ٨٤ - ٨٥ - ١٥

۲۸ یس : ۲۸ - ۷۹ .
 ۲۸ یس : ۲۸ - ۷۹ .

الشرع ، وهل من الممكن قياس جميع القيم الأخلاقية بالمعيار العقلي وحده دون الاستعانة بالشرع وبالمعايير الأخرى ؟ ·

نحن نعرف الخلاف الكبير في هذه النقطة بين المعتزلة وأهل السنة ٠

فالأولون اعتبروا المعيار العقلي هو الأساس ، في حين أن الشرع جاء تأييداً للعقل ، وأما الآخرون فقالوا إن الشرع هو الأساس مع اعترافهم بأن العقل كذلك أحد المعايير الأخلاقية ، وسنعود إلى هذه المسألة في الفصل القادم ، حيث إننا نواصل الآن بيان المعايير الداخلية ،

المعيار الثاني: المعيار الوجداني أو الضمير الأخلاقي

أشرنا من قبل إلى هذا المعيار وقلنا إنه قوة فطرية تجعل المرء يشعر بالرضى إذا سلك طريق الخير وبالندم إذا سلك طريق الشر واستدللنا بقول الرسول « استفت نفسك البر مااطمأن إليه القلب واطمأنت إليه النفس و والإثم ماحاك في القلب وتردد في الصدر وإن أفتاك الناس » وفي رواية « البر ماانشرح له صدرك » $^{(1)}$  ( وفي رواية : البر حسن الخلق والاثم ماحاك في صدرك وكرهت أن يطلع عليه الناس ) $^{(1)}$  . وقال : « دع مايريبك إلى مالايريبك » $^{(2)}$  .

هذا دليل نقلي وهناك دليل واقعي وهو أننا نحس في قرارة نفوسنا بهذه الحقيقة قبل الفعل وبعده · نعم قد يختلف الناس في درجة الإحساس بناء على سيكولوجية الفروق الفردية الناتجة عن طبيعة التكوين الجسمى والنفسي وعن

۲۲۸ – ۲۲۷ – ۲۲۸ – ۲۲۸ – ۲۲۸ – ۲۲۸ –

<sup>(</sup>٢) صحبح مسلم ج ٤ ص ١٩٨٠ ، تحقيق محمد فزاد عبد الباقى ٠

<sup>(</sup>٣) الجامع الصغير ، جـ ٢ فصل الدال ص ١٥٠ .

العوامل الوراثية والبيئية والتربوية وقد يزول هذا الإحساس في بعض النواحي الخلقية لسبب من الأسباب الخارجية السابقة كما قد يصبح البصير أعمى لعوامل خارجية ولهذا قال تعالى: { فإنها لاتعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور }(١) و فعمى القلب أو الوجدان كعمى البصر في عدم أداء وظيفته و

ولاينبغي أن يفهم من فطرية الحاسة الخلقية أن جميع المبادى، الأخلاقية منقوشة في الضمير والوجدان بل إنها مجرد قوة مستعدة للتمييز بين الخير والشر والطيب والخبيث، وإنما تنقش فيها الطيبات والخبائث عن طريق التربية والمجتمع فما تقدمه أيديولوجية المجتمع إلى الإنسان أو الفرد أنه طيب أو خبيث، وتلقنه من صغره ويتربى عليه ينقش في ضميره أنه طيب أو خبيث، ومن هنا نجد الاختلاف في وجدانات الناس وضمائرهم في بعض النواحي الخلقية بحسب الايديولوجية الاجتماعية التي يتبعونها أو التي نشأوا فيها.

وهناك فرق بين معيار العقل ومعيار الوجدان من حيث التمييز والتأثير والتأثر . أما من حيث التمييز فالعقل يميز بالتأمل والتفكير أما الوجدان فإنه يميز من غير تفكير وروية ، ولهذا عبر الله عن هذا الإدراك بالرؤية { ماكذب الفؤاد مارأى }(٢) وأما من حيث التأثير فتأثير العقل غير مباشر وأما الوجدان فتأثيره مباشر . أما من ناحية التأثر فالعقل لايتأثر وإنما يؤثر وأما الوجدان فيؤثر ويتأثر ، ومن هنا نجد الوخز والتأنيب في الوجدان إذا فعلنا عملا لاينبغي فعله .

وقد توجه إلينا ضروب من النقد في هذا الصدد لهذه التفرقة ، لكن لابأس

۱۱ الحج : ۲۱ - ۲۱ (۲) النجم : ۱۱ - ۱۱

مادامت هذه التفرقة لاتقوم على قواعد موضوعية بقدر ماتقوم على قواعد تجريبية ذاتية ، ذلك أن هذه الحاسة الأخلاقية مهما كانت موجودة في كل إنسان بالفطرة فإنه يزيد أو ينقص بحسب اختلاف الناس وهذا الاختلاف يرجع أساساً إلى سيكولوجية الفروق الفردية التي هي بدورها ترجع إلى الوراثة والتربية العامة والتجربة العملية .

المعيار الثالث: النية والإرادة والغاية الخيرة:

يجدر بنا قبل بيان دور هذا المعيار الأخلاقي أن نحدد بعض المصطلحات التي تستعمل عادة في هذا الصدد فمنها الباعث: وحقيقة الباعث أنه اندفاع داخلي نحو الأشياء والأفعال، وقد يكون المثير له العوامل البيولوجية والفسيولوجية الداخلية أو العوامل الأيديولوجية الاجتماعية الخارجية ومهما كان من أمر عامل الباعث فإنه غالباً يتم تحت إثارة أو ضغط أحد العوامل السابقة لاتحت نور العقل والفكر، ولهذا فإن قيمة الباعث في المعيار الأخلاقي لاأهمية لها كأهمية النية والإرادة والغاية الخيرة.

ومنها النية : وهي كما عرفها بعض العلماء « قصد الشيء وعزم القلب عليه » $^{(1)}$  · وقسموها إلى قسمين القصد وهو إرادة الفعل حالا والعزم وهو إرادة الفعل مستقبلا · وقالوا إن النية والإرادة شيء واحد أو أن الإرادة يشملهما وبناء على هذا فالقصد والعزم جزء من الإرادة وتطلق الإرادة على كل واحد منهما من إطلاق الكل على الجزء كإطلاق النية  $^{(1)}$  · ثم إن الإرادة أو النية قد تنصب على

<sup>(</sup>١) نهاية الأحكام في بيان ما للنية من الأحكام ص ٧٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٨ ·

الفعل ذاته وقد تنصب على شيء خارج عنه أي على النتيجة أو الغاية منه.

أما الغاية فهي آخر مايهدف إليه الإنسان من وراء فعله ، إذن الغاية هي الهدف البعيد أو الغرض البعيد من الفعل ، وإذن الغاية والإرادة قد تشتركان في هذا المعنى ، فهناك عموم وخصوص من وجه بينهما ، وقياس العمل الخلقي مرتبط بالمعنيين معا ، ذلك أن المعنى الأول ضروري لأن من ضروريات العمل أن يكون مقصودا مرادا حتى يدخل في مجال المسئولية الأخلاقية ، والمعنى الثاني ضروري أيضاً لتحديد درجات المسئولية والجزاء في العمل الأخلاقي ، فالغاية تضفي على العمل حسنا أو قبحاً بحسب نوعها من حيث الخير والشر .

## دور النية والغاية في السلوك الأخلاقي :

فدور النية والغاية في السلوك الأخلاقي هام إذ لايكفي أن يكون السلوك مطابقاً للقانون الأخلاقي من حيث الصورة الخارجية بل لابد للسلوك الأخلاقي من شكل ومضمون أو مادة وروح ، ولهذا قال الرسول على « إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امريء مانوى فمن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو إلى امرأة ينكحها فهجرته إلى ماهاجر إليه »(١) . وقد بينا في المسئولية أن مجالها قسمان ظاهري وباطني ظاهرها الفعل المادي ، وباطنها النية والغاية : فمن نوى نية حسنة فله أجر العمل بها وإن لم يستطع إلى ذلك سبيلاً ، وكذلك من نوى نية سيئة فعليه وزر العمل بها إذا حالت بينه وبين تنفيذها عوامل خارجية . والنية الحسنة تجعل الأعمال المباحة عبادة يثاب فاعلها عليها ؛ فإذا نوى عند الأكل أنه إنما يأكل الأداء واجباته في الحياة يثاب عليها ، حتى إتيان الرجل امرأته : فإذا نوى عند

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج١ - فصل بدء الوحي ص ١٣٠

ذلك أنه بذلك يؤدي امرأ إليها فيثاب كأنه قد فعل خيراً ، ولهذا قال الرسول الله أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر ؟ قال : أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر ؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر »(١) لأن في ذلك إدخال السرور للطرف الآخر ومن يكسب لينفق على أهله ففيه أجر ، قال الرسول على « وإنك مهما أنفقت من نفقة فإنها صدقة حتى اللقمة التي ترفعها إلى في امرأتك »(١) .

ولكن هل الإرادة الخيرة تجعل الأعمال كلها خيرة ولو كانت شرأ والإرادة السيئة تجعل الأعمال كلها قبيحة ولو كانت حسنة ؟ ·

الحقيقة إن النية ليست كل شيء في العمل الأخلاقي وإنما هي ركن فيه فالعمل الأخلاقي له كيان مادي ومعنوي ، ولهذا قال الرسول على « إن الله لاينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم »(٣) .

والأول يتمثل في الفعل والثاني في النية والإرادة الحسنة ، وهذه الإرادة الخيرة لاتجعل الفعل السيء حسنا أو خيراً أو الفعل غير الأخلاقي أخلاقياً كما أن الضوء المسلط على الوجه القبيح لايجعله جميلاً ، أما كون النية الحسنة تجعل الأعمال العادية المباحة حسنة وعبادة ؛ فذلك لأن هذه الأعمال ليست قبيحة ولا حسنة في ذاتها فهي لذلك لاتعتبر صورة حسنة ولاقبيحة ولكن تسلط النية الحسنة عليها يحسن من منظرها كما أن الضوء يحسن شيئاً ما من منظر شيء لاهو حسن ولاهو قبيح ، ولكن لايكون الحسن الناتج هنا كالحسن الناتج عن

<sup>(</sup>١) رياض الصالحين - باب بيان كثرة طرق الخير ص ٧١ ·

<sup>(</sup>٢) فتع الباري جـ ٦ ص ٢٩٦ كتاب النفقة ٠

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم جد ٤ ص ١٩٨٧ - كتاب البر والأخلاق ٠

منظر حسن تتسلط الأضواء عليه .

ولهذا يقل مقدار الثواب الذي يناله الإنسان من العمل المباح العادي بالنية الحسنة عن مقدار الثواب الذي يناله من الواجب الأخلاقي بالنية نفسها ، ولهذا قال الرسول على عديث قدسي « إن الله عز وجل قال : من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب وماتقرب إلي عبدي بشيء أحب إلى مما افترضت عليه ومايزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها وإن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه وماترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته »(١) . إن النية الخيرة لاتحول فعلا شريراً في ذاته إلى فعل خير ، بل تحول الفعل الذي ليس شراً في ذاته إلى درجة من الخيرية لا الخيرة الكاملة .

ولكن ماذا تكون النتيجة إذا أخطأت النية الخيرة الصورة الأخلاقية ؟

الجواب المنطقي هو أن يأخذ نصف أجر ما لو أصابت الصورة ، لأنه وجد أحد الركنين فقط ولم يوجد الركن الثاني ، ولهذا قال الرسول عليه « إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجران وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر » (٢).

ولنتصور الآن عكس القضية وهو أنه لو طبق الصورة الأخلاقية دون روحها هنا تفصيل: ففي الأمور التي لاتشترط النية فيها لاينال صاحبها الثواب إذا عملها بدون النية مثل ترك الشرور والمحرمات لالوجه الله بل اتباعاً للعادة أو

<sup>(</sup>١) الأحاديث القدسية جر ١ ص ٨١ .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري جـ ١٧ - كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة - باب إذا اجتهد الحاكم فأخطأ ص ٨٣

خوفاً من الجماعة . أما الأمور التي تشترط النية فيها مثل الصوم فلايعتد به بدونها إطلاقا لأن الصوم قد يكون للعبادة وقد يكون لعلاج طبي فالنية هنا هي التي تميز بين ماهو عبادة وبين ماهو غير عبادة (١) .

وعلى العموم فالنية والغاية مناط المسئولية والعقاب والجزاء الإلهي ، غير أنه لاينبغي أن يفهم من هذا أن المتمسك بالقيم الأخلاقية عموماً بدون النية والإخلاص لله يحرم من الجزاء الطبيعي للقوانين الأخلاقية نفسها ، إذ إننا بينا وجود جزاءات عدة للقوانين الأخلاقية وخاصة فيما يتعلق بالقوانين المبنية على القوانين الطبيعية .

وعلينا أن نعرض لهذه المسألة الهامة وهي إذا كانت الغاية تؤدي دوراً هاماً في التفكير الأخلاقي الإسلامي وأنه لايعتد بالقوانين الأخلاقية إلا من حيث غاياتها فمعنى ذلك أن الأخلاق وسيلة لغيرها وليست غاية في ذاتها أي أنها ليست مقدسة وأنها قد تتغير من حين إلى آخر لأن الوسائل عادة تتغير .

الحقيقة إن هذه مشكلة التفكير الأخلاقي عموماً ولقد اختلف فيها الفلاسفة وذهبوا فيها مذاهب شتى · نشير إليها قبل أن نحدد موقف الإسلام من تلك المشكلة بعينها ·

الاتجاه الأول: يرى أن الأخلاق غاية في ذاتها وإذا أصبحت وسيلة فلاتبقى أخلاقا وهذا ماذهب إليه كانط ومن يرى رأيه ، فالذي يجعل الأخلاق وسيلة ينبغي أن يقول مثلا « على أن أحافظ على الأخلاق إذا أردت أن أحافظ

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر ص ١٢ للإمام السيوطي ·

على شرفي ، أما الذي يجعل الأخلاق غاية ينبغي أن يقول على أن أحافظ على الأخلاق ولو لم يجلب عدم المحافظة أي عار وأي نفع لأنها واجب بصرف النظر عما يترتب عليها » (١) .

وبناء على هذه الفكرة لاتتغير الأخلاق ولاتتبدل وتكون لها قدسيتها الدائمة . فلو كانت وسيلة لتغيرت من حين إلى آخر وفقا لأهواء الناس ومصالحهم ولجاز مخالفة قوانينها عندما تقتضي المصلحة العامة أو الخاصة ، وعندئذ لاتبقى للأخلاق قدسية ولاسلطان دائم بل تخرج الأخلاق عن كينونتها أخلاقاً ، وقيماً ثابتة .

الاتجاه الثاني: يرى أن الأخلاق وسيلة لاغاية وأنها يصح أن تتغير وتتطور وفقاً لمصالح الناس أو مصلحة المجتمعات وهذا الاتجاه هو الاتجاه النفعي عموماً.

الاتجاه الثالث: يوفق بين الاتجاهين السابقين عن طريق التوحيد بين الرسيلة والغاية فهو يعتبر الأخلاق مبدئيا وسيلة عامة لتوجيه سلوك الإنسان في الحياة وتحقيق مطالبه فيها ويعتبرها في الوقت نفسه غاية ؛ إذ لاتوجد لغاية أخلاقية سوى وسيلة واحدة تخصها ولاتوجد منفصلة عنها ولأن الوسيلة والغاية لاتنفك إحداهما عن الأخرى .

هذا إلى أن الفصل بين الوسيلة والغاية يؤدي ضرورة إلى فكرة أن الغاية تبرر الوسيلة فتترتب على ذلك شرور وفساد في الحياة الإجتماعية ، ولهذا لايصح إطلاقاً أن نفصل بين الوسائل والغايات في النظرية الأخلاقية ولا أن نحدد

<sup>(</sup>١) تأسيس ميتافيزيقا الأخلاق ص ٩٢ .

أي هدف أخلاقي قبل معرفة الوسيلة الضرورية لتحقيقه وإلا كان ذلك على حساب هدف أو أهداف أخلاقية أخرى · أي لتحقيق هدف ماقد يضحي المرء بأهداف أخرى · فمثلا قد ينقذ الرجل ما له على حساب شرفه أو شرف وطنه وقد يعمل المرء من أجل تحقيق هدفه على حساب مصلحة أصدقائه ، فهو لجلب الخير لنفسه ارتكب شراً في حق غيره وهذا مخالف للأخلاق ، وهذا ماذهب إليه الفيلسوف الأمريكي جون ديوي (١) .

### وجهة نظر الإسلام

وإذا نظرنا إلى الإسلام في هذه النقطة وجدناه يفرق بين مجال الدنيا ومجال الآخرة والإسلام نفسه من حيث إنه نظام حياة للإنسان جاء لتحقيق غاية في هذه الحياة ، فقد جاء ليحقق للإنسان حياة منظمة متناسقة من شأنها أن تؤدي إلى السعادة لافي هذه الدنيا فحسب بل في الحياة الأخرى أيضاً ، فالإسلام إذن – من هذه الزاوية وسيلة لاغاية في ذاته ولكنه يعتبر غاية في نفسه باعتباره غاية لعمل الإنسان ولاسيما فيما يتعلق بالتخلق مع الله ، فإذا لم يكن أساس أعمال الإنسان الإخلاص الكامل للإسلام بصرف النظر عما يترتب على التمسك به من النفع في الدنيا والاخرة فلاتعتبر هذه الأعمال أخلاقية ولاتجد قبولاً عند الحظ الله ومن ثم فلا تستحق جزاء منه وبل الإمام الشاطبي يقول « إن قصد الحظ الأخروى في العبادة لاينافي الإخلاص فيها »(٢).

ولهذا قال تعالى : { إِنَا أَنزِلْنَا إِلِيكَ الكتابِ بِالحَقِّ فَاعْبِدُ اللَّهُ مَخْلُصاً لَهُ

 <sup>(</sup>١) النظرية الأخلاقية عند جون ديوي ومدى صلاحبتها للتربية العصرية ص ٦١-٦٣ ، الدكتور
 محمد لبيب النجيحي – مخطوط بمكتبة كلية التربية

<sup>(</sup>٢) الموافقات للإمام الشاطبي جـ ١ ص ١٥٦٠

الدين ألا لله الدين الخالص  $\{^{(1)}\}$  وماأمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء  $\{^{(7)}\}$  إلا الذين تابوا وأصلحوا واعتصموا بالله وأخلصوا دينهم لله فأولئك مع المؤمنين وسوف يؤتى الله المؤمنين أجرأ عظيماً  $\{^{(7)}\}$  وقال الرسول على «فإن الله لايقبل من الأعمال إلا ما خلص لوجهه  $\{^{(2)}\}$ .

وهكذا نجد الغاية نفسها تكون وسيلة من جهة وغاية من جهة أخرى ، وهذه حقيقة يحس بها كل منا في حياته اليومية فنحن نتخذ في حياتنا الجارية أهدافاً ونتخذ لها وسائل حتى إذا ماحققناها نتطلع إلى أهداف أخرى أسمى منها ولكن لايمكن الوصول إليها إلا عن طريق الأهداف التي هي أدنى منها وهكذا تتسلسل الأهداف والغايات فكل غاية وسيلة بالنسبة إلى أعلاها وغاية بالنسبة إلى أدناها ، فمتعلم الدين مثلاً يقصد من تعلمه أن يكون تدينه مقبولاً عند الله ويقصد من ذلك أن ينال رضى الله ويقصد من الآخر الدخول في جنته .

إذن لانستطيع القول بأن الأخلاق وسيلة وغاية بوجه عام ونصدر حكماً عاماً في هذا الشأن فيما إذا أردنا أن يكون حكمنا مطابقاً للحقائق الواقعية ، ولكن هل معنى هذا أن الأخلاق متغيرة وغير ثابتة تتطور بتطور الزمان والحياة وتزول الأخلاقيات وتأتي أخرى مكانها ؟ وهل مؤدى ذلك أن الأخلاق لاتحمل قداسة وإلزاماً عاماً ؟ .

لاينبغي أن يفهم أولاً من قولنا : إن غاية الأخلاق لها مراتب وأن أدناها وسيلة لأسماها ، وأسماها غاية لأدناها – أننا نِذهب إلى أن عدم ثبات المبادى،

١٤٦ : ١٤٦ - ٣ - ٣ - ٣) البينة : ٥ - ٣) النساء : ١٤٦ -

<sup>(</sup>٤) منخب كنز العمال في هامش مسند الإمام أحمد جـ ١٣٠٠

الأخلاقية والاستدلال على أن كل وحدة مستقلة بنفسها ، بل ينبغي أن يفهم أنها في الحقيقة وحدة متكاملة ولها مراتب ومستويات مختلفة القيمة وفي التطبيق العملى .

فالإحسان مثلا بصفة عامة مبدأ أخلاقي ولكن الإحسان له درجات من حيث التطبيق ، فالإحسان إلى واحد ليس كالإحسان إلى مجموعة ، فتزيد درجاته بحسب عدد المحسن إليه ومن حيث نوع الإحسان ، ثم من حيث النية والغاية : فاتخاذ الغاية من الإحسان مجرد مساعدة الإنسان فحسب غير الإحسان الذي يتخذ منه نيل الجزاء من الله وهو غير ذلك إذا قصد وجه الله فحسب مثلاً فاتخاذ الإحسان وسيلة لهذه الغايات ثم اتخاذ بعضها وسيلة لأخرى لايدل على أن الإحسان من حيث كونه مبدءا أخلاقيا متغير بل هو ثابت في الواقع بين المجتمعات البشرية من قديم الزمان إلى يومنا هذا بالرغم من اعتبارها وسيلة لهذه الأغراض كلها ، نعم إن القيمة الفعلية تزيد أو تنقص بحسب الغايات التي تتخذ من ورائها ، ولكن مفهوم تلك القيمة مبدءا أخلاقيا مفهوم مقدس في أذهان الناس وإن تفاوت من إنسان إلى آخر درجة هذا التقديس والتقدير لسبب من الأسياب الاجتماعية ،

إذن لايدل كون الأخلاق وسيلة من جهة وغاية من جهة أخرى أنها متغيرة ولاتحمل تقديساً وتقديراً في نفوس الناس . يقول جان جاك روسو « إن مبادىء الأخلاق واحدة في كل مكان ومبادىء الخير والشر هي بعينها حيثما ذهبت »(١)

ثم نتساءل فنقول هل يصح لنا أن نتخذ أي وسيلة للوصول إلى أي غاية

<sup>(</sup>١) أميل ص ٢١٣ . ويقول بارتلمي « إن علم الأخلاق بمعتقداته الأساسية لم تتغير » ، علام الأخلاق لأرسطو جـ ١ ص ١٦٥ .

أخلاقية أو أن نتخذ أي مبدأ أخلاقي وسيلة لأية غاية أخلاقية ؟ ٠

إن الإسلام لم يبح اتخاذ أية وسيلة لأية غاية أخلاقية بل اشترط أن تكون الوسائل الأخلاقية كالغايات تماماً ، فالغاية في نظر الإسلام لاتبرر الوسيلة ، ولهذا قال الأصوليون الغاية لاتبرر الوسيلة ، واتخذوا ذلك قاعدة تشريعية .

والدليل على صدق ماندعي قوله تعالى : { ياأيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا إليه الوسيلة وجاهدوا في سبيله لعلكم تفلحون } (١١) . فالآية ترسم لنا طريقين للفلاح أو طريقا واحداً له جانبان الأول تقوى الله بترك المحرمات والثاني التقرب إليه بالوسائل وهي أداء الواجبات والتمسك بالقيم الأخلاقية ولايمكن التقرب إليه بالمحرمات وإلا لما حرم المحرمات ولما نهى عنها ، ولو نوى مرتكبها وجه الله والتقرب إليه . ومن هنا جاء في الحديث القدسي الذي سبق ذكره بأن أحب الأعمال التي يتقرب بها الإنسان إلى الله هي الواجبات ثم الأمور المشروعة دون المحرمات ثم إن الله تعالى نفسه قد اعتبر الواجبات الأخلاقية وسيلة للتقرب إليه إذ هي وسائل والغاية كسب رضوان الله وكسب رضوان الله وسيلة للفوز بالسعادة في الآخرة .

غير أنه قد يعترض على هذه الفكرة بأن الإسلام قد أباح في مواضع كثيرة اتخاذ بعض الوسائل اللاأخلاقية مثل قتال الكفار والمعتدين والكذب لإنقاذ النفس من الهلاك ، حقاً إن هذا قد يحدث ولكننا بينا فيما سبق أن ذلك استثناء والاستثناء لا يعتبر قاعدة أخلاقية أو مبدأ دستوريا ، وهذا الاستثناء من قبيل دفع الشر بشيء لا يمكن دفعه إلا به (٢) وليس الهدف من ذلك جلب المصلحة وإنما

<sup>(</sup>١) المائدة : ٣٥ . (٢) انظر صفحة من هذا البحث .

هو حماية ماجاءت به الأخلاق لحمايته وهو حفظ الحياة وحفظ العقيدة عن طريق إزالة الفساد . إذن نحن نلتجيء أحياناً اضطراراً إلى حفظ الأخلاق بلا أخلاق عندما لانملك غير ذلك . فنحن هنا مضطرون والمضطر لايسأل عما اضطر إليه ، { فمن اضطر غير باغ ولاعاد فلا إثم عليه } (١) .

وأما الأساس في الأخلاق الإسلامية فهو دفع الشر بالخير والإسادة بالحسنى ولهذا قال تعالى: { ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم } (٢) . وإذا لم نستطع أن ندفعه بالأخلاق ندفعه باللاأخلاق وغايتنا هو الأخلاق ولكن هل بالغاية الأخلاقية يصبح الفعل اللاأخلاقي أخلاقيا وهل من الممكن أن يصبح القبيح أو الشر في ذاته حسنا وخيرا بعامل خارجي ؟ لأن الخير لايأتي إلا بالخير كما قال الرسول على عندما سألوه : أويأتي الخير بالشر؟ « الخير لايأتي إلا بالخير » (٣) أما الشر فقد يأتي بأشر منه .

الواقع أن الحقائق لاتتغير من حيث الجوهر ولكن يتغير تقييمها من الناحية المادية والمعنوية بحسب الظروف ، فالذهب مثلا لايكن أن يكون حديدا ولا العكس والحق لايكون باطلا والباطل لايكون حقا ، ولكن قيمة الذهب تتغير من الناحية المادية والنفسية ، وقد يفقد قيمته في بعض الظروف فلاينظر إليه إلا على أنه معدن لاأكثر ولاأقل ، ولكن القيم فيما عدا هذا الظروف تحتفظ بقيمتها بشكل من الأشكال ، وكذلك الأمور الأخلاقية فإراقة دم إنسان قبيح لأنه إعدام موجود ذي قيمة ولكن إذا أصبح وجود الشيء فاسداً في كيان جماعة فإزالة هذا

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٧٣ . (٢) فصلت: ٣٤ .

 <sup>(</sup>٣) فتح الباري بشرح البخاري جـ ٦ ص ٣٨٩ - كتاب الجهاد ، باب فضل النفقة في سبيل الله .
 انظر كذلك المرجع نفسه جـ ١١ ص ٢٤٣ - كتاب الرقاق - باب مايحذر من زهرة الدنيا .

الوجود يعتبر خيرا من هذه الزاوية ومن هنا شرع إعدام الجاني ، ثم إن إعدام الجاني في نظر المجني عليه غيره في نظر إنسان لم يصل إليه جرمه ، وقد يضطر الطبيب إلى قطع أحد أعضاء الجسم إذا كان مريضاً ويؤدي وجوده إلى فساد الجسم كله .

إذن نحن نضحي في هذه الحالات الاستثنائية بقليل من القيمة في سبيل الحفاظ على القيم بناء على قاعدة ارتكاب أهون الشرين إذا لم نجد مفرا من ارتكاب أحدهما . كما أن غايتنا فيها دفع الشر لاجلب المنفعة لأن دفع الشر أولى من جلب المنفعة حسب القاعدة الأصولية .

من هذا كله نقرر أن الأخلاق وسيلة من جهة وغاية من جهة أخرى وقيمة الغاية تؤثر في قيمة العمل الأخلاقي وكلما كانت الغاية أسمى وأشرف كان السلوك الأخلاقي أكثر قيمة ، ولكن الغائية في السلوك الأخلاقي لاتفيد عدم موضوعية المبادىء الأخلاقية ، ولاتفيد كذلك عدم وجود قدسية للأخلاق .

ثم إن الأخلاق لها مادة وروح ، وهناك تفاوت في قيمة الصور الأخلاقية وفي قيمة روح هذه الصور من حيث التقييم الموضوعي والذاتي ، وإذا كان الأمر كذلك فإن القيمة المعنوية للأخلاق تأتى من نية فاعلها وغايتها .

ولذا كان للنية والغاية من حيث كونها معياراً أخلاقياً دور كبير في السلوك الأخلاقي من حيث إضفاء القيمة عليه وبيان درجاتها

غير أن معيارية الغاية تختلف عن معيارية العقل والوجدان إذ إن الأولى من حيث إضفاء القيمة ، والثانية مقياساً لتمييز السلوك الأخلاقي من اللاأخلاقي يعرف بها الذات الفاعلة عندما يقوم نفسه بنفسه في ضوء نياته .

## ثالثاً: خلاصة المعايير الأخلاقية الإسلامية .

والآن في نهاية المطاف في الحديث عن المعايير يمكن تلخيصها بعد تفصيلها في أهم المعايير الآتية:

- ١- حسن النية والغاية والإرادة الخيرة .
- ٢- الحاسة الأخلاقية أو حاسة الضمير أو الإحساس الوجداني .

وذلك يظهر عند الإقدام على الفعل أو بعد الانتهاء منه الشعور بخيرية الفعل أو شريته والشعور بالظمأنينية والفرح في حالة الخيرية والشعور بالذنب وتأنيب الضمير وعذاب الوجدان في حالة شريته ٠

- ٣- تمييز العقل بين الخير والشر والحسن والقبيح بناء على الأصول
   الأخلاقية وهي الحكمة والعفة والعدالة والشجاعة والوسطية أو الاعتدال
  - $\cdot$  عسن السلوك المتفق مع القواعد والمبادىء الأخلاقية المذكورة  $\cdot$ 
    - ٥- أن يعامل الإنسان الآخرين بما يحب أن تعامل به نفسه
- ٦- صلاحية العمل لأن يكون قانوتاً عاماً للناس . أي إذا أردت أن تعرف ما إذا كان عمل ما أخلاقياً أولاً اجعله فرضاً نظاماً عاماً للناس فإذا طبقه الجميع هل يؤدى إلى الخير أم إلى الشر في حياة الناس أو في الحياة الاجتماعية .
- ٧- اتقان الأعمال كما ينبغي ويجب ، وذلك سواء كان العمل لنفسه أو
   لغيره،وأن يقوم نفسه في عمله إذا وجد تقصيراً عليه أن يعمل لتلافي القصور .
- ٨- تقويم السلوك في ضوء مايترتب عليه من خير أو شر أو نفع أو ضر
   وذلك في ضوء التجارب العلمية أو الشخصية وفي ضوء روح الأصول الأخلاقية
   وقواعدها ومبادئها التي ذكرنا بعضها

# الفصل الثاني حقيقة القيم الأخلاقية

سبق أن أشرت إلى بعض القيم الأخلاقية عند بعض المناسبات ولكنني رأيت أن تلك الإشارات لايمكن أن تكفي في دراسة هذا الموضوع المهم المعقد ، إذ لابد من تفصيل القول فيه وإبراز حقيقته بصورة واضحة · وأهم صعوبة كنت أشعر بها إزاء بيان هذه الحقيقة كانت مسألة المعايير التي نستطيع استخدامها لتحديد هذه القيم ، ولهذا سبقت بدراسة تلك المعايير لتذليل تلك الصعوبة عن طريق تعريف تلك المعايير التقويمية الأخلاقية ·

ولكي أعرض هذا الموضوع بصورة متكاملة رأيت دراسته من النواحي الأتية :

الأولى : تحديد حقيقة القيم الأخلاقية ومستوياتها وأنواعها ٠

الثانية : تحديد موضوعية هذه القيم .

الثالثة : أهمية هذه القيم في الحياة العملية .

1- فمن الناحية الأولى يكاد يتفق الأخلاقيون على أن القيمة العليا للأخلاق هي الخير ويقابلها الشر ، إلا أن هذا الاتفاق كان في اللفظ أكثر من كونه في المضمون ، فقد اختلفوا في ماهية الخير والشر · وكان يسود هذا الاختلاف اتجاهان متميزان : اتجاه مادي وآخر روحي ، ويرجع أصل الاختلاف هنا إلى الاختلاف في فهم طبيعة الوجود ،ومعايير تقويم الموجودات ،ومنبع الأخلاق ، وكان اختلافهم في منبع الأخلاق يدور حول مسألة : أهي تنبع من الأرض أم تنزل

من السماء ، أهي صورة عقلية أم حقيقة واقعية · ولاأريد الرجوع لدراسة فلسفة هذين الاتجاهين ، فقد أشرت إلى معالم فلسفتهما خلال الموضوعات السابقة إشارة مباشرة أحياناً وغير مباشرة أحياناً أخرى · ثم إن معالجة هاتين الفلسفتين من جميع النواحي على النحو الذي أشرنا إليه يبتعد بنا عن منهج هذا الكتاب ؛ ولهذا فالأفضل لنا أن نرجع إلى دراسة ماوعدنا بدراسته : أي تحديد مفهوم القيمة وحقيقتها حتى نستطيع تقويم الأخلاق بوجه عام وتحديد حقيقة الخير والشر بوجه خاص · وسأعرض هذين الأمرين خارج إطار الإسلام أولاً ثم في إطار الإسلام ثانياً ·

## أولاً: تحديد القيمة الأخلاقية خارج إطار الإسلام ٠

لو استقرأنا الآراء التي قدمت لتحديد مفهوم القيمة لطال بنا المقام ولخرجنا عن منهجنا المرسوم ، ولكن من الممكن أن نعرضها في صورة اتجاهات عامة . فلقد عالجها الأستاذ ريمون رويه معالجة مفصلة (١) ألخصها في خمسة اتجاهات عامة هي :

#### ١ - الاتجاه الطبيعي:

يفسر هذا الاتجاه عموماً القيمة باللذة والألم ، فاللذة مرغوبة بالطبيعة وكل مرغوب بالطبيعة لذيذ ، والألم مكروه بالطبيعة وكل مكروه بالطبيعة مؤلم ، وكل لذيذ خير وكل مؤلم شر ، والخير والشر من الأمور الحسية المادية المدركة بالطبيعة الإنسانية : فكل شيء ينزع الإنسان نحوه ويميل إليه ويرغب فيه بالطبيعة ويشتهيه هو خير ،وكل شيء يكرهه ويأنف منه بالطبيعة هو شر ، والإنسان

<sup>(</sup>١) فلسفة القيم - رغون رويه · ت . الدكتور عادل العوا ص ١٢٣ ومابعدها ·

لايشتهي الأشياء لأنه يحكم عليها بالصلاح أو يأنف منها لأنه يحكم عليها بالطلاح . بل إنه يحكم عليها بالصلاح لأنه يشتهيها ويحكم عليها بالطلاح لأنه يأنف منها بالطبيعة . وكان من أنصار هذا الاتجاه بنتام وهوبز وسبينوزا وكلهم يزعمون إمكان قياس القيمة قياساً مادياً وكمياً .

#### ٢ - اتجاه الطبيعة النفسية الفاعلة:

ويرى هذا الاتجاه أن القيمة ليست صفة خاصة بحقيقة الأشياء بل هي نابعة من الفاعلية النفسية سواء أكانت هذه الفاعلية اهتماماً أم رغبة أم ميلا أم تعاطفاً أم تحسيناً أم تقبيحاً .

إذن مسألة القيمة مسألة ذاتية فردية وإرادية ، فكل مايوائم الرغبات النفسية الإرادية الفردية يعتبر خيراً بالنسبة إلى صاحب هذه الإرادة أو تلك ·

وتأثير الأشياء في إرادتنا ونفسيتنا بالمواءمة أو بالمنافاة يدل على وجود علاقة بين طبيعة الأشياء وطبيعة نفسيتنا ، وإذا كانت هذه العلاقة موضوعية من ناحية التأثير فإنها ذاتية من ناحية التأثر ، ذلك أن الناس يختلفون من هذه الناحية الأخيرة اختلافاً كبيراً .

وبالإجمال فإن القيمة لاترجع بالكلية إلى الأشياء ذاتها وإنما ترجع إلى النفس الفاعلة ذاتها أيضاً ، فالنفس الفاعلة هي التي تضفي على الأشياء والأفعال والأفكار قيمة بحسب اهتمامها بها وانفعالها معها ، وبحسب ماتحس فيها من خير أو شر ، ونفع أو ضر ومن إحساس سار أو مؤلم ، وقد ذهب إلى هذا الاتجاه ، شوبنهور ونيتشه وأصحاب المذهب البراجماتي مثل جون ديوي .

والغرق بين الاتجاهين الاسبقين أن الأول يرجع القيم إلى قيمة مادية موضوعية · فالعلاقة بين الكائن الحي والقيمة علاقة حسية يكن قياسها فياساً موضوعياً كمياً · بينما يرجع الثاني إلى عملية نفسية ذاتية إلى جانب موضوعية والعلاقة بين القيمة والعملية النفسية فيها جانب موضوعي وجانب آخر ذاتي ولهذا لايكن قياسها قياساً موضوعياً آلياً كمياً ·

### ٣ - الاتجاه العقلى أو فاعلية الفكر الفردى:

يرى هذا الاتجاه بصفة عامة أن القيمة هي التي تتلاءم مع العقل وتوافقه بل إن العقل والقيمة شيء واحد ، وإذا كان الأمر قاصراً على مجرد العقل لم يكن بد من التفرقة على أساسه ، فالمعيار هو العقل والقيمة خاضعة له لأن القيمة تحدد بناء على المعيار ، ولاينبغي العمل بمقتضى العقل لغرض الوصول إلى الخير بل يجب السير عليه بصرف النظر عن الغاية الخيرية إلا أن الخير لما كان متحداً مع الفعل أو أنه تابع وملازم له فالعمل وفقاً للعقل يولد الخير بالطبيعة ، وإذا كانت قيمة الأخلاق تقاس بالإرادة الخيرة فإن الإرادة الخيرة تقاس بمدى موافقتها للعقل ؛ ذلك أن الأخلاق تعتبر قيمة عقلية ولذا كانت القوانين الأخلاقية خاضعة للعقل كالقوانين الفكرية ، وكما أن هذه القوانين الأخيرة ثابتة فكذلك القوانين الأولى ، وينبغي ألا يفهم من هذا أن العقل ظاهرة طبيعية بل ينبغي أن يفهم من حيث أنه متعال على الطبيعة ، لأنه فكر يحكم على الطبيعة ، فالعقل إذن ليس خاضعاً للطبيعة مقهوراً بها بل هو متحكم فيها ومقومً لها، وقد ذهب إلى هذا الاتجاه كانط واتباعه من بعده مثل ماربوغ (١) وبرنشفيك(٢).

<sup>·</sup> Brunchviug (Y)

Marburg (1)

#### ٤ - الاتجاه الواقعي:

يرى أنصار هذا الاتجاه أن القيمة صفة مستقلة عن الطبيعة وعن الذات الفاعلة فهي تقع وراء الحوادث الطبيعية ووراء الذوات الفاعلة وهي في الوقت نفسه تفرض نفسها على الذوات الفاعلة « إذن فهي ليست نسبية - كما يدعي من ذهب إلى ذلك - بل إن لها وجوداً مطلقاً كأي وجود آخر ولها قوانين مستقلة بنفسها كقوانين الطبيعة لاتتغير ولاتتبدل ، وإذا كان الأمر كذلك فالإنسان لا يخلقها بعقله أو بإرادته ، وإنما يجدها موجودة بين الموجودات ، ولكن وجودها متعال على الموجودات الأخرى ، وإن كان محايثاً أو ملازماً معها فهو بذلك وجود واقعي من جهة ومثالي من جهة أخرى ، وينضوي تحت لواء هذا الاتجاه آراء مختلفة بعضها عيل إلى الجهة الأولى وبعضها الآخر عيل إلى الجهة الثانية بينما ريلتزم بعضها بموقف الوسط ، ومن أهم أنصار هذا الاتجاه : مور ، ورسل ،

## ٥ - اشتراك الذات الفاعلة مع الواقع الراهن والمثل الأعلى :

ويرى هذا الاتجاه أن القيمة نظام العمل أو طراز الشروع ، ولاتتحقق هذه القيمة إلا بوجود ذات عاملة وموضوع تعمل فيه الذات ولابد أخيراً من مثل أعلى نلاحظه أثناء العمل · فعن طريق اشتراك العوامل الثلاثة تتكون القيمة ، وإذا فقدت هذه العوامل أو بعضها فقدت القيمة ؛ لأنها هي هذه العوامل مجتمعة ولاتنفصل عنها أو بتعبير آخر إن القيمة هي علاقة التركيب بين الفاعل والمفجود · وهذه العلاقة ليست علاقة اختيارية بل إنها إلزامية ؛ ذلك

<sup>(</sup>١) المرجع السابق لريمون رويه ص ١٨٨ ومابعدها ٠

أن الإنسان مجذوب ومشدود إلى الواقع الوجودي يجذبه إليه العقل والخير أو العقل الخير · ومن أنصار هذا الاتجاه لوسين ، ولافيل (١) ·

وبعد ، لو نظرنا إلى هذه الاتجاهات السابقة لوجدنا أن مرجع القيم في الاتجاه الأول هو الطبيعة الفاعلة ، وفي الثاني طبيعة النفس الفاعلة ، وفي الثالث العقل الفاعل ، وفي الرابع واقع القيم نفسه ، وفي الأخير فاعلية الفاعل مع الوجود والمعقول .

هذا التناول من حيث تحديد مرجع القيمة لايكفي لتحديد مفهوم القيمة عموماً ، لأن القيمة ليست وحدة واحدة بل هي متنوعة ولها مستويات مختلفة ، وإذا لم يكن هذا التنوع من حيث الأصل فهي متنوعة على الأقل من حيث الفروع والأشكال ؛ فإن المهتمين بتحديد القيمة ذهبوا في هذه النقطة خاصة إلى مذهبين متعارضين : فمنهم من ذهب إلى عدم التقسيم لصعوبة تقسيمها وتحديد أقسامها، ومنهم من ذهب إلى تقسيمها وقالوا إنه وإن لم تكن هناك قاعدة يمكن تصنيفها على أساسها بدقة ، فإن التصنيف على أي حال خير من عدمه ؛ لأنه يساعدنا على دراسة مفهومها وتناولها بالدراسة من جميع أطرافها .

### تصنيف القيم:

وبناء على هذه الفكرة صنفوا القيم إلى أنواع وإن لم يتفقوا على أنواع معينة ، فقسمها بعضهم إلى قيم أصلية وقيم مشتقة ، وقسمها آخرون إلى قيم ذاتية وقيم ذرائعية ، ومنهم من قسمها إلى القيم – الغايات ، والقيم – الوسائل ومنهم من قسمها إلى والجمال .

<sup>(</sup>١) فلسفة القيم - المرجع السابق لريمون رويه ص ٢٠٠ ومابعدها ٠

ومن أشهر التقسيمات التي اشتهرت في مجال دراسة القيم الاجتماعية تصنيف سترنج وهو كالآتي: القيم النظرية ، الاقتصادية ، الجمالية ، الاجتماعية السياسية ، الدينية .

وفي مجال تحديد مستوياتها ، رتبوها كالآتي :

القيم الإلزامية وتشمل الأوامر والنواهي وهي القيم المقدسة التي يجب
 الالتزام بها والمحافظة عليها والتي يعاقب الخارج عليها عقاباً صارماً

۲ – القيم التفضيلية وهي القيم التي تشجع الجماعة أفرادها للقيام بها
 وتكافيء عليها لكنها لاترقى إلى مكانة الأولى التي تتطلب لتاركها عقابا
 صارماً مثل النجاح في الحياة وضروب المجاملات الأخرى بين الناس

وهناك تقسيم آخر لمستويات القيم وهو التقسيم الآتي :

- ١- المستوى الأدنى : مستوي القيم الملائم وغير الملائم والمنافي .
- ٢- مستوى القيم الحيوية وتشمل القيم: المتميز والمبتذل والنبيل.
- ٣- مستوى القيم الروحية · وتضم القيم البديعية الجمالية والحقوقية
   والعقلية ·

٤- مستوى القيم الدينية وهي تتصل بالله وعلاقة الناس به وهي تهيمن

<sup>(</sup>١) قيمنا الاجتماعية وأثرها في تكوين الشخصية · انظر فصل أنواع القيم . الدكتور نجيب اسكندر إبراهيم وغيره ·

 $\cdot$  (۱) على سائر القيم « لأنها هي أساسها كلها  $^{(1)}$ 

وهذه المستويات لاتنفصل بعضها عن بعض بحدود حاسمة بل يتداخل أحيانا بعضها في بعض ، وقد يتحول مستوى قيمة إلى مستوى آخر من حيث درجة الالتزام بها ، وقد يتم هذا التحول من النوع الأول إلى الثالث أو الثاني أو من النوع الثالث إلى الأول والثاني وهكذا وقد تفقد قيمتها بمرور الزمان وتتحول من النوع الثالث إلى الأول والثاني وهكذا وقد تفقد قيمتها بمرور الزمان وتتحول إلى مجرد عادة . كما قد ينشأ صراع بين القيم فتنتصر بعض القيم وتهزم بعضها الأخرى ، وذلك نتيجة الصراع الاجتماعي بين المجتمعات أحياناً وبين الطبقات في داخل المجتمع الواحد نفسه ، ونتيجة صراع بين القيم الدينية والاقتصادية . ومن ثم نستطيع أن تحدد أهم ماقيل في مفهوم القيمة في المفاهيم الآتية:

أحدها : أن القيمة منفعة وفائدة والشيء القيم هو الشيء المفيد والنافع·

ثانيها: أن القيمة هي الاهتمام والشيء القيم هو الشيء المهتم به ٠

ثالثها: أن نظام القيم متأصل في طبيعة الإنسان والإنسان يندفع بالطبيعة لتحقيقه في الواقع إذن فهو في التقويم يحوله من القوة إلى الفعل وإلى الوجود المادي .

رابعها: هي علم السلوك التفضيلي، فالإنسان يبحث دائماً عن أفضل أو بتعبير آخر القيمة هي طراز الشروع المفضل في ميادين الحياة المختلفة.

خامسها: هي الأفكار الاعتقادية الانفعالية النفسية المتعلقة بفائدة الأشياء في حياة المجتمع (٢).

<sup>(</sup>١) القيم الأخلاقية ص ١٨٢ الدكتور عادل العوا ( التقسيم لشلر ) ٠

<sup>(</sup>٢) القيم والعادات الاجتماعية ، فوزية دياب ، ص ٣٠٠

وسادسها : هي ضرب من النظام موجود في الوجود يميل إليه الإنسان بالطبيعة في القيم الإيجابية وينفر منه في القيم السلبية (١) .

بعد تحديد مفهوم القيمة بصفة عامة في الاتجاهات الفلسفية المختلفة نستطيع تحديد القيمة الأخلاقية في إطار مفهوم القيمة عموماً .

إن قيمة الأخلاق في أساسها هي قيمة الأفعال أو السلوك لاقيمة الأشياء والأفكار ، وليس أي سلوك ، وإنما سلوك إنسان راشد يبتغي غاية من سلوكه .

وحقيقة هذه القيمة هي الخير وحقيقة الخير - كما رأينا - اختلفت فيها وجهات النظر وقد فسرها كل اتجاه بما يتناسب مع فلسفته في القيمة عموماً وقد عرضنا هذه الاتجاهات ولا داعي لعرضها لتفسير القيمة الأخلاقية من جديد ·

## ثانياً: تحديد القيمة الأخلاقية في إطار الإسلام

عرفنا مفهوم الأخلاق في نظر الإسلام بصفة عامة بأنه علم الخير والشر والحسن والقبيح والطيب والخبيث وقد رأينا أن للسلوك الأخلاقي جانبين الجانب الشكلي المادي والجانب الباطني المعنوي ويتمثل الأول في القوانين الأخلاقية المرسومة من قبل الشرع ويتمثل الثاني في الإرادة والغاية والنية الخيرة ولابد من تطابق الظاهر والباطن جتى يكون السلوك الأخلاقي كاملاً وحتى تتحقق القيمة المنوطة به ، فقيمة الأخلاق مرتبطة بهذه القيمة المادية والقيمة المعنوية لارتباط السلوك الأخلاقي بهما معاً .

غير أن ارتباطه بالقيمة المعنوية أكبر ، لأن هذه القيمة هي التي تضفي

<sup>(</sup>١) القيم الأخلاقية ، الدكتور عادل العوا ص ٣٨ ·

على السلوك الصفة الأخلاقية ، أما السلوك بغير الصفة الأخلاقية فيعد سلوكا عاديا لايقاس بمعايير الأخلاق ، فمثلا لو ساعد رجل آخر وهو يقصد من وراء ذلك مقابلا فإن هذا السلوك لايدخل في مجال العمل الأخلاقي بالرغم من توافر صورة الأخلاق فيه ، لأنه يعد صفقة تجارية تتم في إطار الأخلاق ظاهرياً .

فالغاية الأخلاقية تحمل قيمة الأخلاق وهي بدورها تحمل قيمة الشخص ، والفعل الأخلاقي للإنسان شبيه بأن يكون وليدا له · فكما أن الوليد يتأثر بكثير من خصائص أمه عندما يحيا في بطنها ، ويظهر هذا الأثر في شخصيته بعد الميلاد ، كذلك الفعل تتكون بنيته الأولى في ضمير الفاعل من حيث الخيرية والشرية والصلاح والطلاح .

لكن كيف تؤثر الغاية في قيمة الفعل الأخلاقي مع أنها أمر خارج عن الفعل أو هي غير الفعل ثم من أين جاءت القيمة إلى الغاية ؟ .

لنجيب عن ذلك نضرب المثل الآتي : هب أن رجلا ألف كتاباً كعمل علمي خلقي ، فمن الضروري أن تكون له غاية ، قد تكون غايته كسب مال أو شرف أو إفادة الناس ؛ لذات الفضيلة لا لشيء آخر ، ولو سألنا الناس عن أشرف هذه الغايات لاختاروا الأخيرة بدون شك ، ولكن لماذا يختارون الأخيرة ، هل لأن النفع يعود عليهم ، إذ النفع موجود على أي حال ، إذن فالترجيح هنا مبني على الغاية لا على ذات الفعل ، ولايدل هذا على عدم إعطاء أية قيمة لهذا العمل كعمل نافع بناء ، ولكن المسألة التفضيل وهو مبني على القيمة المتزايدة وهذه القيمة وليدة الغاية ولكن من أين جاءت هذه القيمة إلى هذه الغاية . لاشك أنها جاءت من الخير العام الذي يستهدفه من عمله أي من الإيثار ، ولكن من أين

جاءت القيمة إلى الإيثار ، لاشك أنها جاءت من فكرة الفضيلة ولكن من أين جاءت القيمة إلى هذه الفكرة لاشك أنها جاءت من الإنسانية ؛ لأنه عمل إنسان يستهدف غاية إنسانية ، ولكن فكرة الإنسانية أيضاً تستمد قيمتها من شعور الإنسان بالقيمة المثالية للسلوك ، هذه الغاية قيمة لأنها موافقة للمثل العليا أو القيمة العليا ، ولكن مازلنا نحتاج إلى سؤال متسلسل من نوع الأسئلة السابقة وهو من أين جاءت القيمة إلى المثل العليا ؟ وماالمثل العليا في حقيقتها ؟

إن الفلاسفة الذين قالوا: إن القيم الأخلاقية نازلة من المثل العليا أو أن الأخلاق تستمد قيمتها من المثل العليا حاولوا تحديد ماهية هذه المثل ، ولكنهم لم يستطيعوا تحديدها وبيان حقيقتها .

أما الإسلام فقد بينها بأنها ضرب من النظام المتعالى على الواقع يستمد قيمته من إرادة الله ومن الإنسان والوجود المادي ، وهذه المثالية للقيمة معطاة قد أخذت مكانها في فطرة الإنسان باسم الحاسة الخلقية والشعور الخلقي وتحت دافعية هذا الإحساس أو ذلك الشعور يحاول الإنسان التسامي به إلى ذلك المثال وتقليده وفي ضوئهما يميز بين العمل الأخلاقي واللاأخلاقي وبين درجات القيمة الأخلاقية للأفعال الإنسانية .

إذن الغاية تستمد من إرادة الله ٠

وعندما يريد الإنسان من سلوكه ماأراد الله منه أن يريده فإنه يكون قد اتحدت الإرادتان أو الغايتان إرادة الإنسان وإرادة الله ولقد حدد الإسلام غاية الأخلاق التي ينبغي أن يتم العمل الخلقي في ظلها بأن يريد الإنسان من عمله وجه الله وأن يعمل لأن هذا العمل إرادة الله منه لاأكثر ولاأقل ، ولهذا قال تعالى

{ والذين صبروا ابتغاء وجه ربهم وأقاموا الصلاة وأنفقوا مما رزقناهم سراً وعلانية ويدرؤن بالحسنة السيئة أولئك لهم عقبى الدار  $^{(1)}$  { فآت ذا القربى حقه والمسكين وابن السبيل ذلك خير للذين يريدون وجه الله وأولئك هم المفلحون  $^{(1)}$  { ويطعمون الطعام على حبه مسكيناً ويتيماً وأسيراً إنما نطعمكم لوجه الله لانريد منكم جزاء ولاشكوراً  $^{(1)}$  .

ونرى في هذه الآيات بالإضافة إلى جعل الله غاية الأخلاق ابتغاء وجهه فإنه قد ربط بين هذه الغاية وبين خيرية الأخلاق والجزاء في الآخرة .

ولاينبغي أن يفهم من هذا أن ليس للسلوك الأخلاقي أية قيمة بدون الغاية الأخلاقية إذ إن له قيمة أيضاً لكن قيمته ناقصة ولاينال ثوابه في الآخرة وإنما ينال ثوابه الطبيعي في الدنيا لأن الله يكافيء من يعمل من أجله ، ومن كان يعمل للناس أو للدنيا ينال مكافأة عمله من الناس أو من الدنيا ولانصيب له منه في الآخرة ولهذا قال تعالى { من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيها وهم فيها لايبخسون أولئك الذين ليس لهم في الآخرة إلا النار وحبط ماصنعوا فيها وباطل ماكانوا يعملون }

وقال تعالى : { من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها وماله في الآخرة من نصيب } (٥٠) .

وروى عن ابن عباس في معنى الآية « من كان من الأبرار يريد بعمله الصالح ثواب الآخرة نزد له في حرثه أي في حسناته ومن كان من الفجار يريد

۱۱) الرعد : ۲۲ · ۲۱) الروم : ۳۸ · ۳۸) الإنسان : ۸-۹ ·

<sup>(</sup>٤) هود : ١٥–١٦ · (٥) الشورى : ٢٠ ·

بعمله الحسن الدنيا نؤته منها » وقال قتادة « إن الله يعطي من نيته الآخرة ماشاء من أمر الدنيا ولايعطى على نية الدنيا إلا الدنيا » $^{(1)}$  .

لكن إذا قلنا إن للأخلاق قيمة فلنا أن نسأل ماماهيتها وما مميزاتها بالنسبة إلى القيم الأخرى ، نحن نعلم أن هناك قيما كثيرة قيم الأشياء والحق والخير والجمال وقد عبر الفلاسفة عن قيم الأخلاق بالخير وذهبوا في تفسير الخير مذاهب شتى . فما مذهب الإسلام في حقيقة هذه القيمة ؟ .

عندما ندرس هذه الحقيقة في الإسلام نجد أنه قد عبر عنها أحيانا بالخير وأحيانا بالقيمة ، وإن كان استعماله للفظ الأول أكثر من الأخير ، إلا أن إبدال لفظ بلفظ آخر قد لايزيد الأمر وضوحا ، لبيان حقيقة هذا الخير أو تلك القيمة في الإسلام ينبغي أن ندرسهما في المجالات التي استعمل فيها حتى نستطيع تحديد حقيقة هذه القيمة ومقارنتها بالقيم الأخرى .

وإذا نظرنا إلى المجالات التي استعمل فيها لفظ الخير وجدنا أنه استعمل في المجالات الآتية : وعبر عنها بألفاظ مختلفة مثل البر والحكمة ورفعة المكانة الأدبية بين الناس وماإلى ذلك ويمكن تلخيصها في المجالات الآتية :

\* مجال المعرفة والحكمة : { ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً } (٢) ومعرف أن الحكمة باختصار هي القول السديد والعمل المفيد ومعرفة أسرار الموجودات والعمل بمقتضي العلم ، ، فهي بذلك تجمع بين القيمة الفكرية والعملية أو بين العلم والعمل بموجبه .

<sup>(</sup>۱) القرطبي جـ ١٦ ص ١٨-١٩ ·

۲۹۹ : ۲۹۹ : ۲۹۹ .

- \* مجال العقيدة والإيمان بالله . { ولو آمن أهل الكتاب لكان خيراً لهم} (١) لأن الإيمان بالله كما هو خير بنفسه فإنه يؤدى كذلك إلى الخير .
- \* مجال الصلاح والتقوى { ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه (7) } { ولباس التقوى ذلك خير ذلك من آيات الله لعلهم يَذكرون (7) }
- \* مجال المال والمساعدة { وماتنفقو من خير يوف إليكم وأنتم لاتظلمون } (1)
- \* مجال الشخصية الإنسانية : { ياأبت استأجره إن خير من استأجرت القوي الأمين } (٥) ، وقال الرسول ﷺ : « إن من أخيركم أحسنكم أخلاقاً » (٦) { يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات } (٧)
- \* مجال كسب رضوان الله في الآخرة { أفمن يلقى في النار خير أم من يأتي آمناً يوم القيامة } (^^) ، { أفمن أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خير أم من أسس بنيانه على شفا جرف هار فانهار به في نار جهنم } (^9) .

أما لفظ القيمة فقد استعملت في المجالات الآتية :

\* مجال الدين والعبادة الخالصة لله تعالى { وماأمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة  $\{^{(1)}\}$ ،  $\{^{(1)}\}$  أمر ألا تعبدوا إلا إياه ذلك الدين القيم  $\{^{(1)}\}$ .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١١٠ (٢) الحيج : ٣٠ (٣) الأعراف : ٢٦ ·

<sup>(</sup>٤) البقرة: ۲۷۲ · (٥) القصص: ٢٦ · (٦) التاج جـ ٥ ص ٦٣ ·

<sup>(</sup>۷) المجادلة : ۱۱ ، (۸) فصلت : ٤٠ ، (۹) التوبة : ۱۰۹ ،

<sup>(</sup>۱۰) البينة : ٥ ٠ (١١) يوسف : ٤٠٠

- \* مجال الأحكام والقضاء: { رسول من الله يتلو صحفاً مطهرة فيها كتب قيمة } (١) ولقد بين الله أن في تلك الصحف أحكاماً قيمة صدرت من الله إلى العباد ·
- \* مجال هداية الناس بالكتاب الكريم : { الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عرجاً قيما لينذر بأساً شديداً من لدنه ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجراً حسناً } (٢) .
- \* في مجال وصف الإسلام بالطريق المستقيم : { قل إنني هداني ربي إلى صراط مستقيم ديناً قيماً ملة إبراهيم حنيفا وماكان من المشركين } (٣) .
- \* مجال وصف الإسلام كله ديناً: { فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لايعلمون} (٤) ، { فأقم وجهك للدين القيم من قبل أن يأتى يوم لامرد له من الله} (٥) .

يتبين لنا من هذا العرض لاستعمالات كلمة الخير والقيمة أن الأولى تستعمل لجميع الخصال الحميدة والأفعال الأخلاقية النبيلة وماتؤدي إليه هذه وتلك من المنافع والفوائد لصالح الفرد والجماعة في الدنيا والاخرة ويعبر بها بصفة عامة عن القيم السلوكية والشخصية والفكرية والمادية .

أما كلمة القيمة فقد استعملت بصفة عامة في قيمة الإسلام أحكاماً ومبادى، سليمة وهادية ومرشدة للناس في هذه الحياة ·

 <sup>(</sup>١) البينة : ٢ - ٣ .
 (٢) الكهف : ١-٢ .
 (٣) الأنعام : ١٦١ .

 <sup>(</sup>٤) الروم : ۳۰ .

إذن مجال استعمال كلمة الخير أعم من القيمة · وهي تستعمل في الدلالة على الأخلاق وكل ما يتصل بالأخلاق من الشخصية والقيم المادية والفكرية ·

ذلك أن الشخصية الخيرة منبع الأفعال الخيرة عادة كما قلنا وذكرنا حديث الرسول الذي يشبه فيه الإنسان الصالح ببائع المسلك والإنسان الفاجر بنافخ الكير (١) . إذ إن الإنسان الخير تصدر منه دائماً أعمال خيرة ينتفع بها الناس كما تصدر من بائع المسك دائماً رائحة طيبة يستفيد منها الناس ، والإنسان الشرير مصدر للأفعال الشريرة تؤذي من يقترب منه كنافخ الكير الذي تصدر منه دائماً رائحة كريهة وشرر تحرق ثوب من يقترب منه .

وكذلك الحكمة وهي أساس التصرف الأخلاقي السليم بل إن الأخلاق نفسها حكمة والحكمة والمتخلق يكون حكيماً ·

وكذلك المال فلولا قيمة المال لما كانت هناك قيمة لمبدأ الإنفاق . فبقدر مايبذل المرء من الأموال القيمة للمحتاجين بقدر مايكون لهذا السلوك الأخلاقي من قيمة .

هذا إلى أن القيم الأخلاقية يفضل بعضها بعضاً أو تزيد درجة قيمة بعضها على بعض ، وقد يرجع هذا أحياناً إلى الظروف والملابسات التي يتم فيها العمل الأخلاقي ؛ فالعمل الأخلاقي في ظرف معين من الإنفاق في ظرف الرخاء غيره في حال الضيق ، ومساعدة إنسان في حال احتمال أن يجد مساعدة من الآخرين غيرها في حال فقد هذه المساعدة وإن كان مقدار المساعدة ونوعها واحداً في كلتا

<sup>(</sup>١) حديث سبق ذكره في الجزاء الأخلاقي في هذا الكتاب · انظر فهرس الأحاديث ·

الحالتين ؛ ولهذا مدح الله الذين يطعمون الناس وهم في حاجة إلى هذا الطعام { ويطعمون الطعام على حبه مسكينا ويتيماً وأسيراً }(١) { ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة }(٢) .

وقد يرجع هذا التفاضل أحياناً أخرى إلى نوع العمل الأخلاقي ، فالواجب مثلا أفضل من النافلة ، قال تعالى في حديث قدسي « وماتقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه · · إلى آخر الحديث »  $^{(n)}$  ، والعمل المستمر خير من المنقطع ولهذا قال الرسول  $^{(n)}$  « أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل  $^{(1)}$  ، ولما سئلت عائشة عن عمل الرسول فقالت : « كان عمله ديمة »  $^{(1)}$  . «وكانت عائشة إذا عملت العمل لزمته  $^{(1)}$  .

وهكذا نجد أن القيم الأخلاقية متصلة بقيم الحقائق الأخرى مادية كانت أم معنوية وذلك بالإضافة إلى قيمتها الذاتية الخاصة بها ·

ولكن هل هذا المفهوم للقيمة الأخلاقية يدل على عدم موضوعية هذه القيم؟ هذا هو ماسنعرض لها مباشرة الآن وهو الموضوع الثاني من هذه الدراسة ·

٢- مدى موضوعية القيم الأخلاقية ؟

أشرنا إلى هذه النقطة فيما سبق وعرضنا آراء الفلاسفة فيها والآن نلخصها في اتجاهين عامين ، ثم نعالج رأي الإسلام ·

 <sup>(</sup>۱) الإنسان : ۸ · (۲) الحشر : ۹ ·

٣) رياض الصالحين باب المجاهدة ص ٦٠٠ انظر أيضاً الأحاديث القدسية ج ١ ص ٨١٠

<sup>(</sup>٤) فتع الباري - باب القصد والمداومة على العمل جـ ١٤ ص ٧٨ - كتاب الرقائق ·

 <sup>(</sup>٥) المرجع السابق جـ ١٤ ص ٧٩ - كتاب الرقائق .

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم جـ ١ ص ٥٤١ .

الاتجاه الأول ذهب إلى أن مسألة القيم الأخلاقية مسألة نسبية تخضع للعقائد والعادات الاجتماعية المختلفة وأن الناس هم الذين يخلعون على الأخلاق قيما من عند أنفسهم ولهذا فهي ليست حقيقة متأصلة فيها .

والاتجاه الثاني ذهب إلى أن القيم الأخلاقية قيم موضوعية نابعة من ذاتها كامنة في طبيعتها ودور الإنسان ليس إلا إخراجها وإدراكها ·

ولو ذهبنا نستقرى، آراء المفكرين الإسلاميين في هذا الموضوع لوجدنا أنهم انقسموا فيه إلى اتجاهين أيضاً كالفلاسفة ·

الأتجاه الأول اتجاه أهل السنة والثاني اتجاه المعتزلة .

أما الأول فيري وجود ثلاثة أنواع من الأحكام تتصف بصفة الحسن والقبح أو بالخير والشر فالأول كل سلوك يلائم الطبع فهو حسن وماينافره الطبع فهو قبيح مثل إنقاذ الغرقى واتهام الأبرياء .

والثاني كل وصف يدل على الكمال فهو حسن وكل وصف يدل على النقص فهو قبيح مثل العلم والجهل .

والثالث كل ماأمر به الشرع حسن وكل مانهي عنه قبيح ٠

والأمران الأولان عقليان والثالث شرعي: أي أن الأولين قيمتهما في ذاتهما والثالث قيمته جاءت من الشريعة (١١) . ولكن هل معنى كونهما عقليين أن الثواب والعقاب مترتبان عليهما طبقاً لقوانين الطبيعة ؟ الجواب لا ، فالثواب والعقاب متوقفان على الشرع ، فكونهما أمرين عقليين شيء وكونهما يستحقان

<sup>(</sup>١) شرح التلويح على شرح التوضيح للتنقيح جـ ١ ص ١٧٢ لسعد الدين التفتازاني ٠

الثواب والعقاب شيء آخر ، وأقصد بالثواب الثواب من الله أما الثواب الطبيعي فملازمهما باستمرار

أما الأمر الثالث من الحسن والقبح الذين لا يعلمان إلا بالشرع فليس معنى هذا أن العقل لا يدركه بل الحقيقة في هذه النقطة أن أموراً داخلة في النوع الثالث تدرك بالعقل مثل وجود الله وما يتصف به من الصفات الإيجابية أو السلبية ، وهناك أيضاً بعض الأوامر والنواهي التي يدرك حسنهما وقبحهما بالعقل وبالطبيعة المتلائمة والتنافرة ، ولكن بالرغم من هذا فإن معيار ثبوت الأحكام بالوجوب أو بالنهي بالحل أو الحرمة هو الشرع فإنها ثابتة بالشرع لا بالعقل إذن الشرع هو المعيار العام في ثبوت الأحكام في هذا المجال الثالث وتعلق الثواب والعقاب عموماً .

ويستدلون على ذلك بقوله تعالى { وماكنا معذبين حتى نبعث رسولا}  $^{(1)}$  فلو أن الأحكام ثبتت بالعقل لما توقف العذاب على إرسال الرسول ولكان إرسال الرسل عبثا من غير داع ومن تلك الأدلة قوله تعالى { ليجزيهم الله أحسن ماعملوا ويزيدهم من فضله  $^{(7)}$  { ولنجزيهم أحسن الذي كانوا يعملون  $^{(7)}$  «وإذا كان الأمر حسنا بالعقل فإنه يصبح أحسن بالأمر الشرعي ويجزى الله بالعمل الأحسن لا بالحسن  $^{(2)}$  .

وأما الاتجاه الثاني وهو اتجاه المعتزلة فقد عرف القبيح « بأنه الفعل الذي إذا فعله القادر عليه استحق الذم على بعض الوجوه » كما أن كل ترك منع

 <sup>(</sup>١) الإسراء : ١٥ ٠ (٢) النور : ٣٨ ٠ (٣) العنكبوت : ٧ ٠

٤١) شرح تنقيح الفصول في الأصول ص ٤١٠ شرح التلويع على التوضيح للتنقيح ج ١ ص ١٧٢

الواجب من وجوده فهو قبيح أيضا ، وعرفوا الواجب بأنه « هو ماإذا لم يفعله القادر عليه استحق الذم على بعض الوجوه  $^{(1)}$  . وكل واجب حسن في نظرهم وليس كل الحسن واجبا  $^{(1)}$  . لأن من الحسن الإحسان وهو أيضاً منفعة تسدى إلى الغير بقصد الإحسان إليه وليس كل إحسان واجبا .

وأساس الواجب والحسن والقبح في نظرهم العقل فالحسن ماحسنه العقل والقبيح ماقبحه العقل ، لأن الحسن والقبح واضحان يدركهما الإنسان بالبداهة لموافقة الأول للطبع ومنافاة الثاني له سواء كان الأمر متعلقا بالأشياء ذاتها أو صفاتها أو متعلقا بالأحكام ، والأحكام الشرعية مبنية على الحسن والقبيح العقليين فهي ثابتة بالعقل قبل الشرع ، والشرع جاء مؤكداً لما علمه العقل بالضرورة كحسن الصدق الضار وقبح الكذب النافع ، لأنه قد يكون في الصدق ضرر وفي الكذب نفع ومع ذلك يرجح حسن الصدق على نفع الكذب وهذا موضع النظر أي يحتاج إلى التفكير والتأمل وقد يرجح العكس ، وقد يأتي الشرع مظهراً لما لايعلمه العقل ضرورة ولانظراً كعدد ركعات الصلوات الخمس ووقوع رمضان في شهر معين فإن العقل لايعلم حسن مثل هذه الأمور ومافيها من مصلحة وفي عكسها من مفسدة فالشرع أظهر للعقل وجود الحسن ووجه المصلحة والمفسدة .

لذا قرروا أن الثواب والعقاب عقليان أصلاً فإثابة المحسن حسن وعقابه قبيح ، وعقاب المسيء حسن وتركه أو الإحسان إليه قبيح ، فإن ذلك مقتضى

<sup>(</sup>٥) شرح الأصول الخمسة ص : ٣٩ - ٤١ .

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه : ص ٧٦ -

الحكمة وإلا ضاعت الحكمة في أفعال الله ولكانت أفعاله عبثا ولعبا وهذا يناقض قوله تعالى: { أفحسبتم أنما خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لاترجعون }(١١) .

والآن إذا قارنا بين الاتجاهين وجدنا أن أهم نقط الخلاف هي النقط الآتية :

الأولى: أن الحسن والقبح في الأحكام الشرعية مبنيان على أمر الإله ونهيه والناس مكلفون بها بالرسالة في نظر الاتجاه الأول والأمر على خلاف ذلك في نظر الاتجاه الثاني .

إذ إن تلك الأمور مبنية على الحكم العقلي والناس مكلفون بها بالعقل لا بالرسالة .

الثانية : أن الثواب والعقاب وكثيراً من الأمور المغيبات ثابتة بالشرع في الاتجاه الأول وبالعقل في الاتجاه الثاني .

الثالثة: أن الشرع منشيء في جميع الأحكام في الاتجاه الأول وهو مؤكد أو كاشف في الاتجاه الثاني .

ونحن في الواقع لايهمنا اتفاق هؤلاء أو اختلافهم وإنما تهمنا حقيقة الموضوع التي نبحث عنها ولاتدل هذه الاختلافات أو تلك على نسبية القيم كما يستدل بذلك بعضهم ؛ لأن رجال الفكر عادة يختلفون في كل موضوع اختلافا كليا أو جزئياً ؛ وذلك لاختلافهم في درجات الإدراك ، وزاوية النظر التي ينظرون منها ولاختلافهم في الحاسة الخلقية والنضج الخلقي والتجارب الشخصية .

وأخيراً فإن هذه الاختلافات قد ترجع إلى التطبيقات العملية ، فهم قد

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ١١٥ .

يتفقون في قيمة من القيم من الوجهة النظرية ولكن عند التطبيق يتخذون وسائل مختلفة ومن ثم يختلفون في الوصول إلى النتيجة أو رؤية الحقيقة من جميع أطرافها ومن ثم يختلفون في تقييم هذه الحقيقة أو تلك .

ولكن أين الحقيقة الآن إذا كانت هي التي تهمنا أهي مع الاتجاه الأول أم مع الاتجاه الثاني ؟

في رأيي وحسبما هدتني إليه دراستي حتى الآن يبدو لي أن الحقيقة ليست بأكملها في جانب هؤلاء أو جانب أولئك ، ذلك أن موضوعية القيم الأخلاقية متميزة تماماً عن موضوعية العلوم الأخرى إذا نظرنا إليها من زاوية الموضوعية العلمية المتعارفة ، وهي ليست مسألة شرعية تستمد قيمتها من الوحي فحسب بل إننا نجد فيها خصائص مشتركة بينها وبين مختلف القيم الأخرى كالقيم الطبيعية والإنسانية والسماوية والاجتماعية والعلمية .

إذن لانستطيع أن نقول إن قيمتها عقلية صرفة ، كما يقول المعتزلة والموضوعيون من الفلاسفة ، كذلك لانقول إنها شرعية تستمد قيمتها من الوحي فقط كما يقول أهل السنة ، وخاصة الأشاعرة ؛ لأن القول بالقيمة العقلية البحتة لابد من أن يؤيد بأحد الدليلين على الأقل أحدهما الاستدلال الاستقرائي ولكن لا يكن تطبيق وذا على جميع الأمور الجزئية وخاصة بعض الجزئيات الخاصة بصلة الفرد بالله .

والاستدلال الثاني هو الاستدلال الاستنباطي ، ولكن نعجز عن طريق هذا الاستدلال عن تفسير جميع المظاهر الأخلاقية تفسيراً عقلياً موضوعياً · كما أنهم عجزوا عن ذلك هم أنفسهم · ولكن هل معنى هذا أننا لانستطيع قياس هذه

القيم ؟

لاينبغي أن يستنبط من العجز عن قياس حقيقة ما بمعيار معين أننا نعجز عن قياسها بمعيار آخر بل إن الشيء الواحد المعين يمكن أن يقاس بمعايير مختلفة متى كانت له خواص مختلفة والقيم الأخلاقية من هذا النوع لها خواص متعددة عقلية علمية موضوعية ونفسية وإنسانية وسماوية إلهية .

ولهذا نستطيع قياس القيم الأخلاقية من زواياها القيمية المختلفة ، بثلاثة معايير عامة : معيار سماوي مستمد من الوحي وهو الرسالة أو الشرع ، ومعيار أرضي علمي تجريبي ، وأخيرا معيار إنساني وتدخل فيه الحاسة الخلقية والإحساس الجمالي والوجداني في الطبيعة الإنسانية ولقد اعتد الإسلام بهذه المعايير كلها كما رأينا ،

إذن للقيم الأخلاقية جوانب متعددة: ففيها الموضوعية وفيها غير الموضوعية إذا نظرنا إليها من زاوية الموضوعية واللاموضوعية التقليدية، ولاينقص من قيمة الأخلاق أنه لايمكن تقويها بالمعيار الموضوعي التقليدي، لأن المعيار السماوي معيار أيضاً، والمعيار الإنساني معيار كذلك كالمعيار التجريبي العلمي، ومن هذه الزاوية تعد القيم الأخلاقية كلها موضوعية ولكن بمعنى آخر، ثم إن وجود القيم السماوية والأرضية والإنسانية في القيم الأخلاقية تدل على عظمة القيم الأخلاقية وعظيم قدرها.

٣- القيم الأخلاقية في الحياة العملية .

ذهب بعض الفلاسفة أمثال شوبنهاور إلى التفرقة بين القيمة النظرية والأخلاق العملية للأخلاق العملية .

وقد أدت هذه التفرقة أخيراً إلى فكرة أن معرفة الأخلاق نظريا لاتقتضي تطبيقها عملياً (١) .

وذهب بعض الفلاسفة الآخرين أمثال سقراط إلى عدم التفرقة بين النظرية والتطبيق (Y) .

والحقيقة كما تبدو في هذا الخلاف أنه إن صحت التفرقة من زاوية الدراسة النظرية فلاتصح من زاوية دراسة القيمة ، ذلك أن القيمة المتكاملة للأخلاق لاتظهر بوضوح إلا عند الجمع بين الجانبين ؛ لأن قيمة الأخلاق حقيقة واحدة لها جانبان جانب نظري يدرك عن طريق النظر والتأمل العقلي ، وجانب وجداني شعوري نفعي يدرك عن طريق التطبيق العملي ، والإحساس بالأول يختلف نوعا ما عن الإحساس بالثاني ، ولاغموض في هذا التقييم للقيمة الأخلاقية ، لأنه لابأس في تقييم أية حقيقة من زوايا مختلفة بل هذا واجب إذا أردنا تقييم أية حقيقة أن نقيس قيمتها بموازين ومقاييس مختلفة إذا كانت لها قيم متعددة .

ويمكن أن نعبر عن هذا التكامل بالحكمة الأخلاقية ؛ لأن الحكمة هي الجمع بين فضيلة النظر وفضيلة العمل ، إذ إن الإنسان مهما اقتنع بقيمة الفكرة عقلياً فإن القيمة التي يحس بها بعد العمل بها في أعماق نفسه لايمكن أن يكون كإحساسه بالأول ، ولكن قد يتحول هذا الإحساس الأخير إلى مجرد نشوة حسية إذا لم يعتمد على اقتناع نظري أو لم يقم على أساس دافع عقلي ، إذن قيمة الأخلاق تعد ناقصة إذا اقتصرنا في تقييمها على المقياس النظري ، كذلك تعد ناقصة إذا اكتفينا بالمقياس الحسي العملي لتقييمها ، لأن كلا منهما يمثل نصف ناقصة إذا اكتفينا بالمقياس الحسي العملي لتقييمها ، لأن كلا منهما يمثل نصف

<sup>(</sup>۱) المشكلة الخلقية ص ٤٤ · (٢) المرجع نفسه ص ٤٧ ·

القيمة وباجتماعهما تكتمل القيمة الحقيقية للأخلاق ، ولكن المعرفة النظرية للأخلاق لاتستوجب التطبيق العملي كما يدعي سقراط ، ذلك أننا نعرف في حياتنا قيمة أشياء كثيرة ولكن بالرغم من ذلك نتكاسل عن اقتنائها أو العمل بمقتضاها ، نعم إن المعرفة بقيمة الشيء عامل مشوق ودافع إلى العمل به ولكن ليس كل مانتشوق إليه نفعله بالضرورة .

والنتيجة التي ننتهي إليها من هذا كله هي أننا إذا أردنا أن نتذوق قيمة الأخلاق تذوقاً حقيقياً فعلينا أن نجمع بين القيمتين ، إذ إن قيمة الأخلاق تختلف عن غيرها كقيمة نوعية مستقلة تمتاز بما يجتمع في كيانها القيمة العقلية والوجدانية والحسبة ، ولهذا فقد أمر الرسول على بالجمع بين الأمرين عندما قال : «عليك بالعلم فإن العلم خليل المؤمن والحلم وزيره والعقل دليله والعمل قيمه والرفق أبوه واللين أخوه والصبر أمير جنوده »(١١) .

## ثالثاً: أهمية القيم الأخلاقية في الحياة العملية ٠

وتظهر حقيقة القيمة العملية للأخلاق في الننائج العملية الآتية :

## الأولى : المعرفة والإبداع والاختراع وإتقان العمل :

قد يبدو لأول وهلة أن هذه النتيجة غريبة على التطبيق العملي للأخلاق · لكن عندما نمعن النظر في فلسفة مفهوم « ينبغي » في التفكير الأخلاقي نجد تلك النتيجة طبيعية للتطبيق العملي للأخلاق ؛ إذ إن هذا المفهوم يدعو إلى أمرين ، أولهما : البحث عن العمل الأخلاقي المثالي الذي ينبغي تنفيذه ، وثانيهما : البحث عن الطريقة المثالية التي ينبغي أن يتم التنفيذ بها، والبحث الأول يؤدي إلى المعرفة أو الكشف عن حقائق جديدة ، والبحث الثاني يؤدي إلى

<sup>(</sup>١) الجامع الصغير جـ ٢ ص ٦٢ ·

الكشف عن مناهج وأساليب فنية للتطبيقات العملية وهذه المثالية في البحث عن أنفع عمل الناس وأفضل طريقة لتحقيق الأعمال هي فكرة ملازمة للإنسان الأخلاقي ؛ إذ إنه كلما يحقق عملا في ضوء هذه الفكرة يعود ليسأل نفسه : هل ماحققته هو العمل المثالي الذي ينبغي تحقيقه ، وهل يمكن تحقيقه بصورة أكثر مثالية من الصورة السابقة ، وهل هناك أكثر نفعاً من السابق وما السبيل إلى ذلك ؟ وهكذا كلما حقق عملا مثاليا يبحث عن عمل أكثر مثالية كريمة يبحث عن حياة أكثر مثالية وسموا،وذلك تطبيقا لقول الرسول على «إن الله تعالى يحب معالي الأمور وأشرفها وبكره سفسافها »(١)، وغير ذلك من الأحاديث التي يحب معالي الأمور وأشرفها وبكره سفسافها »(١)، وغير ذلك من الأحاديث التي ذكرنا فيما سبق (٢)،ولاشك أن ذلك كله سوف يؤدي إلى الإبداع والاتقان في العمل والأداء والكشف عن حقائق جديدة واختراع وسائل لأداء أعمال عظيمة إلى جانب أن الأخلاق تدعو إلى السعي إلى الأفضل واختيار البديل الأولى في كل الأمور وكل ذلك وسيلة للتقدم الحضاري .

ومن ذلك تظهر فائدة مفهوم المعيارية أو المثالية في التفكير الأخلاقي ، ولا يحق لهؤلاء الذين يهاجمون التفكير الأخلاقي بدعوة أنه غير علمي ؛ لأنه لا يخضع للمعايير العلمية الموضوعية ويقولون إن الأخلاق المعيارية غير محددة وإن مفهوم « ينبغي » مفهوم غامض غير محدد والحقيقة - كما تتبين مما سبق - أن عدم محدودية مفهوم المثالي أو « ينبغي » هو من أهم مميزات هذا التفكير ، لأنه هو الذي يدفع الإنسان إلى البحث الدائم عن الأعمال الأخلاقية المثالية وهو الذي يدفع الإنسان إلى السمو والرفعة باستمرار وإلى الأفضل .

١) الجامع الصغير جد ١ ص ٧٥ .

<sup>(</sup>٢) موضوع المعايير الخارجية في الإسلام سبق ذكره

### الثانية : ترجيه الذات الإنسانية وتوحيدها :

عرفنا فيما مضى أن طريق الخير هو الطريق السوي وهو الطريق المستقيم الذي لاعوج فيه وأن الأخلاق الإسلامية توجه الإنسان إلى هذا الطريق وتدعوه إليه الأنه طريق الفلاح والنجاح في هذه الحياة قال تعالى : { وأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون } (١) .

وعرفنا أيضاً عندما درسنا الطبيعة الإنسانية وجود دوافع ونوازع مختلفة فيها تتصارع هذه الدوافع والنوازع فيما بينها وكل واحد يدفع الإنسان إلى تحقيق رغبته بدون قيد أو شرط وبينا أيضاً أن في الإنسان لمة الملك تدعو إلى فعل الخيرات وفيه أيضاً لمة الشيطان تدعو إلى اتباع الهوى وإشباع الغرائز الشهوية ولو ترك كل قوة من هذه القوى والنزاعات وفي ذلك شقاء للإنسان ويقول علماء النفس إن الصراع النفسي في داخل الذات من أهم أسباب الأمراض النفسية وتعاسة الإنسان في الحياة فقالوا « الأساس الأول في تكوين العقد هو الكبت نتبجة الصراع »(٢) ، وقالوا إن توحيد الذات هو وسيلة السعادة وهو وسيلة القضاء على القلق والصراع والخوف (٣) وقالوا أيضا إنه لازدياد سعادة شخص لا يجوز أن نزيد فقط من مجموع لذاته وإنما نعمل أيضاً على تحسين شخصيته وتقويتها وانسجام عناصرها وتوحيد وجهتها (٤) ،ولهذا يرى بعض علماء التربية وتقويتها وانسجام عناصرها وتوحيد وجهتها (٤) ،ولهذا يرى بعض علماء التربية الأخلاقية : « الغرض من التربية هو تكوين شخصيات قوية متماسكة»(٥)

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٥٣ . (٢) أسس الصحة النفسية للدكتور عبد العزيز القوصى ط ٥ ص ١٣٣ .

٣) علم النفس: أسسه وتطبيقاته التربوية - الدكتور عبد العزيز القوصي ط ٧ ص ٢٩٨٠.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه ص ٣٠٠ .

 <sup>(</sup>٥) علم النفس: أسسه وتطبيقاته التربوية - الدكتور عبد العزيز القوصي ط ٧ ص ٣٠٠٠

والأخلاق الإسلامية بصفة خاصة تجعل المرء يتغلب على نوازع النفس المختلفة وتجعله كذلك يسلك طريقاً واحداً طريق الخير قاصداً الوصول إلى الكمال الإنساني ولذلك يكون الشخص الأخلاقي قوي الإرادة متوحد الذات يسير في طريق واحد ويسعى لتحقيق غاية واحدة . أما الشخص غير الأخلاقي فتنتابه النوازع المختلفة وتتشتت ذاته بين الاتجاهات المختلفة ويصبح أخيراً ضحية الصراع النفسي وشتان بين هذا الشخص وذاك ، وصدق الله العظيم إذ قال : وقال أفمن يمشي سويا على صراط مستقيم (أفمن يمشي مكبا على وجهه أهدى أمن يمشي سويا على صراط مستقيم (1) وقال أيضاً (ضرب الله مثلاً رجلاً فيه شركاء متشاكسون ورجلاً سلما لرجل هل يستويان مثلا الحمد لله بل أكثرهم لايعلمون }(1).

### الثالثة : اكتساب تنمية القيمة الإنسانية :

تزيد قيمة الإنسان بقدر عمله بالمباديء الأخلاقية ، لأن الأخلاق من أهم عيزات السلوك الإنساني وعميزات الإنسان عن سائر الحيوان والإنسان يقاس بالإنسانية ولاتقاس الإنسانية بالإنسان ، نعم إن للإنسان كرامة مبدئية معطاة له من قبل الخالق منذ أن خلقه مصداق ذلك قوله تعالى : { ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا } (٣) ، وهذا التكريم ليس بتسخير أمور له لم تسخر لغيره فحسب ، بل هناك تكريم في خلقه إذ خلقه في أحسن صورة { وصوركم فأحسن صوركم } (٤) وركب فيه من القوى والإمكانات مثل قوة الإدراك والتمييز وغيرها من القوى التي يمتاز بها { ياأيها الإنسان ماغرك بربك الكريم الذي خلقك فسواك فعدلك

<sup>(</sup>١) الملك : ٢٢ - (٢) الزمر : ٢٩ -

٣) الإسراء : ٧٠ (٤) غافر : ٦٤ .

في أي صورة ماشاء ركبك} (١) ثم بما تحمل من المستوليات الأخلاقية [ إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان } (٢) وكانت الأمانة أن يميز الحق من الباطل والخير من الشر وأن يعرف للحق حقه ويتبع الخير ويتجنب الشر في هذه الحياة ، وبتحمل تلك المسئولية أصبح خليفة الله في أرضه لأداء الأمانة يحكم بمقتضى المسئولية ويأمر الناس باتباع الحق واتباع طريق الخير { ولاتلبسوا الحق بالباطل وتكتموا الحق وأنتم تعلمون وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة واركعوا مع الراكعين أتأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم وأنتم تتلون الكتاب أفلا تعقلون } (٣) ، لكن إذا خان الإنسان تلك الأمانة وألبس الحق بالباطل واتبع طريق الشر بدل الخير وأزال عن نفسه تلك الكرامة ارتد إلى أسفل المخلوقات ( لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ثم رددناه أسفل سافلين إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم أجر غير ممنون }(1) أما الذين يؤدون تلك الأمانة فيحتفظون بتلك الكرامة ، ولهذا استثنى الله أولئك الذين يحترمون إنسانيتهم وكراماتهم فيعطون لله حقه ويتبعون طريق الخير . وبذلك يكتسب المؤمنون الصالحون العزة والكرامة : { ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ولكن المنافقين لايعلمون }(٥) ومن كان يريد لنفسه الكرامة والعزة فليتقرب إلى صاحب العزة ومعطى الكرامة وليتبع طريقه [ من كان يريد العزة فلله العزة جميعاً إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه (٦٦) وإن الله يرفع كل ذي فضل على قدر فضله ويؤتى أجره بقدر مايعمل من الخيرات قال

 <sup>(</sup>١) الانفطار: ٦-٨ . (٢) الأحزاب: ٧٢ . (٣) البقرة: ٤٢ - ٤٤ .

<sup>(</sup>٤) التين : ٤-١ (٥) المنافقون : ٨ (٦) فاطر : ١٠

تعالى : { ولكل درجات مما عملوا وماربك بغافل عما يعملون } (١) ، { ويؤت كل ذي فضل فضله }(٢) ، ولا يمكن أن يستوى الإنسان الذي يعمل بالمباديء الأخلاقية والذي لايعمل بها ولايستوى الذي يعمل الخير والذي يعمل الشر قال تعالى { قل لايستوي الخبيث والطيب }<sup>(٣)</sup> وقال : { أم نجعل المتقين كالفجار }<sup>(1)</sup> ، { إن الأبرار لفي نعيم وإن الفجار لفي جحيم (٥) ثم إن الإنسان الذي يعمل بمقتضى القيم الأخلاقية لاتزيد قيمته ودرجته وجزاؤه عند الله فحسب بل تزيد قيمته الإنسانية بين الناس فيكون له الشرف والمكانة الأدبية في المجتمع ، فيجد القبول والاهتمام به والمودة والتقدير من الناس فقال تعالى : { إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودأ \(٦) وقال الرسول على « إن الله إذا أحب عبداً دعا جبريل فقال إنى أحب فلاناً فأحبوه فيحبه أهل السماء ثم يوضع له القبول في أهل الأرض . وإذا أبغض الله عبداً دعا جبريل فيقول إنى أبغض فلانا فأبغضه قال فيبغضه جبريل ثم ينادى في أهل السماء إن الله يبغض فلانا فأبغضوه قال فيبغضونه ثم توضع له البغضاء في الأرض »(٧) ، رووى عن أبي ذر قال قيل لرسول الله عليه : أرأيت الرجل يعمل العمل من الخير فيحمده الناس عليه قال تلك عاجل بشرى المؤمن  $(^{(\Lambda)})$  ، تلك هي القيمة الأدبية التي ينالها الإنسان المتخلق في البيئة الاجتماعية التي يحيا فيها ، ولاشك أن تلك القيمة لاتقدر بثمن لمن يقدرها ويعرف قيمتها ، ثم إن الأدب زينة الإنسان وبقدر مايتأدب مع الناس يوثق به ويعتمد عليه ويسند إليه المهام·

 <sup>(</sup>۱) الأتعام: ۱۳۲ . (۲) هود: ۳ .

<sup>(</sup>٣) المائدة : ١٠٠ . (٤) ص : ٢٨ . (٥) الانفطار : ١٣ – ١٤ .

 <sup>(</sup>٦) مريم : ٩٦ · (٧) التاج جـ ٥ ص ٧٩ (٨) المرجع نفسه ·

#### الرابعة : القيمة المادية :

عندما نعيد النظر إلى ماكتبناه في الباب الأول نجد أن التطبيقات العملية للقيم الأخلاقية تؤدي إلى كثير من المنافع أو القيم المادية ، ولاأريد هنا إعادة ماكتبت في هذا المجال ولكن أريد أن استخلص مما كتبت قيمتين مهمتين لكل مجتمع في الحياة العملية : وهما القيمة الاقتصادية والقيمة الصحية .

أما القيمة الاقتصادية فيغفلها الاقتصاديون ويخطئون عندما لاينظرون إلى الأخلاق من هذه الزاوية ولايهتمون بها ، ذلك أن الأخلاق تدعو إلى عدم الإسراف والتبذير وإلى الجد في العمل وإتقانه وإلى العمل من أجل الناس سواء أكان ذلك بالمساعدات المختلفة أم باختراع العلوم والآلات الصناعية التي تؤدي إلى نفع الناس عامة ، وقضاء حوائجهم أو حل مشكلاتهم ، ومن جهة أخرى نراها تدعو إلى عدم الغش والاختلاس ، مما يضر اقتصاديات الأفراد والمجتمع عموماً وباختصار القول تظهر قيمة الأخلاق الاقتصادية في ناحيتين : في ناحية الإنتاج إذ الأخلاق تدعو إلى المثابرة وإلى مزيد من الإنتاج ، وإلى اختراع مايفيد المجتمع ويحل مشكلته ، وفي ناحية الإنفاق ، إذ أنها تدعو إلى عدم الإسراف وعدم الإنفاق إلا فيما يجب الإنفاق فيه ، ولاينمو الاقتصاد إلا بهاتين الطريقتين : كثرة الإنتاج والاقتصاد في المصروفات ، ثم إن الإنسان المتخلق يجد ما يسد حاجته عند الملمات ، لأن الناس يقدرونه ويردون إليه عند ذلك مثل إحسانه إليهم أو يعطونه ديناً لثقتهم به ، وهناك قيمة اجتماعية ينالها الإنسان المتخلق .

أما القيمة الصحية فإننا عرفنا أيضاً أنها تدعو إلى الابتعاد عن جميع الأمور والأفعال التي تضر الصحة مثل المخدرات والقذارة والفاحشة وكثرة الأكل

والتنطع والتطرف في أي عمل ، كما تدعو إلى الابتعاد عن الأماكن الموبوءة وعن الاتصال بالناس المصابين بالأمراض الخبيثة المعدية ، ومراعاة النظافة نظافة الظاهر والباطن والبيئة ، وكل هذه الأمور من أسس الصحة ولايمكن أن يحتفظ الإنسان بصحته إلا بتطبيق تلك المبادىء الأخلاقية عملياً .

هذا إلى أن للأخلاق قيمة عملية أخرى وهي أنها تدعو إلى أن يكون الإنسان نشيطاً مجداً فعلا يكسب رزقه بشرف وأمانة وتدعو إلى جانب ذلك إلى الجلد والصبر والثقة بالنفس وقوة الإرادة ، والسعي لمزيد من الانتاج لمزيد من الانفاق والخير وكل ذلك يؤدي إلى تحمل أعباء الحياة بالصبر والشجاعة دون التبرم والضجر ، وهذا يؤدي بدوره إلى منافع وقيم مادية في مجالات الحياة المختلفة .

#### الخامسة : القيمة المعنوية :

إن أهم قيمة معنوية يؤدي إليها التطبيق العملي للمبادى، الأخلاقية هي الإحساس الدائم بالسرور والطمأنينة القلبية والشعور بخيرية الذات وخيرية المصير وعكن أن نعبر عن هذه الحقيقة بأنها الإحساس بالسعادة الروحية وهذه الحقيقة نتيجة طبيعية للتطبيق العملي للأخلاق ، ذلك أن الإنسان عندما يعمل بمقتضى عقيدته فيؤدي الواجبات كما ينبغي أداؤه ويتجنب المحرمات ويوجه طاقاته نحو الأهداف السامية ويحققها خطوة خطوة ، وجزءاً جزءاً . يشعر عندئذ بأنه إنسان خير قوي الإرادة سائر في طريق خير نحو غاية خيرة ، ولايعوق إحساسه هذا مايلاقي أحياناً في هذا السبيل من معوقات أو مشقات ، بل يزيد إحساسه مايلاقي أحياناً في هذا السبيل من معوقات أو مشقات ، بل يزيد إحساسه بالسعادة ، لأنه عندئذ يشعر أنه يكافح من أجل خير نفسه وخير الإنسانية إذ إن

الإنسان الخير لابد من أن يعمل لخير الإنسانية ، يضاف إلى هذا مايجد من التقدير الأدبي من الناس وهو سائر في هذا الطريق و إن هذا العمل بهذا الإحساس هو سبيل السعادة الروحية التي تلازمه باستمرار ، أما الانهماك في الملذات على حساب الأخلاق فليس وسيلة السعادة بل هو وسيلة الشقاء ذلك أن الإنسان المنحرف يعشر دائماً بالدناءة وتأنيب الضمير ، وهذا سبب لإحساسه بالقلق والشقاوة وهذه الحقيقة يدركها من يصغى عن قرب إلى أنين قلوب أولئك الذين انحرفوا عن الطريق السوي ومن يقرأ كتاباتهم وأشعارهم ولاننكر أيضاً مايعبرون به عن ملذاتهم الوقتية إلا أن مايعانون من الشقاء النفسي والعذاب الروحي يساوي أضعاف مايتمتعون به من اللذات أمام لذة الفضيلة إن صح هذا التعبير فهي دائمة لاتنقطع .

وهكذا نجد أن الأخلاق طريق الإنسانية ومن يخرج عن هذا الطريق تعاقبة الإنسانية : الإنسانية المكنونة في ضمير كل فرد أخلاقي ومن سار فيها تكافئه بالسعادة الروحية وهي أغلى قيمة تهدف الأخلاق لتحقيقها للإنسانية .

وبعد هذا لنا أن نسأل ماالهدف من الأخلاق ، الفرد أم المجتمع ، وماقيمة الفرد وماقيمة المجتمع في الاتجاه الأخلاقي في الإسلام ؟ هذه النقطة جديرة بالمعالجة ، لأنها تؤثر تأثيراً كبيراً في النظام الخلقي للحياة ، ولهذا فهي تحتاج إلى معالجة مفصلة خاصة ، وهذا ما سنحاوله في الفصل التالي .

### الفصل الثالث

# القيم الأخلاقية بين الفرد والمجتمع

# أولاً : أهمالاتجاهات الفلسفية والاجتماعية في الموضوع :

هناك اتجاهان في تنظيم الحياة الاجتماعية وفقا للقيم الأخلاقية ، أحدهما يجعل الصدارة للمجتمع والآخر يجعلها للفرد ·

والاتجاه الأول يرى أن يعيش الفرد من أجل المجتمع ، وعليه أن يخضع لإرادة الجماعة خضوعاً تاما في رأيها وغايتها ، وإذا كانت له حرية النقد فذلك في مجال التطبيق لا في مجال النظرية ، وإذا كانت له حرية العمل فذلك للبحث عن أنفع أسلوب لأداء أكبر قدر ممكن من العمل ، لكن ينبغي أن يتم ذلك في إطار الواجبات العامة التي تفرضها الجماعة على الأفراد ، لتحقيق مصلحة للجماعة أولاً ، ولاقيمة للأفراد إلا باعتبارهم أداة خدمة وإنتاج للجماعة ، لأن الفرد لم يوجد إلا من أجل هذه الغاية ،

أما الاتجاه الثاني فيعترف للفرد بقيمته وحريته ومسئوليته ، إذ لم ينشأ النظام الاجتماعي إلا لتحقيق مصالح الأفراد عن طريق الحرية وإزالة العوائق بين الأفراد . فقيمة المجتمع إذن مرهونة بقيمة أفراده ولهذا يجب مراعاة مصلحة الأفراد واحترامهم ولاينبغي اتخاذهم أداة طيعة أو وسائل للإنتاج الجماعي (١).

وأما من الناحية الأخلاقية فيرى أصحاب الاتجاه الأول النزعة الاجتماعية نزعة فطرية في الطبيعة الإنسانية فالفرد عيل إلى الاجتماع بطبيعته (٢) .

<sup>(</sup>١) التربية المقارنة ، الدكتور وهيب سمعان ، ص ٤٩ - ٥٥ ·

 <sup>(</sup>۲) فلسفة أوجست كونت ليفي بريل . ترجمة الدكتور محمود قاسم والدكتور السيد محمد بدوي،
 ص ۳۲٦ .

ولذا فالإيثار والغيرية في السلوك الأخلاقي ينبعان من فطرة الإنسان ، إذن فالأخلاق فطرية في الإنسان وعلى الإنسان والمجتمع أن ينميا هذا الدافع الفطري (١) .

وأما أصحاب الاتجاه الثاني فيرون أن الأثرة والأنانية غريزة في طبيعة الإنسان فهو لايسعى إلا وراء منفعته الخاصة ، وإذا سلك أحياناً السلوك الاجتماعي الغيري مثل العدالة والإحسان والتعاون فذلك لأنه يريد تحقيق مصالحه الخاصة (٢) ، ولأنه يرى أنه لايستطيع أن يعيش إلا بالتعاون مع الناس .

## ثانياً: اتجاه الإسلام في الموضوع .

إن الإسلام بنى نظامه الخلقي على أساس نظرته إلى قيمة الفرد وقيمة المجتمع معا .

وقد رأينا فيما سبق أن الأخلاق تكتسب بعض قيمتها من قيمة الذات الإنسانية الفاعلة وهذه الأخيرة إما تكون فطرية وإما إضافية ونريد بالقيمة الفطرية تلك الكرامة الطبيعية التي أعطاه الله إياها منذ أن خلقه { ولقد كرمنا بني آدم } (٣) ونريد بالقيمة الإضافية تلك التي يكتسبها الإنسان عن طريق عارسته للفضيلة ،مثل الإيمان بالله والإحسان إلى الناس والتعلم وما إلى ذلك (٤)

<sup>(</sup>١) المشكلة الأخلاقية · اندريه كرسون · ترجمة الدكتور عبد الحليم محمود وغيره ، ص ٩٣ ·

 <sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص ٩١ وانظر كذلك مقدمة لعلم النفس الاجتماعي . الدكتور مصطفى سويف جـ ٢
 ص ٣٧٠ - مقدمة في فلسفة التربية ، الدكتور محمد لبيب النجيحي ص ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٣) الإسراء: ٧٠ .

<sup>(</sup>٤) ويقسم الدكتور محمد عبد الله دراز الكرامة الإنسانية إلى ثلاثة أقسام فيقول : « إن الكرامة التي يقررها الإسلام الشخصية الإنسانية كرامة مثلثة : كرامة هي عصمة وحماية ، وكرامة هي عزة وسيادة ، وكرامة هي استحقاق وجدارة : كرامة يستغلها الإنسان من طبيعته ولقد كرمنا بني آدم ، وكرامة تتغذى من عقيدته ، ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ، وكرامة يتوجهها بعمله وسيرته «ولكل درجات مما عملوا ويؤت كل ذي فضل فضله » انظر : نظرات في الإسلام ص ٩٧ ،

ولذا قال تعالى { يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات} (١) وقال الرسول على العلم أحب إلى من فضل العبادة »(٢) ، ولاشك أن العلم يكتسب بالجهد الفردي، وكذلك الفضيلة، والقيمة التي ترجع إلى الإرادة وهي الإرادة الخيرة أو مدى إخلاص الإنسان في عمله الأخلاقي وكلما زاد إخلاص الفرد وقيمته الذاتية زادت قيمة عمله الأخلاقي كما يفهم ذلك من الحديث السابق وكما يحس به كل منا في حياته العملية ، ولنضرب لذلك مثلا بالرجل الذي رأى إنساناً قد أقعده ثقل حمله من مواصلة السير إلى حيث يريد وبقى جالساً على قارعة الطريق . فلو أنه حمله عنه أو حمله إلى آخر ، فمتى كان هذا المساعد عالماً فاضلا من كبار القوم فإن تقديرنا لعمله سيكون أكثر من تقديرنا لهذا العمل الذي كان من إنسان عادي مع أن العمل في كلتا الحالتين واحد .

إذن للفرد قيمة وتزيد قيمة عمله بحسب قيمة شخصيته وإرادته للخير وهذا قد بيناه ، كما بينا أن هناك حاسة أخلاقية تدفع المرء إلى السلوك الأخلاقي وقيز بينه وبين غيره ، إذن الأخلاق ليست سلوكا مجرداً تصنع يتخذه المرء وسيلة لقضاء مآربه النفعية ، كما يدعي ذلك أنصار المذهب الأناني .

وأما فيما يخص قيمة المجتمع فنرى أنها حصيلة لجمع القيم الفردية التي تستقل كل قيمة فردية منها بذاتها ونسبة تلك القيمة الكلية شبيهة بنسبة حصيلة الحزينة إلى كل درهم تحتوي عليه · ثم إن الإسلام يخلع على تلك القيمة الاجتماعية الكلية طابعه الخاص · فقد عرفنا أن الإسلام اهتم بالحياة الاجتماعية عندما دعا إلى الحياة مع الناس ونهى عن العزلة بدليل أنه فضل العبادة مع

۲۰ المجادلة: ۱۱ . (۲) الجامع الصغير جـ ۲ ص ۷۵ .

الجماعة على عبادة المنفرد فقال الرسول على « صلاة الرجل في جماعة تضعف على صلاته في بيته وفي سوقه خمساً وعشرين ضعفاً » (١) وقال « عليكم بالجماعة وإياكم والفرقة فإن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين أبعد من أراد بحبوحة الجنة فليلتزم الجماعة » (٢) . وقال « من فارق الجماعة قيد شبر فقد خلع ربعة الإسلام من عنقه » (٣) ، وقال أيضاً : « المؤمن للمؤمن كالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضا » (٤) . وقالوا يارسول الله أرأيت إن كان علينا أمراء يمنعون حقنا ويسألون حقهم ؟ فقال : « اسمعوا وأطيعوا فإنما عليهم ماحملوا وعليكم ماحملتم » (٥) لكنه لاينبغي أن يفهم من هذا وجوب الطاعة لهم ولو أمروا بمعصية إذ نهى الرسول عن ذلك فقال : « السمع والطاعة على المرء المسلم فيما أحب وكره مالم يؤمر بمعصية فإذا أمر بمعصية فلاسمع ولاطاعة » (١) .

لكن للمرء أن يلجأ إلى العزلة في الظروف الاستثنائية كأن يعم الفساد في المجتمع ويعجز المرء عن مقاومته مع الخوف على النفس من أن يصيبها هذا الفساد ، ولهذا قال الرسول على « يوشك أن يكون خير مال المسلم غنم يتتبع بها شعف الجبال ومواقع القطر يفر بدينه من الفتن »(٧) وقال أيضاً : « تكون فتن القائم فيها خير من اليقظان واليقظان فيها خير من القائم والقائم فيها خير من الساعى فمن وجد ملجأ أو معاذاً فليستعذ »(٨)

<sup>(</sup>١) رياض الصالحين ، فضل صلاة الجماعة ص ٤٠٦ .

<sup>(</sup>٢) التاج جـ ٥ - باب الانضمام إلى الجماعة ص ٣٠٨ .

 $<sup>\</sup>cdot$  ۳۰۸ ص  $\cdot$  ۳۰۸ ص  $\cdot$  ۳۰۸ ص  $\cdot$  ۳۰۸ ص  $\cdot$  ۳۰۸ ص ۳۰۸ ص ۳۰۸ ص

<sup>(</sup>٦) فتح الباري جـ ١٦ - كتاب الأحكام باب السمع والطاعة ص ٢٤٠٠

<sup>(</sup>٧) رياض الصالحين - باب العزلة من فساد الناس ص ٢٦٥٠

<sup>(</sup>٨) صحيح مسلم جـ ١٨ ص ٨ - كتاب الفتن .

أما في غير هذه الظروف الاستثنائية فيجب الاختلاط لأن الاختلاط فضيلة إنسانية وهو ضرورة لتكامل الإنسان وتفادي كثير من الأضرار الناتجة عن العزلة ولهذا قال الرسول على أذاهم أذا كان مخالطا الناس ويصبر على أذاهم خير من المسلم الذي لايخالط الناس ولايصبر على أذاهم »(١) ، وقال : « المؤمن ألف مألوف ولاخير فيمن لايألف ولايؤلف وخير الناس أنفعهم للناس »(٢) .

وقد ذكر الغزالي كثيراً من فوائد المخالطة منها التعليم والتعلم ، والنفع والانتفاع والتأديب والتأدب ، والاستئناس والإيناس والتجارب ، وذكر كثيراً من مضار العزلة النفسية والخلقية فيقول مثلاً : « إن الإنسان بالمخالطة يجرب نفسه وأخلاقه وصفات باطنه وذلك لايقدر عليه في الخلوة · فالصبي إذا اعتزل بقى غراً جاهلاً (٣) · وكل غضوب أو حقود أو حسود إذا خلا بنفسه لم ينشرح منه خبثه وهذه الصفات مهلكات في أنفسها يجب إماطتها وقهرها ولايكفي تسكينها بالتباعد عما يحاكيها · فمثال القلب المشحون بهذه الخبائث مثل دُمًل عتلي ، بالصديد والمدة وقد لايحس صاحبه بألمه مالم يتحرك أو يمسه غيره فإن لم يكن له يد تمسه أو عين تبصر صورته ولم يكن معه من يحركه ربا ظن بنفسه السلامة ولم يشعر بالدمل في نفسه واعتقد فقده · ولكنه لو حركه محرك أو أصابه مشرَط حجام لانفجر منه الصديد وفار فوران الشيء المختنق إذا حبس عن الاسترسال فكذلك القلب المشحون بالحقد والبخل والحسد والغضب وسائر الأخلاق

۲) التاج جـ ٥ ص ٥١ . (٢) كشف الخفاء ومزيل الألباس جـ ٢ ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٣) ينبغي أن ننبه هنا إلى أن الاختلاط يجب أن يكون مع أصحاب الخلق وخاصة بالنسبة إلى الأولاد لأن الاختلاط بالناس الفاسدين من أهم أسباب الفساد الخلقي ·

الذميمة إنما تنفجر من خبائثه إذا حرك »(١) ويقول أيضا : « إن المخالطة ارتياض بمقاساة الناس والمجاهدة في تحمل أذاهم كسراً للنفوس وقهراً للشهوات وهي من الفوائد التي تستفاد بالمخالطة وهي أفضل من العزلة في حق من لم تتهذب أخلاقه »(٢) ، ولم يكن الغزالي هو وحده الذي تكلم عن مضار العزلة ، بل هناك علماء النفس الذين هاجموا العزلة وتكلموا عن مضارها · فهذا وهورني» يرجع أحد أسباب القلق في الحياة إلى العزلة (٣) وهذا دور كايم يرجع أحد أسباب التلقية إلى العزلة ويقول إن المجتمع (٤) ويرجع وليم مكدوجل بعض العيوب الخلقية إلى العزلة ويقول إن المعاشرة والاجتماع وسيلة للقضاء على مثل هذه العيوب (٥) ، ولهذا كان الإسلام حكيما عندما ربط الفرد بالمجتمع ربطا كربط العضو بالجسم فقال الرسول على « مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى »(٢) .

وتشويقاً إلى الاجتماع وتنفيراً من العزلة والافتراق قال تعالى : {واعتصموا بحبل الله جميعاً ولاتفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون ولاتكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا

 <sup>(</sup>١) إحباء علوم الدين جـ ٢ ص ٢٤١ .
 (٢) المرجع نفسه جـ ٢ ص ٢٣٨ .

٣) الصحة النفسية . الدكتور مصطفى فهمى ط ٢ ص ١٩١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ص ٥٤ .

<sup>(</sup>٥) الأخلاق والسلوك في الحياة . وليم مكدوجل . ترجمة جبران سليم ابراهيم ص ٢١١٠ ·

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم بشرح النووي - باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم - جـ ١٦ ص ١٣٩٠.

من بعد ماجاءهم البينات وأولئك لهم عذاب عظيم  ${(1)}$ ، وقال الرسول هم عذاب عظيم  ${(1)}$  وقال الرسول التحالي واثنان خير من واحد وثلاثة خير من اثنين وأربعة خير من ثلاثة فعليكم بالجماعة فإن الله لن يجمع أمتي إلا على هدى  ${(1)}$ .

من هذا كله يتبين لنا أن قيمة الجماعة أعظم من قيمة الفرد من حيث إنها مجموع القيم من جهة ومجموع العقول من جهة أخرى ثم إن المجتمع ضرورة للفرد إذ إنه بحاجة إليه من الناحية النفسية ومن ناحية القوة ·

ولكن هل معنى هذا أن الفرد مجرد وسيلة لتحقيق أغراض الجماعة أو أن قيمته ينبغي أن تقاس بمدى مايحقق من هذه الأغراض ويسعى لها ؟

الحقيقة ينظر الإسلام إلى الفرد باعتباره عضواً مستقلاً في المجتمع له كرامة وحرية ومسئولية . زد على هذا أن مسئوليته لاتقتصر على نفسه بل تتعدى إلى المجتمع أيضاً . ولايصح أن يتخذ الإنسان وسيلة لمآرب أخرى لأنه غاية في ذاته ولهذا قال الرسول على لأبي هريرة « ياأبا هريرة إذا استطعت أن تلقى الله خفيف الظهر من دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم فافعل تكن من المقربين ولاتتخذن أحداً من خلق الله غرضاً فيجعلك غرضا لشرر جهنم يوم القيامة » (٣) .

كذلك لم يجعل المجتمع مجرد وسيلة لتحقيق الأهداف الفردية ولهذا لا يصح استغلال المجتمع لتحقيق المنافع الشخصية أو الأغراض الأنانية .

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۰۳ ، ۲۰۵

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد عن أبي ذر وانظر كذلك تحفة الأحوذي بشرح الجامع الترمذي جـ٦ ص ٣٨٧

<sup>(</sup>٣) فيض القدير جـ ٦ ص ٣٨٨ ٠

إذن فلكل من الفرد والمجتمع شخصية وكرامة مستقلة ولكن هناك ارتباطا بينهما من ناحية أخرى وهي أن السلوك الأخلاقي لايمكن أن يتصور إلا بوجود طرفين أحدهما مبدؤه والآخر منتهاه ، أحدهما معط والاخر آخذ ، أحدهما قاصد فاعل والآخر مقصود مفعول له . فمثلا الإنسان الذي يريد فعل الخير لايمكن أن يريد الفعل نفسه وإنما يريد إيصال نفع بسببه إلى الآخر ، إذن الغاية من الفعل ليس الفعل ذاته ، وإنما ذات شخص آخر سواء كان الفاعل فردا أو جماعة ، إذن لايمكن تصور أحدهما دون الاخر من الناحية السلوكية حتى إن عمل الإنسان لنفسه يمكن أن ننظر إليه من زاوية اجتماعية ، لأنه عضو في المجتمع وكل عمل يعود عليه نفع أو ضرر يتردد صداه في المجتمع .

إذن فمن العسير أن نضع حدوداً حاسمة بين مانسميه الأخلاق الفردية والأخلاق الاجتماعية ، ولا يمكن تصور ذلك إلا من ناحية واحدة وهي ناحية الغاية الأخلاقية ، فإذا اتخذت الذات الفاعلة الغاية من سلوكها تحقيق أمر لنفسها دون مراعاة الغير عند اتخاذ الغاية وعند اتخاذ الوسائل لتحقيق تلك الغاية ، وإذا خرج هذا السلوك من الأخلاق من حيث الظاهر لكن من حيث الواقع تبقى هناك صلة ، ذلك أنه ما من عمل يقوم به الإنسان لنفسه إلا وكان لغيره منه نصيب إن خيراً فخير وإن شراً فشر ،ولنضرب لذلك مثلا بالرجل السكير فالسكير لايستطيع الاحتجاج بأنه حر في أن يحقق لنفسه ضربا من المنفعة ، إذ إن عمله يعود على نفسه وعلى ذريته وعلى المجتمع بالضرر ، وكل سلوك ضار بصاحبه ضار بغيره ولو بطريق غير مباشر ، هذه حقيقة يدركها من يدرسها دراسة علمية واعية .

من هذا كله نستطيع أن نحكم بأن كل سلوك وكل عمل له صفة أخلاقية

فردية واجتماعية معا ، وذلك بصرف النظر عن سمته الغالبة وعما يتراءى للناس من مظهره الخارجي .

لكن هل النظام الأخلاقي في الإسلام يراعي مصلحة الفرد أو مصلحة الجماعة من الناحية التشريعية ؟ ليس من الممكن أن نؤكد بصفة عامة أنها أخلاق فردية فحسب أو أخلاق اجتماعية .

# ثالثاً: أنواع الأخلاقيات في إطار الأخلاق الإسلامية .

نستطيع أن نفرق بين ثلاثة أنواع متميزة من الأخلاق في هذا المجال في إطار أخلاقي في الإسلام ·

# النوع الأول : ينزع منزعاً فردياً :

رأينا أن السلوك لايوصف بأنه أخلاقي إلا إذا كان يتسم بالغيرية ، ولو كان الهدف منه الذات الفاعلة نفسها ، وبقدر ماتجرد من الأنانية واتسم بالغيرية كان الهمدف منه الأخلاقية فيه أبرز وأوضح ، وإذا كان الأمر كذلك ، فكيف يصح لنا أن نصف السلوك الفردي الذي يدور حول الذات الفردية وحدها بأنه سلوك أخلاقي ؟ وكيف نجمع الفردية الأنانية والغيرية في آن واحد ؟

هذا يمكن جمعه وتصوره من الناحية النظرية والعملية معاً ، ولتجسيد هذه الفكرة يمكن أن نضرب لذلك مثلاً بالشخص المنتحر فهو من ناحية فاعل ومن ناحية أخرى مفعول ، ومن الناحية الغائية أصبحت الذات الفاعلة نفسها وسيلة وغاية في الوقت نفسه ، إذ يمكن أن نتصور الذات فردين من هذه الزاوية لوجود الطرفين في السلوك مع الغاية ، ونستطيع تقويم أي سلوك من هذا القبيل بالمعايير الأخلاقية : فالانتحار هنا فعل شر وغير أخلاقي لأنه فعل هدام وليس بناء وهو يهدف إلى هدم شيء قيم هو إنسان ثم إنه يصدر بنية إعدام قيمة .

ثم إن النفوس في نظر الإسلام متساوية من حيث الأصل وهي ملك الله فلايحق لأحد أن يتصرف فيها ، ولو في نفسه كما يشاء ، بالإهمال ، أو الإهدار ولهذا فالإنسان يلقى عقاباً من الله على إهدار نفسه كما يعاقب على إهدار نفس غيره ، لذا حرم الانتحار فقال تعالى : { ولاتقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيما } (١١) . وقال الرسول على «كان فيمن كان قبلكم رجل به جرح فجزع فأخذ سكيناً حز بها يده فما رقاً الدم حتى مات قال الله تعالى بادرني عبدي بنفسه حرمت عليه الجنة »(١) .

هذا من ناحية الإضرار بالنفس بقصد أو بغير قصد ، أو من زاوية النظر إلى العمل الفردي الشخصي غير الأخلاقي ، ولننظر إلى العمل الشخصي النافع أو الأخلاقي ولنضرب لذلك مثلا بشخص آخر يعتني بصحته ويهدف من وراء ذلك إلى القيام بأعمال يعود نفعها على نفسه وعلى غيره ، فالاعتناء بالصحة عمل شخصي ولكنه عمل بناء بصرف النظر عن غايته ، وكما أنه مفيد نافع لذاته فهو مفيد لغيره أيضا ، لأن الناس الآخرين ينتفعون من صحته وأعماله بطريق غير مباشر وإن لم يكن قد قصد ذلك ، هذا إلى أنه متى قصد منه خدمة الناس اعتبر هذا العمل أخلاقيا من ناحيتين معا : من ناحية المظهر ومن ناحية المعنى لأنه يهدف إلى دوام قيمة من ناحية وإيصال قيم إلى الآخرين من ناحية أخرى ولهذا قد عد الرسول عليها عن ناحية وإيصال قيم إلى الآخرين من ناحية أخرى ولهذا قد عد الرسول عليها فإن فضل شيء فلأهلك فإن فضل عن أهلك شيء فلذي قرابتك فإن فضل عن ذي قرابتك شيء فهكذا وهكذا »(٣).

۲۹ النساء: ۲۹ . (۲) التاج - باب أظلم الناس من يظلم نفسه ، ج ٥ ص ٢٣ .

۳) صحيح مسلم تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى جـ ۲ ص ۱۹۲ .

بل إن الإسلام عد كل عمل إيجابي بناء ، ولو كان من الأعمال العادية عملاً أخلاقياً خيراً ، مادام يتم ذلك بنية الخير ، بن إن إشباع المرء لحاجاته الأولية يعد خيراً بتلك النية الخيرة .

نخلص من هذا كله إلى أن عمل الإنسان لنفسه على اعتبار أنه فرد من المجتمع له قيمة أخلاقية لأنه مكلف برعاية هذه النفس وحفظها وهذا يعد عملا أخلاقيا اجتماعيا من ناحيتين الأولى أنه بذلك يؤدي واجبا إلهيا .

والثانية أنه بذلك يضع حجراً سليماً في بناء المجتمع لأن سلامة هذا المجتمع متوقفة أيضاً على سلامة أفراده ولهذا كان الرسول على الغاية عندما شبه في الحديث السابق المجتمع بالجسد الواحد ، والأفراد بالأعضاء (١) إذن عمل الإنسان الشخصي يدخل من هذا الزاوية في إطار الأخلاق الفردية ، وإن لم يخل في الوقت نفسه من صبغة اجتماعية .

## النوع الثانى : ينزع منزعاً اجتماعياً :

وهذا النوع ينقسم إلى قسمين :

القسم الأول ، هو الأعمال التي يقوم بها مجموعة من الناس بقصد تحقيق غايات تتصل بهم أو بغيرهم وهذا النوع من الأخلاق منه واجب ومنه ماليس واجبأ فالدفاع عن الدين والوطن ضد الاعتداءات الخارجية واجب اجتماعي وليس المسئول عنه هنا فرداً معيناً أو طائفة معينة بل المسئول كل المجتمع وكل فرد قادر على الدفاع ولهذا قال تعالى : { قاتلوا المشركين كافة كما يقاتلونكم كافة } (٢)

٣٦ : التوبة : ٣٦ .

وكذلك قتال العابثين بأمن المجتمع ونظامه سواء كانت هذه الجماعة الخارجة من المسلمين أو غير المسلمين ؛ ولهذا قال تعالى : { إنما جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فساداً أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض ذلك لهم خزي في الدينا ولهم في الآخرة عذاب عظيم }(١) . ويصبح هذا الواجب عينياً في كلتا الحالتين إذا لم يتم إلا بمشاركة الجميع ، ويدخل في هذا القسم كل تعاون جماعي في سبيل الخير إذا كان عمله يحتاج إلى هذا التعاون { وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان }(٢) .

أما القسم الثاني فهو كل الأعمال التي يقوم بها المرء من أجل الغير بإرادة مخلصة لإيصال الخير إلى الغير ، وهذا الشرط الأخير هو الفيصل الحاسم بين السلوك الفردي والاجتماعي بين السلوك العادي والسلوك الفاضل · أو السلوك الأخلاقي وغير الأخلاقي .

ذلك أنه لو قصد من إيصال هذا الخير مقابلا – أيا كانت صورته – المن أو التظاهر . الخ فإن هذه العملية لاتعد عملية أخلاقية وإنما تعد – كما قلنا صفقة تجارية وإلا فما الفرق بين تاجر يعطي البضاعة ويطلب بدلها نقدا أو تعويضاً وبين هذا الإنسان الذي يريد مقابل عمله شيئاً آخر بل قد يكون ضرر هذا أكثر بالنسبة للغير لأنه ربما كان هذا يريد من مساعدته مقابلا أكثر مما يستحق عمله فهو بذلك يكون مرابياً لأن إرادة الربا ربا أيضاً .

ومن هنا نرى أن كثيراً من الهدايا والمساعدات تجلب الخصومة والفرقة بين

۲) المائدة : ۳۳ - (۲) المائدة : ۲ -

الناس لأن هؤلاء عندما لايحصلون على رغباتهم يلومون أولئك ويمنون عليهم ، ولهذا كله قد منع الإسلام اتخاذ الأخلاق مآرب شخصية ووسائل تجارية ، فقال تعالى : { لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذي  ${}^{(1)}$  ووعد بمكافأة الذين لايبتغون من وراء أعمالهم الخيرة المقابل أو المن فقال { الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لايتبعون ما أنفقوا منا ولا أذى لهم أجرهم عند ربهم  ${}^{(1)}$ .

ومتى أردنا تقويم الأخلاقين الفردية والاجتماعية وجدنا أن الثانية أكثر التصاقأ بالتفكير الأخلاقي من الأولى ، من حيث المفهوم ومن حيث الغاية أيضا ذلك أن المقصود من الأولى خير الفرد في الدرجة الأولى بخلاف الثانية إذ المقصود منها خير المجموع في الدرجة الأولى ، كما أن الأولى مهما كانت غايتها خيرة فإنها أكثر تعرضاً للتهمة بالأنانية ، ثم إن خير المجموع أفضل من خير الفرد بصفة عامة ، لأن الفرد وخيره يعتبر قيمة واحدة بالنسبة إلى الجماعة التي الفرد بصفة عامة ، لأن الفرد ولهذا فإن الثانية ينبغي أن ترجح منطقيا في التنظيم الأخلاقي للحياة الإنسانية وإن كان لايقتضي ذلك بصفة عامة إهدار قيمة الفرد في سبيل خير المجموع ، وجعله مجرد وسيلة في يد الجماعة لتحقيق النفع لها ؟

وينبغي أن نفرق هنا بين حالتين حالة الضرورة وحالة الحرية ، فإذا اقتضى الأمر في الحالة الأولى إهدار قيمة الفرد أو مصلحته من أجل إنقاذ قيمة الجماعة ومصالحها فلا مانع من ذلك بل هو واجب ولهذا يجب التضحية بالنفس في سبيل الدفاع عن الدين والوطن ضد الاعتداء الخارجي أو الداخلي ويجب ترجيح مصلحة الجماعة على مصلحة الفرد إذا كانت مصلحته تعوق تحقيق مصلحة الجماعة .

۲۹۲ : ۲۹۲ . (۲) البقرة : ۲۹۲ .

فمثلا إذا كان فتح الطريق يقتضي هدم بيت واحد من الناس فليهدم ويعوض إذا كانت الجماعة قادرة على التعويض ، ولايحق كذلك للفرد احتجاز واستملاك المنافع العامة (١) ، ولكن لاينبغي أن يفهم من هذا أن من حق مجموعة من الناس إذا اقتضت مصلحتهم المادية قتل إنسان وأخذ ماله ، هذا شيء ومانقوله شيء آخر .

وفي الحالة الثانية . يفضل العمل من أجل الجماعة على العمل من أجل فرد واحد ، فلاشك أن إيثار الغير على النفس في الخيرات من أجل الفضيلة هو عين الفضيلة وهو عين الأخلاق ولهذا مدح الله الإيثار فقال : { والذين تبؤءوا الدار والإيمان من قبلهم يحبون من هاجر إليهم ولايجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفهسم ولو كان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون } (٢) .

ولاينبغي أن يفهم هنا تعارض بين هذه الآية وبين قول الرسول على السابق أبدأ بنفسك في الإنفاق إذ إن الحديث في حالة الضرورة فيما إذا كان الإيثار فيه هلاك لنفسه فالإنسان قد يعطي مالديه من القوت وهو قوام حياته ولايأكل منه حتى يمرض أو يموت وذلك إيثاراً للفضيلة ، ولهذا قال تعالى : { ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوماً محسوراً } (٣) لأن الحفاظ على الحياة فضيلة أيضاً كما بينا ولأن قيمة النفس أغلى من قيمة الإنفاق في مثل هذه الحالة ، إذن مهما يكن من تعارض بين الفردية والغيرية في الظاهر

<sup>(</sup>١) المغنى لابن قدامة جـ ٥ ص ٤٨٦ .

۲۹ : ۱۹ (۳) الإسراء : ۲۹ (۳) الإسراء : ۲۹ (۳)

فلابد من الاعتراف بهما معا في الحياة العملية مع التنسيق بينهما ·

حقا إن التنسيق بينهما من الصعوبة بمكان ولكن التنسيق أمر لامفر منه ولقد استطاع الإسلام تحقيق ذلك التنسيق وذلك بإعطاء كل منهما قيمة مع ترجيح الغيرية بالجبر أحياناً والاختيار أحياناً أخرى ومع ترجيح الأنانية أيضا في الحالات ثم ترك حرية الترجيح لأحد الأمرين إلى ضمير الفرد في بعض الحالات في الحياة العامة .

وخلاصة القول إن الإسلام اعتبر الفرد الحجر الأساسي في المسئولية مسئوليته عن نفسه ومسئوليته عن غيره وقد حدد له حقوقاً وفرض عليه واجبات وترك له مجالا لحرية العمل يكافأ إن عمله ولايعاقب إن تركه .

وأخيراً فإن المرء متى أدى واجباته الأخلاقية نحو نفسه أو غيره بروح من الإخلاص فإن سلوكه يعد سلوكا أخلاقيا ، ولهذا قال الرسول على «عجبا لأمر المؤمن إن أمره كله خير وليس ذلك إلا للمؤمن ، إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له وإن اصابته ضراء صبر فكان خيراً له »(١) وقال أيضاً «على كل مسلم صدقة قيل أرأيت إن لم يجد قال يعمل بيده فينفع نفسه ويتصدق قيل أرأيت إن لم يستطع قال يعين ذا الحاجة الملهوف قيل أرأيت إن لم يستطع قال يأمر بالمعروف أو الخير قيل أرأيت إن لم يفعل قال يمسك عن الشر فإنها صدقة»(١).

# النوع الثالث: أخلاقيات الحاكم المسلم

قد يبدو هذا التقسيم غريبا لأول وهلة ولاسيما إذا نظرنا إليه من زاوية

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الزهد والرقائق جـ ١٨ ، ص ١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم بشرح النووي - كتاب الزكاة - باب كل نوع من المعروف صدقة ص ٩٤ .

الأخلاق التقليدية الشائعة غير أن من يتأمل في النصوص الإسلامية ويتحقق في فحص التفكير الأخلاقي في الإسلام يجد ذلك حقيقة ويجد فيه حكمة ·

وإذا نظرنا إلى هذا النوع من الأخلاق من زاوية الفردية والاجتماعية وجدناه وسطا بينهما ، ذلك أن الحاكم من حبث أنه فرد من المجتمع ينبغي أن يتصف بما يتصف به أي فرد ومن حيث أنه يمثل جماعة فينبغي أن يكون رمزأ مثالياً لإرادة وأخلاقية هذه الجماعة في شخصيتها وفي تنفيذ قوانينها ، ونتيجة لذلك فقد تحمل مسئوليات تتجاوز حدود مسئوليات أي فرد آخر وأصبح هناك فرق بين عمله وبين عمل غيره ومن ثم اقتضى الأمر الالتزام ببعض الأخلاقيات الخاصة به بصفته حاكما ولاأقصد من الحاكم رئيس الدولة فحسب ، بل أقصد أيضا كل من يتولى وظيفة اجتماعية تتصل بتحمل مسئوليات تتجاوز حدود مسئوليات الفرد العادي ، ومن ثم كان عليه أن يتصف ببعض أخلاقيات خاصة ، وأهم هذه الأخلاقيات مايلي :

# ١ - فضيلة العدالة في الحكم (١):

العدالة فضيلة في مجال الحكم وقصاص في مجال المعاملة ، والعادل محدوح في المجال الأول وليس بممدوح ولابمذموم في المجال الثاني والحاكم مطالب بالعدالة وملزم بها بينما غير الحاكم مخير بين أخذ حقد كاملا بالتساوي وبين التجاوز عنه أو عن بعض حقد وإذا عفا يكون فاضلا وإن لم يعف لايكون فاضلا ولايكون كذلك ظالما : ذلك أن الإسلام قد حدد موقفه في ثلاثة تصرفات أخلاقية في كذلك ظالما : ذلك أن الإسلام قد حدد موقفه في ثلاثة تصرفات أخلاقية في والتومية ص ٢٧ وكتابه الآخر نظرات في القرآن ص ٦٧ ومعالجتي لهذه النقطة في ضوء فكره في هذين المرجعين السابقين .

التعامل الاجتماعي ، فالأولى الأثرة : وهي مذمومة عموما إلا فيما يتعلق باسترداد الحقوق لأن الأمر إذا كان متعلقا بالمال فاسترداد المرء لأكثر من حقه ظلم لأنه يعتبر غصبا أو ربا والثانية : الإيثار وهو التجاوز عن حقه أو بعضه وهذا فضيلة لأنه صدقة ، والثالثة : العدالة وهي أن يأخذ حقه دون زيادة أو نقصان وهذا ليس بفضيلة ولا برذيلة ، ولهذا ذم الله السلوك الأخلاقي الأول وأشاد بالثاني وسكت عن الثالث في قوله تعالى { وجزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفا وأصلح فأجره على الله إنه لايحب الظالمين ولمن انتصر بعد ظلمه فأولنك ماعليهم من سبيل إغا السبيل على الذين يظلمون الناس ويبغون في الأرض بغير الحق أولئك لهم عذاب أليم }(١) ، ونجد الروح نفسها في آية الربا قال تعالى : {ياأيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا مابقى من الربا إن كنتم مؤمنين فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله وإن تبتم فلكم رؤوس أموالكم لاتظلمون ولاتظلمون وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة وأن تصدقوا خير لكم إن كنتم تعلمون}<sup>(٢)</sup> وأوضح من هذا كله قوله تعالى : { ياأيها الذين آمنوا كتب عليكم القصاص في القتلي الحر بالحر والعبد بالعبد والأنثى بالأنثى فمن عفى له من أخيه شيء فاتباع بالمعروف وأداء إليه بإحسان ذلك تخفيف من ربكم ورحمة فمن اعتدى بعد ذلك فله عذاب أليم }<sup>(٣)</sup> .

هذا دليل نقلي والدليل العقلي يقتضي أيضاً ألا يكون في العدالة فضيلة وقيمة أخلاقية في هذا المجال ، لأنه لم يفعل شيئاً سوى أن أخذ حقه كاملا ، فالفضيلة تأتي من الإيثار وليس في ذلك إيثار ولاعمل من أجل الغير اللهم إلا

<sup>(</sup>١) الشورى : ٤٠ – ٤٤ .

 <sup>(</sup>۲) البقرة : ۲۷۸ – ۲۷۹ .
 (۲) البقرة : ۱۷۸ -

أنه اعتدل في معاملته لغيره فلم يظلم ولم يتعد حدود حقه في مظلمته . أما العدالة في ميدان الحكم فقد جاء الثناء على العادل ووعد الله له بالمكافأة الجزيلة في الآخرة ؛ لأن العدالة هنا منتهى الأخلاق وعدمها منتهى الظلم ، وقد وردت نصوص كثيرة في القرآن والسنة تدعو الحكام إليها وتشوقهم وتحرضهم عليها وتنذرهم من الخروج على العدالة بالعقاب والعذاب الأليم ، من هذه النصوص قوله تعالى : { إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر } (۱) { إعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله } (۲) { وإن حكمت فاحكم بينهم بالقسط إن الله يحسب المقسطين } (۳) .

وقال الرسول على « من طلب قضاء المسلمين حتى يناله ثم غلب عدله جوره فله الجنة ومن غلب جوره العدل فله النار » (٤) وقال « سبعة يظلهم الله في ظله يوم لاظل إلا ظله الإمام العادل وشاب نشأ في عبادة الله · · · » (٥) . وقال « أهل الجنة ثلاثة ذو سلطان مقسط متصدق موفق ورجل رحيم رقيق القلب لكل ذي قربي ومسلم ، وعفيف متعفف ذو عيال » (٦) .

وهكذا نجد الفرق بين المقامين مقام الحكم ومقام المعاملة العادية ، ولقد فرق الدكتور محمد عبد الله دراز أيضاً بين المقامين فقال : « فمقام الحكم هو مجال العدل الدقيق الصارم ومقام المعاملة هو مجال العفو والمسامحة والمكاومة والمجاملة »(٧) .

 <sup>(</sup>١) النحل: ٩٠ . (٢) المائدة: ٨٠ (٣) المائدة: ٤٢ .

<sup>(</sup>٤) التاج جـ ٣ - ص ٥٨ - الله مع القاضي العادل ·

 <sup>(</sup>٥) التاج جـ ٥ - العدل أساس الملك ص ٧٦ ·

<sup>(</sup>٧) في الدين والأخلاق والقومية . د. محمد عبد الله دراز ، ص ٣٣ ·

هذا فيما يتعلق بالحاكم بصفة الحاكم في مجال الحكم والقضاء ولكن الأمر يختلف فيما يتعلق بحقوقه الخاصة في مجال التعامل الاجتماعي فالتجاوز عن حقه هنا يعتبر فضيلة بل أكبر من فضيلة تسامح أي إنسان لأنه بالرغم من سلطته ونفوذه يتخلى عن حقوقه ويتسامح فيها ، فالعفو عند المقدرة أكثر فضيلة منه عند العجز والفرق بين المجالين أن الحقوق في المجال الأول حقوق الناس وهو مكلف برد الحقوق إلى أصحابها وليس له حق في التجاوز عنها بالمحاباة لقرابة أو شفاعة أو لمركز ، ولهذا فلم يقبل الرسول على شفاعة أسامة بن زيد في إقامة الحد على المرأة المخزومية التي سرقت قائلاً « أيها الناس إغا هلك الذين من قبلكم إنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها »(١) .

وأما الحقوق في المجال الثاني فمن حقه التصرف فيها كما يشاء بالاسترداد أو بالعفو ·

وهكذا نجد أن أخلاقية العدالة تختلف من الحاكم إلى غيره من حيث الفضيلة ومن حيث المسئولية أيضاً .

٢ – ومن أخلاقيات الحاكم المسلم أيضاً عدم قبوله الهدية ممن يشمل عليه حكمه وسلطانه لأن قبول الهدية يكون موضع سوء الظن من الناس لمحابة الحاكم للمهدي ، ولأن الإهداء إلى الحكام يكون غالباً مصحوباً بالغرضية ويفيد الرشوة ثم إن الحاكم الذي يقبل الهدية يتأثر غالباً بالميل إلى الذي أهداه في القضايا والخصومات ، ولهذا منع الرسول على قبول ولاته وعماله الهدايا عندما حدث أن

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي جـ ٣ ص ١٣١٥ ٠٠

أحد عماله قدم بصدقات جهة من الجهات وقال للرسول هذا لكم وهذا لي قد أهدي لي ، فلا لي فقال الرسول عليه « مابال عامل أبعثه فيقول هذا لكم وهذا أهدي لي ، فلا قعد في بيت أبيه أو في بيت أمه حتى ينظر أيهدى إليه أم لا ، والذي نفس محمد بيده لاينال أحد منكم منها شيئاً إلا جاء به يوم القيامة يحمله على عنقه بعير له رغاء أو بقرة لها خوار أو شاة تَيْعَر »(١) وقال بعض العلماء إنها لسحت وأن ماأخذ عليه رده إلى مهديه فإن تعذر فإلى بيت المال(٢).

٣ – لقد جاء في أدب القاضي صفات كثيرة خاصة به ينبغي أن يتحلى بها في مجلسه ومعاشرته مع الناس ونذكر منها : كراهة مباشرته البيع والشراء ، وألا تخل تصرفاته العامة مع الناس بالوقار والرزانة والنزاهة . ومن أدبه أن يسوي بين الخصوم في المقابلة ولو كان أحدهم عدوه ، في الالتفات واللحظ والخطاب والدخول عليه والإنصات وماإلى ذلك (٣) .

٤ - خاصية المسئولية الأخلاقية للحاكم · إجبار المحكومين على تطبيق
 الأخلاق ·

لقد بينا في المسئولية مدى مسئولية الفرد عن سلوك الغير ولكن هناك فرقاً بين تلك المسئولية الغيرية للشخص العادي وبين مسئولية الحاكم عنها ، ذلك أن الفرد العادي لايستطيع إجبار الناس على تطبيق المبادىء الأخلاقية في الحياة العامة لأنه لايملك هذه السلطة بخلاف الحاكم فإنه مالكها وقد خوله هذا المجتمع فلايكون له العذر بالعجز وإذا لم يطبق ذلك لعدم إيانه بهذه المبادىء يكون كافراً

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم جـ ١٣ - كتاب الإمارة - باب تحريم هدايا العمال ص ٢١٩٠٠

<sup>(</sup>٢) المغنى لابن قدامة ج١٠٠ - كتاب القضاء ص ١٦٢٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ١٦٣ - ١٦٥ .

{ ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الكافرون } (١١) لأن الآية السابقة قد وصفتهم بالكفر لعدم إيمانهم بتبك المبادىء ·

وإذا ترك ذلك إهمالاً أو ظلماً فيكون ظالماً  $\{$  ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولنك هم الظالمون  $\}^{(1)}$  ومعلوم أن هذه الآية قد نزلت بعد آية القصاص وإذا لم يطبق القصاص يظلم الناس بعضهم بعضاً ويتعدون أكثر مما يتعدى عليهم وينتشر الثأر وهذا ظلم والسكوت على الظلم ظلم أيضاً والقصاص يمنع الظلم لأنه يمنع تجاوز الحدود في القود ، ولهذا قال تعالى  $\{$  ولكم في القصاص حياة ياأولى الألباب  $\}^{(1)}$  وإذا أراد انتشار الفساد من عدم تنفيذ ذلك يكون فاسقاً  $\{$  ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون  $\}^{(1)}$  لأن إرادة الفساد فسق  $\{$  إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم في الدنيا والآخرة  $\}^{(0)}$  والدليل على صدق مانذهب إليه سياق هذه الألفاظ نفسها فهي تعبير عما يدور في نفوس أولئك الحكام الذين لايطبقون تلك المبادىء لوجود إحدى هذه الحالات في نفوس أولئك الحكام الذين يعتمه من تطبيق ذلك مع وجود إمكانات في أيديهم .

ولاينبغي أن يفهم من الحاكم هنا - رئيس الدولة فقط بل المقصود كل رئيس جماعة أو إدارة أو مؤسسة أو رب أسرة فكل واحد مسئول عن أخلاق مؤسسته أو إدارته أو بيته والسكوت على اللاأخلاقية مع قدرته على منعها يدل على اللاأخلاقية ، ثم إن الفرد العادي غير مسئول عن البحث عن مواضع الفساد لإزالته وإنما هو مسئول فقط بحسب قدرته التي ذكرناها عن فساد يراه ولم ينكره

۱۷۹ : ۱۲۹ . (۳) المائدة : ۲۵ . (۳) البقرة : ۱۷۹ .

 <sup>(</sup>٤) المائدة : ٤٧ - (٥) النور : ١٩ -

أما الحاكم فمسئول عن فساد المجتمع ومواضع الفساد فيه أيضاً ، ولهذا فقد جعل الرسول على عديث المسئولية – الذي ذكرناه في المسئولية – كل صاحب أمر وسلطة مسئولا عمن ينفذ عليه أمره وسلطانه اعتباراً من الأمير إلى رب الأسرة وقال عمر بن الخطاب: « والله لو أن ناقة انتكست في أصقاع العراق لكنت مسئولا عنها » لعدم تمهيده الطرق للمسافرين .

فمسئولية الحاكم أكبر وأوسع نطاقا من مسئولية أي فرد آخر وأن جزاءه كذلك أكبر ولهذا قال الرسول على « مامن عبد يسترعيه الله رعية يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته إلا حرم الله عليه الجنة » (١) وقال أيضاً « ما من أمير يلي أمر المسلمين ثم لايجهد لهم وينصح إلا لم يدخل معهم الجنة »(٢) .

والآن بعد هذه المعالجة لهذا الموضوع ننتهي إلى أن الإسلام يعتمد في تنظيمه الأخلاقي للحياة الاجتماعية على فلسفته الأساسية في قيمة الفرد والمجتمع والسلوك الأخلاقي نفسه · فالفرد له طبيعته وشخصيته المستقلة ومن ثم له قيمة مستقلة أيضاً وبناء على هذه الفكرة ينبغي احترام متطلباته الطبعية عن طريق إتاحة الفرص لتحقيقها ومن ضمن متطلباته أن يعيش في مجتمع من جنسه وذلك ضرورة وفطرة ·

ولكن الحياة في المجتمع تتطلب نظاماً أو أخلاقاً ؛ إذ لو تركت الحرية للفرد لتحقيق رغباته فيها فقد يستغل المجتمع لتحقيق مآربه وحاجياته ويتخذ المجتمع وسيلة وغرضاً ، وهذا النظام ينبغي ألا يسمح باستغلال الآخرين والإضرار

<sup>(</sup>١) التاج جـ ٥ - كتاب البر والأخلاق - باب اعظم الظلم ص ٢٢٠

۲۲) المرجع نفسه ص ۲۲ .

بهم في سبيل مصلحة الأفراد . ولكن ينبغي كذلك ألا يسمح للجماعة باستغلال أفرادها باتخاذهم وسائل لتحقيق أغراض وتسخيرهم لذلك إذ في ذلك إهدار لقيمة الإنسان ولهذا قال الرسول عليه « لاضرر ولاضرار »(١) .

إذن ينبغي أن تقوم هذه العلاقة بين الفرد والمجتمع على مبادئ أخلاقية من شأنها أن تمنع الاستغلال والتسخير من أحد الطرفين للاخر ومن شأنها أن تؤدي إلى التنسيق بين المتطلبات الاجتماعية والفردية وتؤدي في الوقت نفسه إلى حياة مستقرة آمنة مطمئنة ، هذا ومن الضروري أن تكون هناك سلطة تنفيذية لتنفيذ هذا النظام لإرغام الناس على احترامه ، وهذه السلطة يجب أن تخضع بدورها لمباديء أخلاقية حتى لاتستغل نفوذها وتصبح مجتمعاً مستغلاً داخل المجتمع الكبير فيعيش على حساب المجتمع حياة مترفة باستعباد أفراده واستغلالهم لنفسه ، إذن لابد من أن تكون هناك أخلاقية خاصة للحكام تمنعهم من الاستغلال والسطو وتلزمهم بتنفيذ ذلك النظام لتأمين الحياة الاجتماعية .

وهكذا فعل الإسلام لقد راعى هذه الأمور كلها في نظامه الخلقي وحدد أخلاقية الفرد وأخلاقية المجتمع ثم أخلاقية الحكام ووفقا لهذه الفلسفة الأخلاقية وضع نظامه التشريعي في شئون الحياة في المجالات المختلفة .

<sup>(</sup>١) الحديث الثاني والثلاثون من الأربعين النووية ·

# خاتسمية

أهم النتائج والتوصيات

خلال دراستنا للموضوعات السابقة خرجنا ببعض النتائج الهامة وهذه النتائج مجتمعة تبرز بصفة عامة خصائص الأخلاق الإسلامية ، ولاأريد هنا عرض جميع تلك النتائج عرضاً مفصلاً بل أرى الاقتصار على خلاصة ماهو ضروري وفيما يلى نذكر تلك النتائج الهامة :

أولاً : أهم النتائج :

- 1 -

توسيع الإسلام نطاق مفهوم الأخلاق وميدان العمل بها ،

وإعطاؤه الأهمية الكبري لها

فمن حيث المفهوم يدخل في نطاق الأخلاق كل سلوك إرادي صادر من إنسان راشد من حيث الخير والشر والحسن والقبح ، وليس السلوك هو الفعل الظاهر فحسب بل إن عمل القلب من النية والإرادة والاعتقاد يدخل في السلوك وتترتب عليه المسئولية والجزاء كما تترتب على الفعل المادي الظاهر إلا مااستثنى منه ، سواء كان هذا السلوك ينظم علاقة الفرد بنفسه أو بالناس أفراداً وجماعات أو بالكائنات الحية الأخرى .

ومن هنا تصبح الحياة كلها ميداناً للعمل الأخلاقي ذلك أنه ما من عمل إلا ويكون له صلة مباشرة أو غير مباشرة بجهة أو أكثر من الجهات المذكورة ·

وبناء على ذلك لابد من أن يخضع هذا السلوك لنظام ولمعيار يتحدد بحسب العلاقة بين الذات الفاعلة وبين الطرف الآخر الذي له صلة بها من حيث العمل ومن حيث الغاية أو من حيث العملية والغاية القصدية

والإسلام في كل ذلك لم يكن خيالياً في التنظيم الأخلاقي لسلوك الأفراد

والجماعات بل كان عملياً حيث إن هذا التنظيم يتسق تمام الاتساق مع قوانين الحياة والطبيعة فهو قد امتاز بذلك كله على بعض الأخلاقيات الفلسفية مثل الأخلاق المادية الوضعية والأخلاق الكانطية والأرسطية التي تحصر الأخلاق على العلاقة بين الإنسان والإنسان فقط (١) ويمتاز كذلك على بعض الأخلاق الدينية القديمة التي تقصر الأخلاق على مابين الإنسان وبين الله ويمتاز أخيراً على الأخلاق الاجتماعية بين الفرد والمجتمع (١) .

وهكذا نرى أن الأخلاق الإسلامية قد جمعت بين الأخلاق الفلسفية والدينية والاجتماعية معاً ولقد كان الرسول عَلَيْهُ صادقاً عندما قال : « إنما بعثت لأقم مكارم الأخلاق »(٣) وصدقه الله تعالى عندما قال : { وإنك لعلى خلق عظيم}(٤) .

- Y -

أصالة الأسس التي أقام عليها الإسلام نظامه الأخلاقي

لقد أقام الإسلام صرح الأخلاق على أسس لاغنى عنها ، ولننظر إلى مدى ضرورة كل واحد من الأسس السابقة .

فقد كان الأساس الميتافيزيقي والاعتقادي ضرورياً للأخلاق لأنه يوجه الإنسان إلى طريق الحق في التفكير وطريق الخير في السلوك ، ولأنه يعد أقوى إلزام للإنسان باتباع هذا الطريق أو ذاك .

<sup>(</sup>١) علم الأخلاق لأرسطو ، مقدمة بارتلمي ص ١٢٨ - ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) التربية الأخلاقية . دور كايم ، جـ ٨ – ٩ ·

۳) منتخب كنز العمال في هامش مسند الإمام أحمد جد ١ ص ١٣٢٠.

٤) القلم : ٤ -

وضرورة الأساس الواقعي والعلمي تظهر في أمرين أولها: أن مراعاة الواقع وقوانين الطبيعة الكونية عامة شرط أساسي حتى تكون الأخلاق واقعية ، وصالحة للتطبيق العملي في ظروف وأزمان مختلفة ، وثانيهما: أن هذا الأساس الواقعي دافع إلى الالتزام بالأخلاق على أساس أنها أسلم طريق يحقق المطالب الأساسية للإنسان ويوجهه إلى حياة فاضلة تتناسب مع مكانته ومركزه في الكون .

ولايخفى علينا أيضاً مدى ضرورة الأساس القائم على مراعاة الطبيعة الإنسانية لدوام النظام الأخلاقي ، ذلك أن أي نظام لايراعى هذه الطبيعة من حيث متطلباتها الضرورية وإمكاناتها العملية فلابد من أن يكون منبوذاً ومنافياً لهذه الطبيعة ولابد من أن يبوء بالفشل أخيراً .

والنظام الأخلاقي في الإسلام لم يكتف - كما رأينا - بمراعاة تلك الطبيعة من حيث حاجاتها وإمكاناتها بل وجهها نحو أفضل وأسمى حياة فيها سعادتها وفلاحها في العاجل والآجل .

وكذلك لا يكن الاستغناء عن أساس الإلزام والالتزام ، وخاصة إذا كان هذا الأساس قد جمع جميع عناصر الإلزام وكان مراعباً في ذلك طبيعة الإنسان وكرامته .

أما أساس الحرية والمسئولية فيحتمه التفكير الأخلاقي من ناحية ، ووضع الإنسان أمام خالقه من ناحية ثانية ثم تحمل الإنسان مسئولياته بنفسه عن جدارة وقبوله لأداء تلك الأمانة الأخلاقية عن اختيار وحرية ، وتوافر هذه الأمور مجتمعة في هذين الأساسين يوحي إلى الإنسان بالشجاعة الأدبية لتحمل

مسئولياته والقيام بواجباته الأخلاقية خير قيام لأنه قادر حر يستطيع القيام بها .

وأما أساس الجزاء فهو الذي يعطي للأخلاق - في الحقيقة - قيمة ومعنى إذ بدونه تصبح الأخلاق سلوكاً جافاً لايقوم على عدل ولايجذب الناس إلى العمل به والجزاء بقدر مايكون عاما ومتنوعا بقدر مايضفي على الأخلاق قيمة ومعنى وثراء .

ولهذا نرى أن الإسلام قد نوع الجزاء الأخلاقي وربط سعادة الإنسان وفلاحه به ، وقد شرحنا أصالة كل تلك الأسس وماأتى به الإسلام فيها من جديد وماأكمل فيها من نقص ، بحيث يمكننا القول عندما نقارنها بغيرها : إن الإسلام قد فاق الأخلاقيات الأخرى في هذه النقطة أيضاً ، من حيث تنوع وتعدد الأسس التي أقام عليها بناءه الأخلاقي ومن حيث الخصائص التي أضفاها على كل واحد منها .

#### **- "** -

وضع الإسلام معايير متعددة لقياس الأخلاق ولبيان قيمتها :

إن الإسلام لم يكتف بوضع معيار واحد لقياس العمل الأخلاقي كما فعلت كل أخلاقية أخرى إذ وضعت لنفسها معياراً واحداً . بل إنه نوع المعايير وقد بينا أهمها من قبل ، وهي الشرع والعقل ثم الإرادة والغاية والضمير الأخلاقي ، ولكن قد يرد هنا سؤال وهو هل تعدد المعايير يعد ميزة ؟ .

الجواب على ذلك أنه إذا كان اختلاف المعايير يؤدي إلى قياس القيمة من عدة وجوه أو يساعد الناس على قياس السلوك الأخلاقي بوضوح فلاشك أنه يعد

ميزة في هذه الحالة · أما إذا كان اختلافها يؤدي إلى اختلاف الناس في التقويم الأخلاقي ، فلاشك أنه في هذه الحالة لايعتبر ميزة – ولكن مهما كان الأمر فإن ذلك لايدل على أن الشيء ليس له إلا قيمة واحدة ، بل إنه قد يكون لشيء واحد عدة قيم · ولنضرب لذلك مثلا معدن الذهب فإن له قيمة موضوعية اتفق عليها جميع الناس في جميع البقاع ولكن هذه القيمة قد تختلف بالزيادة أو النقصان بحسب التشكيل والتصنيع والوضع والزمان وباختلاف الناس المقيمين · فالصراف مثلا ينظر إليه باعتبار أنه نقد يروج في جميع البلاد وتزيد قيمته في نظر الصانع والفنان وتزيد على هذا وذاك في نظر المهدى إليه إذ كان قد قدم إليه كرمز للتفوق العلمي أو الأدبي من رئيس الدولة · وهكذا توجد معايير مختلفة لقياس قيمة هذا الشيء فهناك معيار موضوعي مشترك وهناك معيار فني وهناك أخيراً معيار رمزي · وتختلف قيمته باختلاف المعيار .

وكذلك السلوك الأخلاقي له قيمة لدى جميع الناس ولكن هذه القيمة تختلف باختلاف معاييرهم فمنهم من يقيسها بالمعيار العقلي والآخر يقيسها بالمعيار الجمالي والأخير بالمعيار النفعي وماإلى ذلك · وكل يعطي له قيمة بحسب معياره وتزيد هذه القيمة في نظر إنسان يقيسها بجميع تلك المعايير ·

كما أن اعتداد الإسلام بالعقل معياراً للأخلاق يدل على أن الأخلاق ليست أمراً تعبدياً ومسألة ميتافيزيقية بحتة كما يدعى البعض

## تقويم الإسلام للأخلاق تقويمأ متكاملأ

إن الأخلاق تكتسب قيمتها في نظر الإسلام من أربعة روافد :

الأول : القيمة الإلهية باعتبارها وحياً إلهياً وإرادة إلهية وكل مايوافق إرادة الله يكون له قيمة وقداسة عند المؤمن .

الثاني: القيمة الإنسانية: لأن الإنسان له قيمة والأخلاق من الناحية العملية فعل إنساني ولأن إرادة الإنسان وغايته تلعبان دوراً هاماً في قيمة الفعل الأخلاقي بل تعتبران روح السلوك الأخلاقي ولقد حددنا أن الإرادة والغاية الأخلاقية لابد من أن تكونا أخلاقيتين وهنا ينبغي أن نفرق بين الغاية الفعلية والغاية القصدية ، فالأولى هي نتيجة الفعل الأخلاقي التي ينتهي إليها الفعل ، وأما الثانية فهي ماينبغي أن يقصده الفاعل عند الفعل وهو وجه الله ، ولاينبغي أن يقصد الإنسان فقط النتيجة العملية أو الفائدة المادية التي تترتب على العمل الأخلاقي ، سواء أكانت من الله أو من الناس أم ماينبع من الفعل نفسه ، وإلا فالأخلاق تتحول عندئذ إلى صفقة تجارية أو وسيلة نفعية .

الثالث: القيمة المادية: لأن الأخلاق مهما كانت بعيدة عن المادة من حيث المصدر والغاية فإنها متصلة بالمادة ويترتب عليها جزاء مادي ومعنوي ولقد وعد الله المتمسكين بالمبادىء الأخلاقية بالجزاء المادى عاجلا أو آجلاً.

الرابع: القيمة النظرية: فالحق والباطل قيمتان، الأول خير والثاني شر والأول علم ، والثاني جهل والأخلاق هدفها الحير أو جلب الخير ولهذا فإن

مبادئها مبنية على الحق وعلى العلم وتدعو إلى لحق وإلى العلم وتنهي عن الباطل والجهل ، ثم إن الأخلاق سلوك جميل والجمال له قيمة في نظر الإنسان ·

إذن قيمة الأخلاق في الاتجاه الإسلامي قيمة عظيمة تجمع بين قيم السماء والأرض ولهذا فقد اهتم الإسلام كل الاهتمام بالأخلاق ، ويدعو الناس إليها دائماً لأن سعادة المرء مرهونة بها في هذه الحياة وفي الحياة الأخرى أيضاً .

- 0 -

الاتجاه الأخلاقي في الإسلام يجمع وينسق بين الفردية والاجتماعية

قد قرر الإسلام للإنسانية حقوقا بصورة لانجد لها مثيلا في أي نظام من النظم الحالية فهو أولاً أعطى قيمة للفرد أو قرر له قيمة إنسانية كما أعطى له حرية لممارسة حقوقه الطبيعية فرداً إنسانياً في إطار الأخلاق ثم جعله مسئولا عن تصرفاته أمام الله وأمام ضميره ومجتمعه .

وكذلك أعطى قيمة للمجتمع وقرر حقوقاً له بناء على تلك القيمة ثم أقام التنسيق بين حقوق الفرد وحقوق المجتمع بحيث لايطغى حق أحدهما على حق الآخر ، وبذلك لم يجعل الفرد مجرد وسيلة في يد المجتمع أو آلة تقاس قيمتها بقيمة إنتاجها ، كما فعلت بعض النظم الاجتماعية ،

ومن جانب آخر لم يجعل المجتمع مجرد وسيلة في يد الأفراد ولم يعط الفرد حرية كاملة بحيث يمكن أن يستغل بها المجتمع لصالحه الخاص بل جعل لكل منهما شخصية مستقلة لها كرامتها وحقوقها ثم ربط بين كرامة الفرد وكرامة المجتمع وبين حقوقهما بحيث لاينفصل أحدهما عن الآخر استقلالا كاملا بل يجد

الفرد مصلحته في المجتمع كما يجد المجتمع مصلحته في أفراده وكرامته في كرامتهم و وبناء على هذا فقد رسم الإسلام الأخلاقية للفرد والمجتمع وأقام التنسيق بين الأخلاقية الفردية والأخلاقية الاجتماعية .

ثم إنه لم يعتبر هذا النظام الأخلاقي مجرد فرض أن نظام مفروض عليه من الحارج لايتفق مع استعداداته الفطرية كما ذهب إلى ذلك بعض المفكرين الاجتماعيين أو الأخلاقيين ، بل اعتبر أنه نظام طبيعي يتلاءم مع استعدادات الفرد الطبيعية وميوله الفطرية وأنه نظام لابديل له للحياة الإنسانية الكرعة .

### - 7 -

## التقاء التفكير الأخلاقي والديني في الاتجاه الإسلامي

قد رأينا أن الأخلاق عبارة عن سلوك صادر من الإنسان الراشد يبدأ بنية ويهدف إلى تحقيق غاية خيرة ، تقتضيها المثل العليا المرسومة للإنسان من قبل خالقه وفقاً لطبيعته وغايته ، أو غاية خالقه من خلقه .

وبهذا المفهوم ارتبطت الأخلاق بالميتافيزيقا من جهة وبالطبيعة الإنسانية من جهة أخرى ثم بمركز الإنسان في هذه الوجود من جهة ثالثة ·

ومن ثم يدخل في الأخلاق عنصر إلهي يتمثل في الأمر والجزاء عليه ، وعنصر إنساني و ولاغرابة في هذا ، لأن الأخلاق في نظر الإسلام نظام إلهي إنساني معا يجمع بين نظام اعتقادي معياراً للتمييز بين الحق والباطل في النظر ، ونظام حياة معياراً للتمييز بين الخير والشر في السلوك و وبناء على ذلك فالأخلاق لاتكون سليمة ملزمة إلا إذا جمعت بين صحة النظر للتمييز بين الحق

والباطل في الحقائق وصحة السلوك وفقاً لذلك التمييز بين الخير والشر في الحياة والخير تابع دائماً للحق ، والشر كذلك تابع للباطل ، ولذا فلابد من أن تبنى صحة النظر ، ونظام الحياة الخيرة على نظام الاعتقاد الحق ، وإذا كان الأمر كذلك فلا يمكن تصور العمل النافع للخير بدون التصور النظري الصحيح ، إذن لابد من الجمع بين النظر والعمل إذا أريد العمل الناجح النافع .

وتبين من هذا اتفاق معيار الحق والباطل ومعيار الخير والشر في الأخلاق والإسلام معاً، وتبعاً لهذا الاتفاق اتفق المعياران أيضاً في النظر إلى القيم بوجه عام والقيم الأخلاقية بوجه خاص ؛ ذلك أن القيم ومعيارها نابعان من فكرتي الخير والشر وهما بدورهما نابعان من الحق والباطل بمعناهما الأوسع والأعم ·

وقيمة الحق في نظر الإسلام هي قيمة الحق نفسها في نظر الأخلاق ، لأن كلا منهما يبنى أسسه على الحق ويأمر باتباعه لتحقيق الخير الإنساني فالخير نتيجة طبيعية لاتباع الحق ، والشر نتيجة طبيعية لاتباع الباطل .

وهكذا التقى الإسلام والأخلاق في الغاية والهدف ، وهو تحقيق الخير الإنساني في هذه الحياة ، وزاد الإسلام على التفكير الأخلاقي البحث استهداف تحقيق ذلك الخير في الآخرة أيضاً .

### - Y -

قدرة الأخلاق الإسلامية على مسايرة تطور الحياة وأشكالها المختلفة وذلك أن الإسلام أسس بناءه الأخلاقي على دعائم ثابتة لاتتغير بتغير الزمان من ناحية ، ويكن تطبيقها على أشكال مختلفة من الحياة من ناحية أخرى

فمن الناحية الأولى بينا كيف أن الإسلام ربط بين القوانين الأخلاق والقوانين الطبيعية العامة وقوانين الطبيعة البشرية الخاصة وأقام بناء الأخلاق على أساسها · كما أقام الإلزام الأخلاقي على مافطر عليه الإنسان من وجدان أدبي وعلى مراقبة الله الذي لاتأخذه سنة ولانوم ويراه أينما كان في السر والعلن ويعلم مايخفي ومايبدي ، ثم لم يكتف بهذا وذاك بل ربط الأخلاق بمصلحة الإنسان حيث فرض الجزاء الجزيل مكافأة لمن يتخلق ، كما توعد بالعقاب كل من ينحرف ويضل · ولاشك في أن هذه الأمور ثابتة ومن ثم لابد من أن يكتب الثبات والدوام لهذه القوانين الأخلاقية ·

ومن الناحية الثانية جعل الإسلام النظام الأخلاقي أساساً للتكيف بالحياة كيفما كانت في أي زمان في ضوء مبادئها ، ذلك أنه اهتم أولا بروح الأخلاق وأكثر مما اهتم بشكلها فمن ناحية الشكل لم يقيد كل حركات الإنسان وأفعاله فيما يتعلق بأمور الحياة التي تتطور بتطور الزمان ، بل زود الإنسان بمبادي عامة توجهه إلى تنظيم الحياة تنظيماً يخضع لروح تلك المبادىء ، ولما كانت هذه المبادىء تسير مع الواقع الإنساني في الحياة ولم يكن في تطبيقها إحراج بل تراعي استطاعة الإنسان وطبيعته ، كانت الأخلاق الإسلامية من هذه الناحية قابلة للتطبيق في ظروف وأزمان مختلفة .

زد على هذا أن الإسلام زود الإنسان بمعايير أخلاقية يستطيع بها تقويم سلوكه وحركاته ومعرفة ما إذا كان هذا السلوك أخلاقياً أم لا

وأخيراً لم تكن الأخلاق الإسلامية جافة وسلوكاً روتينياً لاتمت بصلة إلى القيم ، بل إنها جامعة للقيم المادية والمعنوية ومن ثم كانت سعادة الإنسان مرهونة

بهذه الأخلاق .

كل هذه الأمور هي التي تضفي على الأخلاق الإسلامية قدرة على مسايرة تطور الحياة الإنسانية في أزمانها وأشكالها المختلفة ·

وقد يعترض هنا بأن هناك مشكئلات في حياتنا المعاصرة لانستطيع إخضاعها للأخلاق الإسلامية · الحقيقة إن هذه المشكلات يمكن إخضاعها لهذه الأخلاق من حيث طبيعتها ولكن الصعوبة آتية من حيث إنها وجدت في نظام لم يقم أصلا على أسس هذه الأخلاق ·

### - 1 -

## الأخلاق الإسلامية أكمل وأصلح أخلاق للحياة الإنسانية

لايرجع هذا التكامل وتلك الصلاحية للأخلاق الإسلامية إلى قدرتها على مسايرة تطور الحياة فحسب ، بل إنها قد بلغت من التكامل والصلاحية حداً مثالياً ، ذلك أنها تحتضن جميع الفضائل الإنسانية والأعمال الخيرة لصالح الفرد والمجتمع وتنفر عن جميع الرذائل والشرور ، ثم إنها لاتكتفي بمجرد تبصير طريق الخير وطريق الشر للإنسان بل تستخدم جميع وسائل الإلزام باتباع طريق الخبر ، وتستخدم جميع الوسائل لإبعاد الإنسان عن طريق الشر . ليس مانقوله مجرد ادعاء بل هو حقيقة عبرنا عن بعض جوانبها الموضوعية خلال الفصول السابقة ، كما أنها تحارب العنصرية التي تمزق الكياني الاجتماعي البشري .

فقد وجدنا في ميدان احترام الإنسان كيف أن هذه الأخلاق تجعل لكل إنسان كرامة بصرف النظر عن لونه وجنسه واتجاهانه الخاصة ، وبناء على ذلك

تدعو إلى احترام جميع الحقوق الطبيعية للإنسان ، بل أكثر من هذا فإنها تدعو إلى تحقيق تلك الحقوق للناس أو تيسير السبل إلى ذلك لمن يعجز عن الوصول إليها ، ومن ثم يعد من يخدم الناس خير الناس · فقال الرسول عليه « خير الناس أنفعهم للناس » (١) كما تدعو إلى المحبة والمودة والإخاء والمساواة بين الناس ·

وفي ميدان المعاملة تدعو إلى احترام العقود وأداء الأمانة والنزاهة والصدق في القول ، وتنهى عن الاستغلال والمماطلة والغش والكذب والخداع والخيانة · · وماإلى ذلك من الصفات الذميمة ·

وفي ميدان السياسة والحكم ، تدعو هذه الأخلاق الكريمة إلى احترام العهود والمواثيق المبرمة وإلى الحكم بالعدل والمساواة والعمل من أجل رفع مستوى الأمة ، وتنهى عن الغدر والمحاباة والمفاجأة بالعدوان والتسلط والتجبر وماإلى ذلك من الصفات القبيحة ، وفي ميدان الاقتصاد تدعو إلى العمل الجاد والإتقان والإبداع والابتكار من ناحية ، ثم التقشف والقناعة وعدم التبذير والإسراف من ناحية أخرى .

وفي ميدان العلم تدعو إلى التعلم والتعليم والتربية واستخدام العلم في خدمة الإنسانية · كما تنفر عن الجهل وعن عدم العمل بالعلم أو بمقتضى العلم ·

وهكذا كان الإسلام دين الحق والهدى وجاء بأكمل الأخلاق وأصلحها وأهداها ليظهر بذلك على الأديان والفلسفات الأخرى وكان ذلك نعمة من الله على هذه الأمة بل على الإنسانية كلها ، وصدق الله العظيم إذ قال : { هو الذي

<sup>(</sup>١) الجامع الصغير جـ ٢ ص ٩ .

أرسل رسوله بالهدي ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً  ${(1)}$  وقال تعالى : { اليوم أكملت لكم دينكم وأقمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا  ${(7)}$ .

وبعد ٠٠ فهذا مااستطعت تقديمه في هذا البحث ولست أدعى أن ماقدمته هو كل مافي الأخلاق الإسلامية بل أصرح وأقول: إن ماقدمته ليس إلا جانباً واحداً منها وهو الجانب الأساسي فقط في صورة موجزة مركزة أساساً على بيان خط علم الأخلاق الإسلامية وأهمية هذا العلم ، وماعرضت في هذا السبيل من المبادىء والصور العملية للأخلاق الإسلامية إن هي إلا أمثلة لتوضيح الفكرة والاستدلال على صدق الدعوى ، لاتمثل أو لا تصور هيكل الأخلاق الإسلامية من جميع أبعادها ، وإن كنت أحاول باستمرار إعطاء أمثلة والاستدلال من جوانب الأخلاق الإسلامية لمحاولة إبراز الجوانب القيمة المتميزة لعلم الأخلاق الإسلامية .

أما بالنسبة إلى الأخلاق الإسلامية عموماً فاعتبر هذه الدراسة الأساس العلمي لدراسات واسعة النطاق ، ذلك أن هناك جوانب كبيرة وهامة لابد من أن تدرس دراسة جادة على أساس المنهج الذي عرضته في المقدمة ، من تلك الجوانب الجانب النظامي والجانب التربوي ، ثم مقارنة هذه الجوانب بأخلاق الديانات والفلسفات الأخرى .

وكل هذه الدراسات جديرة بالبحث ذلك أن الأخلاق في نظري من أهم الدراسات اللازمة لحياة الإنسان العملية .

 <sup>(</sup>۱) الفتح : ۲۸ . (۲) المائدة : ۳ -

ولهذا ينبعي أن تسترعى هذه النقطة نظر الباحثين والمسئولين عن الإصلاح الاجتماعي، ثم الإداريين والتربويين على حد سواء، لإعطاء الاهتمام الأكبر لهذه الدراسات عن طريق تجنيد الكفاءات العالية لبذل أقصى الجهود الممكنة لإعطاء هذه الدراسات حقها من الدراسة والبحث إذ إنها تعد قوام حياتنا الفردية والاجتماعية وأساس التقدم الاجتماعي والحضاري، فلا معنى للحياة الإنسانية بدون الأخلاق ، بل لايمكن التقدم في الحياة الإنسانية بدون الأخلاق لأنها دافعة باستمرار إلى السمو والتقدم في الحياة الباطنية والظاهرية والمادية والمعنوية.

وإني لأرجو من الله أن أكون قد وفقت في هذه الدراسة وماقدمت فيها من آراء ، وأن يوفقني فيما أنوي القيام به من دراسات في المستقبل أكثر عمقاً ونضجاً في تلك الموضوعات التي تحتاج إلى الدراسة والبحث المتواصلين ، كما أرجو أن يوفق المسئولين والباحثين الآخرين إلى الاهتمام بتلك الحقائق واتخاذ التدابير اللازمة التي تتناسب معها .

# ثانياً : أهم التوصيات :

هذه التوصيات موجهة إلى أهم المؤسسات المسئولة عن تعاليم الأخلاق وتربية الأجيال عليها ، وهي المسئولة أيضاً عن ظاهرة انتشار الانحلال الأخلاقي في الأجيال والشباب ، وتلك المؤسسات هي الأسرة والاعلام والمدرسة ومراكز البحوث ، وعلى هذا الأساس أصنف التوصيات على النحو الآتى :

# أ - التوصيات الموجهة إلى الأسرة:

باعتبار الأسرة المدرسة الأولى التي تربي في عشها كل طفل وباعتبار أن النقص التربوي الأسري قد لايمكن تعويضه فيما بعد · لأن كل طفل قد لايدخل المدرسة ولأن المدرسة لها دور والأسرة لها دور أوصي الأسرة بالهتمام بالأخلاق تعليماً وتربية ·

# ب - التوصيات الموجهة إلى الإعلام:

وذلك باعتبار الإعلام مدرسة المجتمع التي تعلم الأطفال والأجبال في كل مكان في الشارع والبيوت ويمكث الأجبال أمام مؤثراتها أكثر مما يعيشون في المدرسة ، ولهذا فمهما اهتمت المدرسة بالأخلاق فإن الاعلام إذا كان اهتماماته نقيض ذلك فإنها سوف تهدم ماتبث المدرسة والمجتمع معاً من القيم في نفوس الأجيال .

ولهذا كله أوصي الإعلاميين باعتبارهم معلمي الأجيال بطريق مباشر أو غير مباشر أن يجعلوا الإعلام باذاعته وتلفازه وصحافته وأفلامه يلقن درساً في الأخلاق وفي التربية الأخلاقية لأنها تخاطب كل فرد في البيئة والمدرسة والشارع .

### ج - التوصيات الموجهة إلى المدرسة:

وذلك باعتبارها المكان المخصص للتعليم الأكاديمي الذي يعلم كل شيء بنظام كل المعلومات والخبرات والقيم الضرورية للأفراد والجماعات ، بكل خصائصها ودقائقها وحقائقها ،

وبهذا الاعتبار لايمكن التخلي عن المدرسة في تعليم الأخلاق وقيمها وتربية الأجيال وتنشئتهم عليها ·

وبهذه المناسبة أوصي عند تعليم الأخلاق الإسلامية وقيمها العمل الجاد لتحقيق الأهداف الآتية :

# الأهداف العامة لتعليم علم الأخلاق:

يكن تخليص هذه الأهداف على النحو التالي:

- ١- بيان حقائق القيم الأخلاقية الإسلامية ومبادئها وميادينها
- ٢- التبصير بشمولية روح الأخلاق الإسلامية على كل تصرفات وسلوكيات الناس الفردية والاجتماعية .
- ٣- إبراز أهمية وقيمة القيم الأخلاقية الإسلامية من الناحية العلمية
   والاجتماعية والإنسانية والحضارية المادية والمعنوية .
- ٤- إظهار خصائص ومميزات القيم الإسلامية بالنسبة إلى الأخلاقيات
   البشرية الوضعية .
- ٥ وضع المعايير الأخلاقية الإسلامية أمام المتعلمين ليستطيعوا توجيه
   سلوكهم وتقويم السلوكيات في ضوئها

- ٦- تكوين القناعة بثبات القيم الأخلاقية الإسلامية، وأنها ليست خاضعة للتغيرات الاجتماعية ، بل إن التغيير والتكوين الاجتماعي يجب أن يخضع لهذه القيم .
- ٧- تكوين الإيمان بالعلاقات الثابتة والمتينة بين العقيدة الإسلامية والقيم الأخلاقية الاسلامية .
- ٨- الإشعار بأن تعليم الأخلاق لايعني مجرد توصيل المعلومات الأخلاقية إلى الأذهان فقط ، بل يعني الإشعار بالمسئولية الأخلاقية بتطهير النفوس وتزكيتها من الرذائل والشرور وتحليتها بالفضائل ومكارم الأخلاق .
- ٩- تكوين الشعور بالمحبة للفضائل والكراهية والنفور من الرذائل والشرور
   ١٠ تنمية الميول نحو العمل بالقيم الأخلاقية والدعوة إليها مااستطاع المعلم إلى ذلك سبيلاً .

### د - التوصيات الموجهة إلى مراكز البحوث:

يجب اهتمام هذه المراكز بالبحوث الأخلاقية الإسلامية على المستويات الآتية :

- اخراج سلسلة بحوث تحت عنوان علم الأخلاق الإسلامية لكل سنة من السنوات الدراسية لكل مرحلة من المراحل التعليمية على غرار مقررات العلوم الإسلامية فيها ، على أساس أنها سوف تكون من المقررات المدرسية في المستقبل
   اخراج سلسلة كتب تحت عنوان التربية الأخلاقية لكل مرحلة من المراحل التعليمية .
- ٣- اخراج سلسلة كتب أخلاقية لتوعية الشباب والناشئين والأسر بالأخلاق
   الإسلامية وتكون السلسلة على مستويات متدرجة

وفي الختام ادعو الله قائلاً اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه وأرنا الباطل باطلاً وارزقنا اجتنابه انك أنت الموفق والهادي إلى سواء السبيل .

# مصادر ومراجع الكتاب

١ - القرآن الكريم ٠

أ

- ٢- إتحاف الأنام بخطب رسول الإسلام ، محمد خليل الخطيب ، مطبعة الشعراوي
   بطنطا ، مصر .
- ٣- الإتحافات السنية في الأحاديث القدسية ، محمد المدني ، مطعبة المعارف العثمانية ، ط ٢ ، حيدر آباد .
- ٤- الاجتماع الديني د . أحمد الخشاب ، مكتبة القاهرة الحديثة ، ط ٢ ،
   ١٩٦٤م .
- ۵- الأحاديث القدسية ، جزءان ، لجنة القرآن والحديث ، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، ١٩٧٠م .
- ٦- الإحكام في أصول الأحكام ٤ أجزاء ، الإمام سيف الدين أبي الحسن علي
   الآمدي ، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر ، القاهرة ، ١٩٦٧م .
- ٧- إحياء علوم الدين أبي حامد الغزالي ، مكتبة ومطبعة المشهد الحسيني ،
   القاهرة ، ١٩٦١م .
- ٩- الأخلاق عند الغزالي د. زكي مبارك ، دار الكاتب العربي ، القاهرة ،
   ١٩٦٨م ٠

- ١٠ الأخلاق في الإسلام من أحاديث الرسول ومن فتاوى ابن تيمية ، محمود على قراعة ، دار مصر للطباعة ، القاهرة ، ١٩٦٤م .
- ١١- الأخلاق في الفلسفة الحديثة أندريه كرسون ، ترجمة الدكتور عبد الحليم
   محمود وغيره ، دار إحياء الكتب العربية ، القاهرة ، ١٩٤٩م .
- ۱۲ الأخلاق وعلم العادات الأخلاقية ليفي بريل ، ترجمة د. محمود قاسم ،
   مطبعة مصطفى البابى الحلبى ، القاهرة ، ( د. ت ) .
- Dr., A, Draz-La Moral Du Ko- ( الأخلاق ( باللغة الفرنسية ) ۱۳ ran, Almaarif- le Caire-1950.
- ١٤- أخلاقهم وأخلاقنا ليون تروتسكي ، ترجمة سمير عبده ، دار الشرق
   للطباعة والنشر ، القاهرة ، ١٩٦٩م .
- ٥١ الأخلاق والسلوك في الحياة وليم مكدوجل ، ترجمة جبران سليم إبراهيم،
   مكتبة مصر ، القاهرة ، ١٩٦١م .
- ١٦- آدب الدنيا والدين أبي الحسن الماوردي ، مطبعة صبيح وأولاده ،
   القاهرة ، سنة ١٩٥٤م .
- ۱۷- الآراء الدينية والفلسفية .فيلون الإسكندري اميل بريهيه ، ترجمة د. يوسف موسى ، مصطفى البابي الحلبي ، ط ۱ ، القاهرة ، ١٩٥٤م .
- ۱۸- إرادة الاعتقاد وليم جيمس ، ترجمة محمود حب الله ، عيسى البابي الحلبي ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، (د . ت ) .
  - ١٩ الأربعين أربعين ، يوسف النبهاني ، مطبعة صيدا ، بيروت ١٣٢٩هـ .
  - ٢٠ أساس الأخلاق إبراهيم رفعت ، مطبعة العالم ،ط ١ ، استنبول(د.ت) ٠

- ٢١ أساس البلاغة للزمخشري ، دار الشعب ، القاهرة ، ١٩٦٠م .
- ٢٢ الاستبصار في التحدث عن الجبر والاختيار ، محمد زاهد الكوثري ، دار
   الأنوار ، القاهرة ، ١٩٥١م .
- ٢٣ الأسس الأخلاقية للحركة الإسلامية أبو الأعلى المودودي ، ترجمة محمد
   عاصم الحداد ، دار الفكر ، بيروت ( د. ت ) .
- ٢٤ أسس الصحة النفسية د. عبد العزيز القوصي ، مكتبة النهضة المصرية ،
   ط ٥ ، القاهرة ، ١٩٥٦م .
  - ٢٥ أسس الفلسفة د. توفيق الطويل ، دار النهضة العربية ، ط ٥ ،
     القاهرة ،١٩٦٧م .
- ٢٦ الأسفار المقدسة د. علي عبد الواحد وافي ، مكتبة نهضة مصر ، ط ١ ،
   القاهرة ،١٩٦٤م .
- ٢٧ الأشباه والنظائر الإمام جلال الدين السيوطي ، مطبعة مصطفى البابي
   الحلبى ، القاهرة ، ١٩٥٩م .
- ٢٨ أصول الأخلاق ي · ديني ، ترجمة إبراهيم رمزي ، مطبعة الرسالة ،
   القاهرة ·
- ٢٩ آفاق القيم دالف بارتن بيري ، ترجمة عبد المحسن عاطف سلام ، النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٦٨م .
- ۳۰ الإنسان جان روستان ، ترجمة محمد عبد الرحمن مرحبا ، منشورات عویدات ، بیروت ، ۱۹۹۵م .
- ٣١- الإنسان في القرآن عباس محمود العقاد ، دار الكتاب العربي ، بيروت

- ٠ ١٩٦٩
- ٣٢ الإنسان هذا المجهول د. أليكسس كارل ، ترجمة أنطوان العبيدي ، دار الكتاب المصرى ، القاهرة ، د . ت .
- ٣٣- الإنسان والأخلاق والمجتمع جون كارل فولجل ، ترجمة الدكتور سعد الغزالي وغيره ، دار الفكر العربى ، القاهرة ، ١٩٦٦م .
- ٣٤- أوضح التفاسير ابن الخطيب ،المطبعة المصرية،الطبعة السابعة ،القاهرة . في المناسير ابن الخطيب ،المطبعة المصرية،الطبعة السابعة ،القاهرة .
- ٣٥ البراغماتيزم أو الذرائعية يعقوب فام ، لجنة التأليف والترجمة والنشر ،
   القاهرة .
- ٣٦- بستان الأخبار مختصر نيل الأوطار ، الشيخ فيصل بن عبد العزيز ، المطبعة السلفية ، القاهرة ، د . ت .
  - ٣٦ بسكال · بقلم نجيب بلدوي ، دار المعارف ، ط ١ ، القاهرة ·

#### ت

- ٣٧- التاج الجامع للأصول في أحاديث الرسول ، ٥ أجزاء ، الشيخ منصور علي ناصف ، مطبعة عيسى الحلبي ، القاهرة ، ١٩٦١م ·
- ۳۸ تاریخ الأخلاق د. یوسف موسی ، مطبعة صبیح ، ط ۳ ، القاهرة ،
   ۱۹۵۳م .
- ٣٩ تاريخ الاصطلاحات الفلسفية لويس ماسنيون ، مخطوط بمكتبة المعهد
   الفرنسي بالقاهرة برقم : / ٢٢٩٦٠ / .
- ٤٠ تأسيس ميتافيزيقا الأخلاق أما نوئيل كانط ، ترجمة الدكتور عبد الغفار المكاوي ، الدار القومية للطباعة والنشر ، القاهرة ، ١٩٦٥م .

- ٤١ تأملات في سلوك الإنسان د · أليكسيس كارل ، ترجمة د . محمد القصاص ، مكتبة مصر ، القاهزة ( د . ت ) ·
- ٤٢ تجديد في الفلسفة جون ديوي ، ترجمة أمين مرسي ، الأنجلو المصرية ، القاهرة ، ( د . ت ) .
  - ٤٣– تحديد النسل أبو الأعلى المودودي ، دار الفكر ، بيروت ، ١٩٦٥م ·
- £2- تذكرة الموضوعات ، محمد طاهر بن علي الهندي الفتني ، ناشر أمين دمج بيروت .
- 20- التربية الأخلاقية اميل دور كهايم ، ترجمة الدكتور سيد محمد بدوي ، مكتبة مصر ، القاهرة ، ( د. ت ) .
- ٤٦- التربية العامة رونيه أوبير ، ترجمة الدكتور عبد الله عبد الدايم ، دار العلم للملايين ، بيروت ١٩٦٧م .
- ٤٧ التربية لعالم حائر ، سير ريتشارد لفنجستون ، ترجمة وديع الضبع ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٤٨م ·
- ٤٨- التربية الوظيفية ادوارد كلاباريد ، ترجمة الدكتور محمود قاسم ، مكتبة الأنجلو المصرية ، ط ٢ ، القاهرة (د.ت) .
- ٤٩ الترغيب والترهيب من الحديث ، ٤ أجزاء ، زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوى المنذري ، طبعة صبيح ، القاهرة ، ١٣٥٢هـ .
- ٥- التصوف طريقة وتجربة ومذهباً د. محمد كمال جعفر ، دار الكتب الجامعية ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، ١٩٧٠م .

- ۱۵- التطور الخالق هنري برجسون ، ترجمة د. محمود قاسم ، دار الفكر
   العربي ، القاهرة ، ۱۹۹۰م .
- ۵۲ التعرف لمذهب أهل التصوف أبو بكر محمد الكلاباذي ، تقديم وتحقيق
   د. عبد الحليم محمود ، مطعبة عيسى البابى الحلبى ، القاهرة ، ۱۹۹۰م .
- ٥٣ التعلم: أسسه، مناهجه، نظرياته د. أحمد زكي صالح، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة ( د. ت) .
- 30- تفسير ابن باديس الإمام عبد الحميد بن باديس ، دار العلم بالجزائر ،
   الطبعة الأولى ، الجزائر ( د. ت ) .
- 00- تفسير ابن كثير ٤ أجزاء ، الإمام أبي الفداء اسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي ، طبعة عيسى البابي الحلبي ، ط ١ ، القاهرة ( د. ت ) ·
- ٥٦ تفسير سورة العلق جمال الدين عياد ، مطبعة دار العروبة ، القاهرة ، ١٩٦١م .
- 00- التفسير العلمي للآيات الكونية حنفي أحمد ، دار المعارف ، القاهرة · ٥٨- تفسير القرطبي ( الجامع لأحكام القرآن ) · ٢ جزءاً ، أبي عبد الله محمد الأنصارى القرطبي ، طبعة دار الكاتب العربي ، ط ٣ ، القاهرة ، ١٩٦٧م ·
- ٥٩ التفسير الكبير ٣٣ جزءاً ، الإمام الفخر الرازي ، المطبعة المصرية ،
   القاهرة ، ١٩٣٣م .
- ٦٠ تفسير المنار ١٢ جزءاً ، الاستاذ رشيد رضا ، مطبعة المنار بمصر ،
   القاهرة ، ١٣٥٣هـ .
- ٦١- تفسير النسفى ٤ أجزاء ، الإمام أحمد بن عبد الله النسفي ، مطبعة

صبيح وأولاده ، ط ١ ، القاهرة ( د. ت )٠

٦٢ تكوين الجنين - د. شفيق عبد الملك ، المطبعة التجارية الحديثة ، ط ٢ ،
 القاهرة ، ١٩٦٧م .

٦٣- تلخيص الخطابة ، ابن رشد ، تقديم وتحقيق عبد الرحمن بدوي ، مكتبة
 النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٦٠م .

٦٤ تهذیب الأخلاق وتطهیر الأعراق – ابن مسكویه ، مطبعة صبیح وأولاده ،
 القاهرة ، ١٩٥٩م .

٦٥- تيسير الوصول إلى جامع الأصول من أحاديث الرسول ، ٤ أجزاء ، عبد
 الرحمن البديع الشيباني الزبيدي ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، القاهرة .

## 7

٦٦- جامع الأوصول من أحاديث الرسول ، ١٢ جزءا ، ابن الأثير ، المطبعة المحمدية ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، ( د. ت ) ·

٦٧- جامع السعادات - محمد مهدي النراقي ، مطبعة النعمان ، ط ١ ، النجف
 ٦٨- الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير - جزءان ، الإمام جلال الدين السيوطي ، الناشر عبد الحميد أحمد حنفي ، الطبعة الأولى ، القاهرة ١٩٥٤م ٠
 ٦٩- الجرائم الخلقية - صالح مصطفى ، دار المعارف ، ط ١ ، القاهرة ، ١٩٦٢م ٠
 ٧- جسم الإنسان - برنارد جلمسر ، ترجمة د. صلاح الدين سلامة ، دار المعارف ، ط ٢ ، القاهرة ( د. ت ) ٠

٧١ جمهورية أفلاطون - أفلاطون ، ترجمة نظلة الحكيم ، دار المعارف بمصر ،
 ط ٢ ، القاهرة ( د. ت ) .

٧٢ - حجة الله البالغة - أحمد الدهلوى ، دار الكتب الحديثة بالقاهرة ٠

٧٣ حقوق الإنسان في الإسلام - د. عبد الواحد وافي ، مكتبة نهضة مصر
 للطبع والنشر ، ط ٤ ، القاهرة ، ١٩٦٧م .

٧٤- الحياة الوجدانية والعقيدة الدينية - د. محمود حب الله ، عيسى البابي الحلبي ، ط ١ ، القاهرة ، ١٩٤٨م ·

# خ

٧٥- الخلق الكامل - محمد أحمد جاد المولى بك ، مطبعة صبيح ، ط ٢ ، القاهرة ، ١٩٦٥م .

٧٦- خلق المسلم - محمد الغزالي ، دار الكتب الحديثة ، ط ٧ ، ١٩٦٤م٠

٥

٧٧- دراسة الإنسان - رالف المستون ، ترجمة عبد الملك الناشف ، المكتبة المصرية ، صيدا ، بيروت ١٩٦٤م .

٧٨ - دراسات في الفلسفة الإسلامية - د. محمود قاسم ، دار المعارف ، ط ٣ ،
 القاهرة ، ١٩٧٠م .

٧٩ الدر المنثور ( تفسير القرآن بالمنثور ) ٦ أجزاء ، الإمام السيوطي ، المطبعة
 الميمنية بمصر ، القاهرة ، ١٣٠٦ه .

٨٠ الدستور القرآني في شئون الحياة - محمد عزة دروزة ، عيسى البابي الحلبي ، القاهرة ، ١٩٥٦م .

٨١- الدين - د. محمد عبد الله دراز ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، ١٩٦٩م ·

٨٢- ذخائر الأعلاق في ترجمان الأشواق - محي الدين بن عربي (د.م) ، القاهرة ١٩٦٨م .

٨٣- الذريعة إلى مكارم الشريعة - أبي القاسم الراغب الاصفهاني ، المطبعة الشرقية ، مصر ، ١٣٢٤هـ ·

٨٤ - الذكاء - د فؤاد البهي السيد،دار الفكر العربي،ط ٢ ،القاهرة، ١٩٦٩م ٠ و

٨٥ راموز الأحاديث - أحمد ضياء الدين الكمشخانوي، مطبعة ومكتبة الصنائع
 ٨٦ رباعيات الخيام - عمر الخيام ، ترجمة أحمد رامي ، مطبعة الفؤاد ، ط ٢ ،
 القاهرة .

٨٧- رسالة الأخلاق - ابن حزم الأندلسي ،دار الثقافة العربية للطباعة ،القاهرة ٠
 ٨٨- رسالة في الأخلاق - محمد الخطيب الادكاوي الشافعي ، مخطوط بدار الكتب برقم ١٣٨٤ ، القاهرة ٠

٨٩ الرسائل في الأخلاق - ديكارت ، ترجمه إلى التركية محمد قرصان ،
 مطبعة وزارة التربية والتعليم ، استنبول .

٩- رسائل في الحكمة والطبيعيات – ابن سينا ، مطبعة الجوائب ، استنبول
 ١٢٩٨هـ .

٩١- الرسالة القشيرية - أبي القاسم عبد الكريم القشيري ، مطبعة صبيح ،
 القاهرة ، ١٩٦٦م .

٩٢- رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين ، الإمام النووي ، دار الكتاب العربي ، بيروت ( د.ت ) .

٩٣- سنن الترمذي ( الجامع الصحيح ) ٥ أجزاء ، الإمام أبي عيسى محمد الترمذي ، مطبعة المدني ، القاهرة ، ١٩٦٤م ·

٩٤- سنن ابن ماجه ، جزءان ، الإمام محمد بن ماجه القزويني ، المطبعة العلمية عصر ، ١٣١٣هـ .

٩٥- سنن النسائي - ٨ أجزاء ، الإمام النسائي ، طبعة مصطفى البابي الحلبي ، القاهرة ، ١٩٦٤م .

٩٦- السياسة - أرسطو ، ترجمة أحمد لطفي السيد ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، سنة ١٩٤٧م .

٩٧ - سيرة ابن هشام ، ٤ أجزاء ، أبو محمد عبد الملك بن هشام ، مطبعة صبيح وأولاده ، القاهرة ، ١٩٦٣م ·

٩٨ - سيكولوجية الضمير - محمد كامل النحاس ، دار الفكر العربي،القاهرة ·

٩٩- سيكولوجية الفروق الفردية - د. يوسف محمود الشيخ ، دار النهضة العربية ، القاهرة ، ١٩٦٤م ·

### ۺ

١٠٠ شرح الأصول الخمسة - القاضي عبد الجبار بن أحمد ، تحقيق وتقديم د.
 عبد الكيرم عثمان ، مكتبة وهبة ، القاهرة ، ١٩٦٥م .

۱۰۱ - شرح الباجوري على جوهرة التوحيد - إبراهيم الباجوري ، مطبعة صبيح وأولاده ، القاهرة ، ١٩٥٤م ·

- ١٠٢ شرح التلويح على التوضيح جزءان ، سعد الدين مسعود التفتازاني ،
   مطبعة صبيح وأولاده ، القاهرة ، ٠
- ١٠٣ مرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول في الأصول جزءان ، الإمام شهاب الدين القرافي ، المطبعة الخيرية ، القاهرة ، .
- ١٠٤ شرح نور اليقين في السيرة النبوية الشيخ محمد الخضري ، دار الزهراء
   للتأليف ، حلب .
- ١٠٥ شمائل الرسول ابن كثير ، مطبعة عيسي البابي الحلبي ، القاهرة
   ١٩٦٧م .

#### ص

- ١٠٦ صحيح البخاري ( متن ) ٩ أجزاء ، الإمام أبي عبد الله البخاري ،
   مطبعة صبيح وأولاده ، القاهرة ، ٠
- ۱۰۷ صحيح مسلم بشرح النووي ، ۱۸ جزء ، الإمام محي الدين أبو زكريا يحيى المعروف بالنووي ، المطبعة المصرية ، وصحيح مسلم تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى ، دار إحياء التراث العربى ، بيررت ( د. ت ) .

# ط

- ١٠٨ الطاقة الروحية هنري برجسون ، ترجمة سامي الدروبي ، دار الفكر
   العربي ، القاهرة ، ١٩٦٣م .
- ١٠٩ الطب الروحي عبد الرحمن بن الجوزي ( أبي الفرج ) مطبعة الترقي ،
   دمشق ، ٢٤٨ هـ .
  - ١١٠ طريق السعادة د. فكتور بوشة ، دار الفكر العربى ، القاهرة ·

١١١- العقيدة والأخلاق - د. محمد بيصار ، مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة ١٩٦٨م

١١٢ – علاقة العلم بالأخلاق – أحمد فهمي العمروسي ، مطبعة المعاهد ، مصر ١٩٢٢م .

11٣ - علم الأخلاق - إلى نيقوماخوس - أرسطو ، ترجمة أحمد لطفي السيد ، مطبعة دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ١٩٣٤م ·

١١٤ - علم الأخلاق ( باللغة التركية ) ، وزارة الأوقاف ، أنقرة ، ١٣٤١هـ ٠

M. Rahmi Balaban Ilim : ( علم الأخلاق ( باللغة التركية ) - ١١٥ Ahlak. Iman Yenimatbaa- Ankara.

١١٦- علم أصول الفقد - عبد الوهاب خلاف ، مطبعة النصر ، مصر ، طِ٧ ، ١٩٥٩م

۱۱۷ علم النفس ، أسسه وتطبيقاته التربوية - د. عبد العزيز القوصي ، مكتبة النهضة المصرية ، ط ٧ ، القاهرة ، ۱۹۷۰م .

١١٨ علم النفس التربوي ، د - أحمد زكي صالح ، مكتبة النهضة المصرية ،
 القاهرة ( د. ت ) .

١١٩ علم النفس والأخلاق - ج ١٠ ، هافيلد ، ترجمة محمد عبد الحميد أبو .
 العزم ، مكتبة مصر ، القاهرة ، ٠

- ٠١٠- فتح الباري بشرح البخاري ١٦ جزء ، شهاب الدين أبي الفضل العسقلاني المعروف بابن حجر ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، القاهرة ، ١٩٥٩م .
- ١٢١- الفتوحات المكية محي الدين بن عربي ، مطبعة بولاق ، القاهرة ، ١٨٧٦م .
- ١٢٢- الفروق ٤ أجزاء ، الإمام شهاب الدين القرافي ، مطبعة عيسى البابي الحلبي ، القاهرة ، ١٣٤٥هـ .
- ١٢٣ فصل المقال في فلسفة النشوء والارتقاء أرنست هيكل ، ترجمة حسن حسين ، مطبعة الشباب ، القاهرة ، ١٩٢٤م .
- -172 فصوص الحكم محي الدين بن عربي المطبعة الميمنية ، القاهرة ، -172 م -197
- ١٢٥ فلسفة الأخلاق في الإسلام د. يوسف موسى ، مطبعة الرسالة ، ط ٢ ،
   القاهرة ، ١٩٤٥م .
- ١٢٦- الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي د. أحمد محمود صبحي ، مطبعة دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٩م ·
- ١٢٧ الفلسفة الأدبية أو علم الأخلاق حنا أسعد وهبي ، مطبعة المؤيد . ط ١ ١٢٨ فلسفة أوجست كونت ، ليبفي بريل ، ترجمة د. محمود قاسم ، الأنجلو المصرية ، ط ٢ ، القاهرة ، ٠
- ۱۲۹ فلسفة التربية فيليب ، ه ، فينكس ، ترجمة د. محمد لبيب

النجيحي ، دار النهضة العربية ، القاهرة ،١٩٦٥ م ·

١٣٠- الفلسفة الخلقية - د. توفيق الطويل ، دار النهضة العربية ، القاهرة ،

١٣١ - الفلسفة القرآنية - عباس محمود العقاد ، دار الهلال ، القاهرة .

١٣٢ - في التصوف الإسلامي وتاريخه - رينولد · أ · نيكلسون ، ترجمة أبو العلا عفيفي ، لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ١٩٥٦م ·

۱۳۳ - في الدين والأخلاق القومية - د. محمد عبد الله دراز ، دار الكاتب العربي ، القاهرة ، ۱۹۹۳م ·

١٣٤ - في الدين المقارن - د. كمال جعفر ، دار الكتب الجامعية ، القاهرة ١٩٧٠ م ٠

۱۳۵- فيض القدير - بشرح الجامع الصغير ، ٥ أجزاء ، محمد عبد الرؤف المناوي ، المكتبة التجارية الكبرى ، القاهرة ، ١٩٣٨م ·

١٣٦ - في الفلسفة والأخلاق - د. محمد كمال جعفر ، دار الكتب الجامعية ، القاهرة ، ١٩٦٨م .

١٣٧- في النفس والعقل لفلاسفة الاغريق والإسلام - د . محمود قاسم ، مكتبة الأنجلوط ٣ ، القاهرة ( د. ت ) .

### ق

۱۳۸ - القاموس المحيط - ٤ أجزاء ، مجد الدين محمد الفيروز آبادي ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، القاهرة ، ١٩٥٢م ·

١٣٩ - القانون والأخلاق - محمد البهي ، وزارة الأوقاف ، القاهرة ٠

- ١٤٠ القرآن والطبائع النفسية ، علي محمد حسن العماري ، المجلس الأعلى
   للشئون الإسلامية ، القاهرة ، ١٩٦٦م .
- ١٤١ القرآن والعلم الحديث عبد الرزاق نوفل ، دار الجيل للطباعة ،القاهرة ·
- ١٤٢ القرآن والفلسفة د. يوسف موسى ، دار المعارف ، القاهرة ،١٩٦٦ م ·
  - ۱۶۳ القرآن : محاولة لفهم عصري ، دار الشرق ، بيروت ۱۹۷۰م ٠
- 182- قصص الأنبياء عبد الوهاب نجار ، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر ، القاهرة ، ١٩٦٦م ·
  - ١٤٥ قصة الإيمان نديم الجسر دار الأندلس ، ط ٢ ، بيروت ، ١٩٦٣م·
    - ١٤٦ القيم الأخلاقية -- د. عادل العوا ، مطبعة جامعة دمشق ( د .ت ) ٠
- ١٤٧ قيمنا الاجتماعية وأثرها في تكوين الشخصية د. نجيب إسكندر ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٦٢م ·
- ۱٤۸ القيم والعادات الاجتماعية فوزية دياب ، دار الكتاب العربي ،
   القاهرة .

### ك

- ۱٤٩- الكامل في التاريخ ٩ أجزاء ، ابن الأثير ، دار صادر ، بيروت ، ١٩٦٥ م .
- ١٥٠- كتاب الأخلاق أحمد أمين ، النهضة المصرية ، ط ٩ ، القاهرة ، ١٩٦٧م .
- ١٥١- كتاب الأدب المفرد الإمام البخاري ، مطبعة أفيست ، مدينة طشقند ،

- ١٥٢ حتاب الأربعين النووية الإمام النووي ، مكتبة الجمهورية المصرية .
- ١٥٣ كتاب سبيل السعادة يوسف الدجوي ، مطبعة السماح ط ٢ ، ١٩٢٩م
- ١٥٤- الكتاب المقدس (العهد القديم والعهد الجديد ) مطبعة عنتر بالقاهرة ،
- ١٥٥ كتاب النفس ، أرسطو ، ترجمة د. أحمد فؤاد الأهواني ، عيسى البابي الحلبي ، ط ١ ، القاهرة ، ١٩٤٩م ·
- ١٥٦ كشف الخفاء ومزيل الألباس عما اشتهر من الأحدايث في ألسنة الناس جزءان ، إسماعيل محمد العجلونن ، مكتبة القدسى ، القاهرة ، ١٣٥١هـ .
- ١٥٧ كلمات في مبادىء الأخلاق د. محمد عبد الله دراز ، المطبعة العالمية القاهرة ، ١٩٥٣م .

### ل

- ١٥٨ اللآلىء المصنوعة في الأحاديث الموضوعية جزءان ، الإمام السيوطي ،
   المكتبة التجارية الكبرى ، القاهرة .
- ١٥٩ لسان العرب ٢٠ جزء ، محمد بن بكر بن منظور ، دار الكاتب العربي الطبعة الأولى ، القاهرة .
- ٠٦٠- اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان ، محمد فؤاد عبد الباقي ، عيسى البابي الحلبي ، القاهرة .

۱۹۱- مبادى، الاجتماع الديني - روجيه باستيد ، ترجمة د. محمود قاسم ، مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة .

١٦٢ - مبادىء الأخلاق - د. ماهر كامل ، الأنجلو المصرية ، القاهرة ،١٩٦٢ م ·

۱۹۳- مبادی، علم النفس العام - د. يوسف مراد ، دار المعارف ط ٥ ، القاهرة ١٩٦٦ م .

١٦٤ المجتمع البشري في الأخلاق والسياسية - برتراند راسل ، ترجمة عبد
 الكريم أحمد ، الأنجلو المصرية ، القاهرة ، ١٠ ١٩ م .

١٦٥ المجمل في تاريخ الأخلاق - د. ه. سد جويك ، ترجمة د. توفيق الطويل
 دار نشر الثقافة بالاسكندرية ، ١٩٤٩م .

١٦٦ محاضرات في الفلسفة الإسلامية - د. يحيى هويدي ، مكتبة النهضة المصرية ، ط ١ ، القاهرة ، ١٩٦٦م .

١٦٧ - محمد المثل الكاسل - محمد أحمد جاد المولى بك ، مطبعة صبيح وأولاده طبعة ، مطبعة صبيح وأولاده ط ٦ ، القاهرة ، ١٩٦٨م .

١٦٨ مختارات من روائع الأدب العربي - د. عبد السلام سرحان ، مطبعة الفجالة الجديدة ، ط١ ، القاهرة .

١٦٩ مختصر شعب الإيمان ، أبي بكر أحمد البيهقي - المكتبة المحمودية
 التجارية ، القاهرة .

١٧٠- مدخل إلى علم الأخلاق - ولتر لمبان ، ترجمة إنعام المفتي ، المكتبة العصرية ، صيدا ، بيروت ١٩٦٧م .

- ١٧١ المدخل إلى الفلسفة أزفلد كولبه ، ترجمة أبو العلا عفيفي ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة ، القاهرة .
- ۱۷۲- المذاهب الأخلاقية د. عادل العوا ، مطبعة جامعة دمشق ، ط۲ ، ۱۹۶۳م .
- ١٧٣ مذهب المنفعة العامة في فلسفة الأخلاق د. توفيق الطويل ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٥٣م ·
- ١٧٤ مراحل الفكر الأخلاقي د. نجيب بدوي ، دار المعارف ، ط ١ ، القاهرة
   ١٩٦١م
- ١٧٥ المسئولية في الإسلام د. محمد عبد الله دراز ، المكتب الفني للنشر ،
   القاهرة ، ١٩٦٠م .
- ١٧٦ المسئولية والجزاء د. عبد الواحد وافي ، مكتبة نهضة مصر ، ط ٣ ،
   القاهرة ، ١٩٦٣م .
- ۱۷۷ المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري ، الناشر مكتبة ومطابع النصر الحديثة بالرياض ، ١٩٦٨م ·
- ١٧٨ مسند أحمد بن حنبل ٦ أجزاء ، أحمد بن حنبل ، المطبعة الميمنية بمصر
   الطبعة الأولى ، القاهرة ، ( د .ت ) .
- ١٧٩ المشكلة الأخلاقية والفلاسفة أندريه كرسون ، ترجمة د. عبد الحليم محمود وغيره ، دار إحياء الكتاب العربية ، القاهرة ، ١٩٥٢م .
- ۱۸۰ مشكلة الإنسان د. زكريا إبراهيم ، مكتبة مصر ،ط ۱ ، القاهرة ،
   ۱۹۶۹ .

- ۱۸۱- مشكلة الحرية د. زكريا ابراهيم ، مكتبة مصر ، ط ۲ ، القاهرة ، ۱۹۹۳م .
- ۱۸۲- المشكلة الخلقية د. زكريا ابراهيم ، مكتبة مصر ، ط ۱ ، القاهرة ، 1979م.
- ١٨٣- المشكلة الخلقية والفكر المعاصر د. بارودي ، ترجمة د. محمد غلاب ، الانجلو المصرية ، ط ٢ ، القاهرة .
  - ١٨٤ معارج القدرس أبي حامد الغزالي ، مكتبة الجندي ، القاهرة ٠
- ۱۸۵ معالم تاريخ الإنسانية ه · ج · ولز ، ترجمة عبد العزيز توفيق جاويد
   لجنة التأليف والترجمة ، القاهرة ، ۱۹۹۷م ·
- ١٨٦- المعجم المفهرس الألفاظ الحديث ، الدكتور ا ، ي ، ونسنك وغيره ، مطبعة بريك في مدينة ليدن ، ط ١ .
- ١٨٧ المعجم المفهرس الألفاظ القرآن محمد فؤاد عبد الباقي ، دار الشعب ، القاهرة ، .
- ١٨٨ المغني ١٠ أجزاء ، أبي عبد الله بن قدامة ، مطبعة الإمام ،ط ١ ، القاهرة .
- ١٨٩ مفتاح كنوز السنة تأليف الدكتور أ · ي · فنسنك ، ترجمة محمد
   فؤاد عبد الباقي ، مطبعة المنار بمصر ، ط · ·
- ١٩٠ مقارنة الأديان ٣ أجزاء ، د. أحمد شلبي ، مكتبة النهضة المصرية ،
   القاهرة ، ١٩٦٦م .
- ١٩١- المقاصد الحسنة الإمام الحافظ السخاوي ، مكتبة الخانجي ، القاهرة .

- ۱۹۲ مقالة عن نزعة التفاؤل بين ليبنيتز وابن عربي د. محمود قاسم ، مجلة الفكر المعاصر ، ، القاهرة ، يناير ۱۹۷۰م .
- ١٩٣- مقال في الإنسان د. عائشة عبد الرحمن ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٩ .
  - ١٩٤ مقال عن طبيعة النفس عند ليبنتز وابن عربي د. محمود قاسم ٠
- ١٩٥- مقدمة ابن خلدون عبد الرحمن بن خلدون ، المطبعة الأزهرية ، القاهرة ١٩٣٠م
- ١٩٦ مقدمة في علم النفس الاجتماعي د · شارل بلوندل ، ترجمة د . محمود قاسم ، الانجلو المصرية ، ط ٢ ، القاهرة ·
- ١٩٧ مقدمة في فلسفة التربية د. محمد لبيب النجيحي ، الأنجلو المصرية ، ط ١ ، القاهرة ، ١٩٦٣م ·
- ١٩٨- مقدمة لعلم النفس الاجتماعي د. مصطفى سُويف ، الأنجلو المصرية ، ط ٢ ، القاهرة ، ١٩٦٦م .
  - ١٩٩- المقصد الأسنى أبي حامد الغزالي ، شركة الطباعة الفنية المتحدة ٠
- ٠٠٠ مقياس الأخلاق ( باللغة التركية ) مصطفى ذهني ، مطبعة العالم ، استنبول ١٣١٥هـ .
- ٢٠١ مكارم الأخلاق رضي الدين الطبرسي ، ط ١، مكتبة القاهرة بالأزهر ٠
- ٢٠٢- الملل والنحل جزءان ، أبي الفتح محمد الشهرستاني ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ، القاهرة ،١٩٦٧م .

- ٢٠٣ من أخلاق النبي د. أحمد الحوفي ، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ،
   ط ١ ، القاهرة .
- ٢٠٤ مناهج الأدلة في عقائد الملة ابن رشد ، تقديم وتحقيق د. محمود قاسم
   مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة ، ١٩٦٤م .
- ٢٠٥ مناهج البحث في علم النفس ت.ج. اندروز، ترجم بإشراف د. يوسف
   مراد ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٧م .
- ٢٠٦- منبعا الأخلاق والدين هنري برجسون ، ترجمة سامي الدروبي ، دار الفكر العربي ، ١٩٦٣م .
- ٧٠٧ المنطق الحديث ومناهج البحث د. محمود قاسم ، مكتبة الأنجلو المصرية ط ٣ ، القاهرة .
- ٢٠٨ منهاج الدعوة إلى الإسلام في العصر الحديث مقداد يالجن ، المطبعة المصرية ومكتبتها ، ط١ ، القاهرة ، ١٩٦٩م .
- ٢٠٩ الموافقات في أصول الأحكام ٤ أجزاء ، الإمام أبي إسحاق إبراهيم
   الشاطبي ، مكتبة صبيح وأولاده ، ط١ ، القاهرة .
- ٢١٠ الموسوعة الفلسفية المختصرة ترجمة عن الإنكليزي بإشراف د. نجيب
   محفوظ ، مطبعة الأنجلو المصرية ، القاهرة ، ١٩٦٣م .
- ٢١١ موطأ الإمام مالك جزءان ، الإمام أنس بن مالك ، المطبعة الشرفية ،
   القاهرة ، ١٣٢٠هـ .
- ٢١٢ ميزان العمل أبي حامد الغزالي ، مطبعة صبيح وأولاده ، القاهرة ، ١٩٦٣ م .

٢١٣- نظام الإسلام في الحياة - أبو الأعلى المودودي ، ترجمة محمد عاصم الحداد ، دار الفكر بيروت .

٢١٤- نظرات في الإسلام - د. محمد عبد الله دراز ، المكتاب الفني للنشر ، ط ١ ، القاهرة ، ١٩٥٨م .

- 100 النظرية الأخلاقية عند جون ديوي ومدى صلاحيتها للتربية المصرية - 100 محمد لبيب النجيحي ، رسالة مخطوطة في مكتبة كلية التربية برقم - 100 ·

٢١٦ نفوس مطمئنة - د. عبد الكريم دهنية ، دار القومية للطباعة والنشر ،
 القاهرة ، ١٩٦٦م .

٢١٧ - غاذج من الفلسفة السياسية - د. محمد فتحي الشنيطي ، مكتبة القاهرة الحديثة ، ١٩٦١م ·

٢١٨ - نهاية الإحكام في بيان ما للنية من أحكام - أحمد محمد الحسيني ،
 المطبعة الأميرية ، ط ١ ، القاهرة .

#### \_

٢١٩ هل يمكن قيام أخلاق وجودية - عبد الرحمن بدوي ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، ١٩٥٣م .

٢٢- الواجبات الأخلاقية والوطنية - د. عبد المجيد عباس ، مطبعة العناني ،
 ط ١ ، بغداد .

۲۲۱ الوجدان - د. عادل العوا ، مطبعة جامعة دمشق ، ۱۹۶۹م .

\* \* \* \* \*

تمت قائمة المصادر والمراجع

### فهرس أطراف الأحاديث

# (i)

ابدأ بنفسك : ص ٣٦٤ هامش ٣ .

أتقعد قعدة المغضوب عليهم: ص ٨٨ هامش ١٠

إثنان خير من واحد : ص ٣٦١ هامش ٢ .

أحب الأعمال إلى الله أدومها: ص ٣٣٨ هامش ٤٠

إذا أنزل الله بقوم عذاباً: ص ٢٦٤ هامش ٣٠

إذا التقى مسلمان بسيفهما: ص ٢٥٧ هامش ٢٠

إذا أراد عبدى أن يعمل سيئة : ص ٢٥٧ هامش ١٠

إذا حكم الحاكم فاجتهد: ص ٣١٢ هامش ٢ .

إذا خفيت الخطيئة لاتضر إلا صاحبها: ص ٢٦٤ هامش ٤٠

إذا خطب إليكم من ترضون دينه: ص ١٣٢ هامش ٥٠

إذا سمعتم بأرض بالطاعون : ص ٧١ هامش ٤٠

إذا صار أهل الجنة إلى الجنة : ص ٢٧٦ هامش ٢٠

إذا عملت الخطيئة في أرض: ٢٦٥ هامش ٢٠

إذا كثر الخبث: ص ٢٦٣ هامش ٣ .

إذا كنتم ثلاثاً فلا يتناجى اثنان : ص ٨٩ هامش ١٠

- إذا لم تستح فاصنع ماشئت : ص ۸۷ هامش ٤ ·
- إذا مات ابن آدم انقطع عمله : ص ۱۱۸ هامش ۳ .
  - إذهبوا فأنتم الطلقاء : ص ١١١ هامش ٢ ٠
  - أرأيتم لو وضعها في حرام : ص ٣١١ هامش ١
    - إرض بما قسم الله لك: ص ٩١ هامش ٣٠
- استفت قلبك : ص ۲۰۱ هامش ۱ ، وص ۳۰۷ هامش ۱
- اسمعوا وأطيعوا فإنما عليهم ماحملوا: ص ٣٥٨ هامش ٥٠
  - أشار إليه بإصلاح شعره: ص ٨٥ هامش ٢٠
  - أصبنا سبياً فكنا نعزل: ص ١٣٨ هامش ٦٠
- أفضل الأعمال إيمان بالله ( مضمون الحديث ) : ص ٥٠ هامش ٧
  - اقضوا الله فالله أحق بالوفاء: ص ٣٠٥ هامش ٣٠٠
    - أكله مع المجذوم : ص ٧١ هامش ٨ ·
    - أكمل المؤمنين إيماناً: ص٥٠ هامش ١٠
    - ألا أخبركم بأكبر الكبائر: ص ١٠٦ هامش ٨٠
      - ألا وإن في الجسد مضغة : ص ٩٠ هامش ١٠
        - الإسلام حسن الخلق: ص ٤٩ هامش ١ -
  - البر حسن الخلق: ص ۲۸۰ هامش ۱ ، ص ۳۰۷ هامش ۲ ·

البر مااطمأنت إليه النفس: ص ٣٠٧ هامش ١٠

البر ماانشرح له صدرك : ص ٣٠٧ هامش ١

الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله : ص ٣٠٥ هامش ٢٠

الحلال بين والحرام بين : ص ٢٣٧ هامش ١ .

الدين حسن الحلق: ص ٤٨ هامش ٣٠

السمع والطاعة على المرء المسلم: ص ٣٥٨ هامش ٦٠

الصبر ضياء: ص ١١٣ هامش ٠١

الطهور شطر الإيمان : ص ٧١ هامش ٢ ·

المسلم من سلم المسلمون من لسانه : ص ١٠٦ هامش ٦٠٦

المسلم إذا كان يخالط الناس ويصبر على أذاهم : ص ٣٥٩ هامش ١٠

المهاجر من هاجر مانهي الله عنه : ص ٥٥ هامش ٣٠

المؤمن ألف مألوف ولاخير فيمن لايألف: ص ٣٥٩ هامش ٢٠

اليد العليا خير من اليد السفلى : ص ٣٠٠ هامش ٧٠

أما صاحبك فقد أخذ بالثقة : ص ٢٤٧ هامش ١

أما والله اني لأخشاكم لله : ص ٨٠ هامش ٥٠

إن أحسن الناس خلقاً أحسنهم ديناً : ص ٤٨ - ٤٩ هامش ٠

إن الله إذا أحب عبداً قال أنى أحب فلاناً فأحبوه : ص ٣٥١ هامش ٧٠

- إن الله تجاوز عني أمتي عما وسوست أنفسها : ص ٢٥٧ هامش ٤٠٠
  - إن الله جعل الروح والفرح في الرضى واليقين : ص ٦٧ هامش ٢٠
  - إن الله خلق آدم من قبضة من جميع الأرض: ص ١٥٦ هامش ٣٠
    - إن الله خلق آدم على صورته : ص ١٦٤ هامش ٢ ·
    - إن الله كتب الحسنات والسيئات : ص ٢٥٦ هامش ٣٠
      - إن الله كتب الإحسان: ص ٢٦٠ هامش ١
      - إن الله لايعذب العامة: ص ٢٦٤ هامش ٢٠
      - إن الله لم يجعل للمسخ نسلاً: ص ١٥٥ هامش ٣٠
    - ان الله لايقبل من الأعمال الا ماخلص له: ص ٨٤ هامش ٣٠
      - إن الله يعطى من نيته الآخرة : ص ٣٣٤ هامش ١
        - إن الله يبغض البليغ المتشدق: ص ٨٨ هامش ٦٠
      - إن الله يحب الرفق في الأمر كله : ص ٥٣ هامش ٥٠
        - إن الله يحب أن تؤدى رخصه : ص ٢٤٧ هامش ٨٠
          - إن الله جميل يحب الجمال: ص ٨٩ هامش ٤ .
          - إن الله نظيف يحب النظافة : ص ٧١ هامش ١ .
          - إن الله لاينظر إلى صوركم : ص ٣١١ هامش ٣٠
      - إن الله يحب لكم معالي الأمور : ص ٣٠٠ هامش ٦٠

- إن الله يحب إذا عمل العمل أن يتقنه: ص ١٢١ هامش ٦٠
  - إن الدين متين : ص ٨١ هامش ٢ .
  - إن الدين يشر : ص ٨١ هامش ٤ ٠
  - إن الحياء من الإيان : ص ٨٧ هامش ٣ .
  - إن الخير لايأتي إلا بالخير : ص ٣١٩ هامش ٣٠
  - إن الصدق يهدي إلى البر: ص ٢٢٩ هامش ٤٠
    - أنا عند ظن عبدي بي : ص ٩٠ هامش ٤٠
    - إن المرأة خلقت من ضلع : ص ١٥٧ هامش ٧٠
  - إن امرأة دخلت النار في هرة : ص ٥٣ هامش ١٠
  - إن المؤمن يأكل في معي واحد: ص ٧٩ ٨٠ هامش ١٠
    - إن المنبت لا أرضاً قطع : ص ٨١ هامش ١ .
- إن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم: ص ١١٨ هامش ٥٠
  - أنتم أعلم بأمور دنياكم : ص ٢٠ هامش ١٠
  - إن رجالاً يأتونكم من أقطار الأراضين : ص ١١٩ هامش ٢
  - أنزلوا الناس منازلهم من الخير والشر: ص ٢٨٧ هامش ١
    - انظروا إلى من هو أسفل منكم: ص ٩٢ هامش ١٠
      - إن فلانة تكثر من صلاتها وصيامها: ص ٥١٠

- إنك إن فعلت ذلك هجعت عينك : ص ٢٨٤ هامش ٣٠
  - إنكم لاتسعون الناس بأموالكم: ص ٨٨ هامش ٨٠
    - إن للشيطان لمة بابن آدم : ص ١٩٣ هامش ١٠
      - إن لربك عليك حقا: ص ١١٤ هامش ١٠
- إن من عباد الله لأناساً ماهم بأنبياء: ص ٩١ هامش ١٠
  - إنما أنا بشر: ص ٢١ هامش ١٠
  - إنما بعثت لأتم مكارم الأخلاق: ص ٣٨ هامش ٣٠
  - إنما بعثت لأقم صالح الأخلاق: ص ٤٨ هامش ١٠
  - إنما مثل الجليس الصالح والسواء: ص ٢٨٧ هامش ٣٠
- إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرء مانوى: ص ٣١٠ هامش ١.
  - إنما بعثت لأقم مكارم الأخلاق: ص ٣٨٠ هامش ٣٠
  - إنما أخاف على أمتى من الأثمة : ص ١٠٧ هامش ٥٠
  - إن من أخيركم أحسنكم أخلاقاً : ص ٣٣٥ هامش ٦٠
  - إن مما يلحق المؤمن عمله علماً عمله: ص ١٢١ هامش ٥٠
  - إني خلقت عبادي حنفاء كلهم: ص ١٩٩-١٩٩ هامش ١٠
    - أهل الجنة ثلاثة : ص ٣٧٢ هامش ٦٠
    - أهذا منزل أنزلكه الله: ص ٢٠ هامش ٢٠

إياكم والغلو في الدين : ص ٨١ هامش ٣ ·

آیة المنافق ثلاثة : ص ۳۰۰ هامش ٤٠

أيها الناس إغا هلك الذين من كان قبلكم: ص ٣٧٣ هامش ١

### **(ب)**

البر مااطمأنت إليه النفس: ص ٢٠١-٢٠٢ هامش ١ ، ٣٠٧ هامش ١

البرحسن الخلق: ص ۲۸۰ هامش ۰

البر مانشرح له صدرك : ص ٣٠٧ هامش ٣٠

بشروا ولاتنفروا : ص ٧٠ هامش ٣٠

### **(ت)**

تبسمك في وجد أخيك صدقة : ص ١١٥ هامش ٢٠

تحروا الصدق : ص ٢٤٣ - ٢٤٤ هامش ٠

تحرو الصدق : ۲۹۹ هامش ۳

تخيروا لنطفكم: ص ١٣٢ هامش ٣٠

تقربوا إلى الله ببغض أهل المعاصى : ص ٢٦٣ هامش ٨ ·

تركت فيكم أمرين: ص ٢٩٦ هامش ٣٠

تكون فتن يكون النائم فيها خير من اليقظان : ص ٣٥٨ هامش ٨٠

ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان : ص ٦٨ هامش ١٠ ثلاث خصال من سعادة المرء : ص ٧٥ هامش ٦٠

(ج)

جاء رجل وشعره جمة فأشار بقصه : ص ۸۹ هامش · ۲

(ح)

حسن الخلق خلق الله الأعظم: ص ٤٩ هامش ٣٠

حسن الظن من حسن العبادة : ص ٩٠ هامش ٣٠

الحكمة ضالة المؤمن: ص ٢٠٤ هامش ٤٠

الحلال بين والحرام بين : ص ٢٣٧ هامش ١

الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله : ص ٣٠٥ هامش ٢٠

[خ)

خذی من مال زوجك مایكفیك : ص ۱٤٠ هامش ٥ ·

خلق الله آدم وطوله ستون ذراعاً : ص ١٦٣ هامش ٤٠

خمروا الطعام والشراب: ص ٧١ هامش ٣.

خير الناس أنفعهم للناس : ص ٣٩٠ هامش ٠

دع مايريبك إلا مالايريبك: ص ٣٠٧ هامش ٣٠

دع مايريرك فإن الصدقة طمأنينة : ص ٢٩٩ ، ٣٠٠ هامش ١ ،

الدين حسن الخلق: ص ٤٨ هامش ٣٠

(3)

ذلك الوأد الخفى : ص ١٣٨ هامش ٤ .

(ر)

رفع القلم عن ثلاث : ص ۲۵۸ هامش ۸ ٠

(س)

سبعة يظلهم الله في ظله: ص ٣٧٢ هامش ٥٠

سوء الخلق شؤم : ص ٧٠ هامش ٥٠

**(ش)** 

شرار الناس شرار العلماء : ص ١٠٧ هامش ٤٠

(ص)

صدقة تصدق الله بها: ص ٢٤٧ هامش ٧

صلاة الرجل في جماعة تضعف: ص ٣٥٨ هامش ١٠

صم وأفطر ونم : ص ۲۳۹ هامش ۲ .

الطهور شطر الإيمان ص ٧١ هامش ٢٠

## (ع)

عجباً لأمر المؤمن: ص ٣٦٤ هامش ١٠

عجباً لأمر المؤمن إن أمره كله خيره: ص ٨٦ هامش ١٠

عليكم بالجماعة : ص ٣٥٨ هامش ٢٠

عليك بالرفق: ص ٥٣ هامش ٤٠

عليك بالعلم فإن العلم خليل المؤمن: ص ٣٤٦ هامش ١٠

على كل مسلم صدقة : ص ٣٠٢ هامش ٧ ، ص ٣٦٩ هامش ٠٢

#### (ن)

فإن الله لايقبل من الأعمال إلا: ص ٨٤ هامش ٣ ، ٣١٦ هامش ٤٠

فإن احق الله على العباد: ص ٥٢ هامش ٣٠

فإنك إذا فعلت هجمت عينك : ص ٢٨٤ هامش ٣

وفرٌّ من المجذوم : ص ٧١ هامش ٥ ٠

فضل العلم أحب إلى من فضل العبادة : ص ٣٥٧ هامش ٢ ·

فقال اعزل عنها إن شئت : ص ۱۳۸ هامش ۲

فلينظر أحدكم أين يضع كريمته : ص ١٣٢ هامش ٤٠

في كل ذات كبد رطبة أجر : ص ١١٤ هامش ٣ ، ١١٥ هامش ٤ · (ق)

قال : كيف تقضى : ص ٣٠٥ هامش ٢٠

قال هي في النار: ص ٥٢ هامش ١-

قيل لرسول الله أرأيت الرجل يعمل من الخير : ص ٣٥١ هامش ٨٠

### (ك)

كان خلقه القرآن : ص ٤٨ هامش ٤٠

كان عمله ديمة : ص ٣٣٨ هامش ٥ .

کان فیمن کان قبلکم ررجل به جرح: ص ۳۹٤ هامش ۲ ·

كان ينصح بتحسين الهندام: ص ٨٩ هامش ٥٠

الكذب كله على ابن آدم إلا: ص ٢٤٣ هامش ٤٠

كذبت اليهود لو أراد الله خلقه لم تستطع رده : ص ۱۳۸ هامش ۰ ۰

كلا والله لتأمرن بالمعروف : ص ٣٦٣-٢٦٤ هامش ١ ·

كل معروف صدقة : ص ١١٥ هامش ٥٠

کلکم بنو آدم : ص ۳۰۱ هامش ۰

كلكم راع وكلكم مسؤل عن رعيته: ص ٢٦١ هامش ١٠

كل مولود يولد على الفطرة ( ورد بلفظ مامن مولود إلا يولد) : ص ١٩٨ هامش ٣ .

كل مسلم على المسلم حرام دمه : ص ١١٤ - ١١٥ هامش ١٠٥ كل معروف صدقة : ص ١١٥ هامش ٥٠

والكلمة الطيبة صدقة : ص ١١٥ هامش ٣ ٠

كنا نغزو ٠٠ قلنا ألا نستخصي : ص ١٣٣–١٣٤ هامش ١٠٠ كنت غلاماً في حجر رسول الله : ص ٨٧ هامش ١٠٠

کونوا ربانیین حلماء : ص ۱۹۱ هامش ۲ ·

**(J)** 

لا إعان لمن لاأمانة لد: ص ٥٠ هامش ٦٠

لأن يحتطب أحدكم حزمة : ص ٣٠٠ هامش ٨٠

لأن يأخذ أحدكم أحبلة : ص ١٢٠ هامش ٣٠

لاتباغضوا ولاتحاسدوا : ص ٩٠ هامش ٧٠

لاتزال قدما ابن آدم : ص ۲٦١ هامش ٢٠

لاتلجوا على المغيبات فإن الشيطان : ص ١٩٠ هامش ٥٠

لاتتخذن أحداً غرضاً : ص ١١٤ هامش ٢ ·

لاتقتلوا أولادكم سرأ فرن الغيلة : ص ٢٠ هامش ٤٠

لاجناح عليك : ص ٢٤٣ هامش ٦ ٠

لاحسد إلا في اثنتين : ص ١١٨ هامش ٢ ٠

لاخير في الكذب: ص ٢٤٣ هامش ٥ .

- لاضرر ولاضرار: ص ۳۷۷ هامش ۱ .
- لاضرر ولاضرار : ص ۱٤۱ هامش ۱
- لاعدوى ولاطيرة ويعجبني الفأل: ص ٧٠ هامش ٤٠
- لاعليكم ألا تفعلوا ما من نسمة إلا كائنة : ص ١٣٩ هامش ٣٠
  - لتأمرًن بالمعروف : ص ٢٦٣ هامش ٢ .
  - لقد هممت أن أنهي عن الغيلة : ص ٢٠ هامش ٣ ٠
  - لما خلق الله آدم تركه ماشاء : ص ١٥٧ هامش ٣٠
  - لو كانت الدنيا تعادل جناح بعوضة : ص ٧٧ هامش ١
    - لايؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه : ص ٥٠ هامش ٢٠
      - ليس الشديد بالصرعة: ص ٩٣ هامش ٠
  - ليس الكذب الذي يصلح بين الناس: ص ٢٤٣ هامش ٣
    - ليس الغني عن كثرة العرض: ص ٩١ هامش ٢٠
      - لايغرس المسلم غرساً: ص ١١٩ هامش ٣٠
        - لايورد ممرض على مصح : ٧١ هامش ٦ ·

### (م)

- ماأعطى أحد خيراً من الصبر: ص ١١٢ هامش ٨٠
- ما أسر أحد سريرة إلا كساه الله: ص ٢٨٤ هامش ٢٠
- مابال عامل أبعثه فيقول هذا لكم : ص ٣٧٤ هامش ١٠

- ماتقرب إلى عبدي بشيء أحب إلى: ص ٣٣٨ هامش ٣٠٠
  - ما من أمير يلى أمر المسلمين : ص ٣٧٦ هامش ٢
  - مامن عبد يسترعيه الله رعية : ص ٣٧٦ هامش ١
- مامن مولود إلا ويولد على الفطرة : ص ١٩٨ هامش ٣٠
  - مامن نسمة كائنة : ص ۱۳۸ هامش ٤٠
- مامن رجل يكون في قومه يعمل بعمل فيهم بالمعاصي : ص ٢٧٩ هامش ٣٠ ما ما من نصب إلا كان له أجر : ص ٨٤ هامش ٥٠
  - مثل الجليس الصالح والسواء: ص ٢٨٧ هامش ٣٠
    - مثل المؤمن كالخامة : ص ١١٣ هامش ٢ ٠
  - مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم : ص ٣٦٠ هامش ٦ ٠
    - مثل القائم في حدود الله : ص ٢٧٣ هامش ٤٠
  - مثلى ومثل الأنبياء كمثل رجل بني داراً : ص ٤٨ هامش ٢٠
    - المسلم من سلم: ص ٥٥ هامش ٣٠
    - من أحيا أرضاً : ص ١٢١ هامش ١٠
    - من استطاع منكم الباءة فليتزوج: ص ١٤٠ هامش ٣٠
      - من أعمر أرضاً ليست لأحد : ص ١٢٠ هامش ٤ ·
        - من أفتى بغير علم ص ١٠٨ هامش ٢٠٠
        - من بنی مسجداً : ص ۱۲۱ هامش ۲–۳ .

- من تعلم العلم لغير الله : ص ١٠٧-١٠٨ هامش ١٠٨
  - من حفر بشرأ أو اشتراه : ص ١٢٠ هامش ٥ .
    - من دعا إلى هدى : ص ١١٨ هامش ٤ .
  - من رأى منكم منكراً فليغيره: ص ٢٦٣ هامش ٥٠
    - من ساء خلقه عذب نفسه: ص ۲۸۲ هامش ۲ .
    - من سئل عن علم فكتمه ك ص ١٠٨ هامش ٤.
    - من سبق إلى مالم يسبق إليه: ص ١٢١ هامش ٦
      - من سن في الإسلام سنة : ص ١١٩ هامش ٤ .
        - من سعادة ابن آدم ثلاثة : ص ٧٥ هامش ٤ .
      - من سعادة المرء حسن الخلق: ص ٨٣ هامش ٥.
        - من ساء خلقه عذب نفسه: ۲۸۲ هامش ۲ .
    - من شقاوة ابن آدم سوء الخلق : ص ۲۸۲ هامش ۳ .
- من طلب قضاء المسلمين : ص ٣٧٢ هامش ٤.
- من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب: ص ٦٩ ٧٠ هامش ١ .
  - من غشنا فليس منا : ص ٥٥ هامش ٤ .
    - من فارق الجماعة : ص ٣٥٨ هامش ٣ .
  - من فجع هذه بولدها : ص ٥٣ هامش ٢ .

من كانت له مظلمة : ۲۷۰ هامش ۱

من كان له أنثى فلم يهنها : ص ١٤١ هامش ٣٠

من كان يؤمن بالله فلايدخل الحمام بغير : ص ٨٧ هامش ٢ .

من كان يؤمن بالله ٠٠ فلا يؤذي جاره : ص ٥٠ هامش ٣٠

من كظم غيظاً: ص ٢٠٣ هامش ٢٠

من لم يدع قول الزور والعمل به : ص ٥١ هامش ٢٠

المسلم إذا كان مخالطاً: ص ٣٥٩ هامش ١٠

المؤمن إلف مألوف: ص ٣٥٩ هامش ٢٠

المؤمن للمؤمن كالبنيان: ص ٣٥٨ هامش ٤٠

### (j)

نعم حجى عنها : ص ٣٠٥ هامش ٣٠٠

نهى عن التبتل: ص ٨٠ هامش ٤٠

نهى عن الرهبانية والتبتل: ص ١٣٢ هامش ٢٠

نهى عن القتل بالنار: ص ٢٦٠ هامش ٢٠

### (a)

هذه نومة يبغضها الله أو يكرهها : ص ۸۸ هامش ۲ · هلك المتنطعون : ص ۸۰ هامش ۳ ·

والكلمة الطيبة صدقة: ص ١١٥ هامش ٣٠

والذي نفسي بيده لتأمرن بالمعروف : ص ٢٦٣ هامش ٢ .

وإنك مهما أنفقت: ص ٣١٦ هامش ٢ .

وقر من المجذوم فرارك من الأسد : ص ٧١ هامش ٥٠

ولاتتخذ أحداً غرضاً : ص ١٤٨ هامش ٢ .

### (ي)

يا أبا هريرة إذا استطعت أن تلقى الله: ص ٣٦١ هامش ٣٠٠

يامعشر الشباب من استطاع: ص ١٤٠ هامش ٣٠

ياغلام سم الله وكل بيمينك : ص ٨٧ هامش ١ .

يؤتى بالرجل يوم القيامة فيلقى في النار: ص ١٠٦-١٠٧ هامش ١

ياعبد الله ألم أخبر أنك تصوم النهار : ص ٨٠ هامش ٦٠

يحب الله العامل إذا عمل أن يحسن: ص ١٢١ هامش ٦٠

ينادي منادي أهل الجنة : ص ٨٢ هامش ٥ .

يوشك أن يكون خير مال المسلم غنم : ص ٣٥٨ هامش ٧ .

# فهرس الأعسلام (أ)

أبا دير حكيم: ١٢٦٠

الشيخ إبراهيم بن مصطفى الحلبي : ٢١٠ ، ٢١٢

ابن الأثير: ٢٦١٠

ابن خلدون : ۱۱۷ .

ابن رشد : ۲۱۲ ، ۲۲۰ ، ۲۲۲ ، ۰

ابن سینا : ۱۸ ، ۳۲ ، ۱۸۸ ، ۱۸۲ .

ابن عباس ( عبد الله ) : ١٦٥٠

ابن عربي ( محي الدين ) : ۲۲ ، ۲۰ ، ۱۷۳ ، ۱۸۲ ، ۲۲۷ ، ۲۵۲ ، ۲۹۷

ابن قدامة: ١٣٣٠

ابن مسکویه: ۱۸ ، ۲۵ ، ۶۵ ، ۶۲ ، ۲۱۲ .

ابن ودعان : ۲۲ .

أبو بكر محمد الكلاباذي: ٤٤ .

أبو الأعلى المودودي : ١٣٦ ·

أبو على الروذباري: ٤٥٠

أبو سعيد الخدري : ۲۲ ·

- أبو هريرة : ۲۲ ·
  - ابیقور: ۹۶۰
- أحمد الخشاب: ١٩٨٠
  - أحمد رامي : ۲۲۸
- أحمد زكي صالح : ١٥٤ ، ١٩٥
  - آدم سمیث : ۲۳۲ ، ۲۳۲ .
    - ادوارد کلابارید : ۱۷۹ ·
  - ارستبوس: ۳۷ ، ۱۲ ، ۱۲ ،
- أرسطى : ٣٦ ، ٢٩ ، ٢٧ ، ٣٣ ، ١٧٣ ، ٢٠٩ ، ٢٠٩ ، ٢٩١ ، ٢٩٢ ، ٣١٧
  - أزفله كولبه: ٤٣٠
  - ارنست هیکل: ۱۹۵، ۱۹۷
  - أفلاطون : ۳۱ ، ۲۹ ، ۸۱ ، ۱۰۱ ، ۱۷۳ .
    - أكثم بن صيفي: ٥٦ .
  - اليكسيس كارل: ١٨٧ ، ٢٧ ، ٧٧ ، ١٨٧ ، ١٥٢ ، ١٥٨ ، ١٨٧ .
    - أمين مرسى قنديل: ٥٨ ·
    - اندروز ( ت ۰ ج ) : ۱۵۳ ۰
    - اندریه کرسون : ۲۰۶ ، ۳۵۹ .

```
اوجست كونت : ۲۳۲ ، ۳۵۵ .
```

(ب)

بارتلمي: ۳۱۷ ، ۳۸۰ .

باسكال: ١٨١ . ١٩٧

برنارد جسملر: ۱۵۹ .

برنشفیك : ۳۲۵ .

برجسون ( هنري ) : ۱۸۵ ، ۲۰۳ ، ۲۸۲ .

بستالوتزي : ۱۲۹ .

بطلر: ٤٢٠

بنتام : ۳۸

بوذا ( سيكاموني ) : ٥٨ .

(ت)

التسترى: ٤٤٠

توفيق الطويل : ٣٦ ، ٣٧ ، ٣٨ ، ٣٩ ، ٦٥ ، ١٠٠ ، ٢٠٦ ،

. 747 . 741

توماس الأكويني : ٢٣٢ .

تيلور: ۱۹۸ ٠

(ث)

**ثرستون : ۱۷۹** .

(ج)

الجرجاني: ۳۰ .

جميل صليبا ( دكتور ) : ۳۲ ، ۳۲ .

جوستاف جوليه: ۱۷۱ .

جون ديوي : ٣٦ ، ٣٨ ، ٨٥ ، ١٥٠ ، ٣١٥ ٠

جون كارل فلوجل: ٤٢ .

جون روسکین ٤١ .

(ح)

الحافظ العراقي: ٤٨ ، ٦٧ .

حنا أسعد : ٩٧ ، ٩٨ .

(د)

داروین : ۱۹۲ ، ۱۹۷ ، ۱۹۸ ، ۱۷۱ ، ۱۷۲

(ر)

رکس نایت: ۱۷۹

روجیه باستید : ۱۹۸ ·

روسكين : ٤١ .

روسو: ٤٠ ، ٤١ ، ٢٣٢ ، ٣١٧ .

رونيه أوبير: ٢٠٥٠

ريمون رويد : ٣٢٣ ، ٢٢٦ ، ٢٢٧ .

رسل ( برتراند ) : ۱۲۷ ، ۱۲۷ .

(ز)

زكريا إبراهيم ( دكتور ) ٦٣ ، ٢٠٨ ، ٢٠٩ .

زید بن رفاعة: ۲۲ .

(w)

.سینسر : ۲۹۲ ، ۲۰۸ ، ۲۹۲ -

سبيرمان: ۱۷۹ .

سبينوزا : ٣٢٤ ٠

سد جويك : ۲۳۲ .

سقراط: ۳۲ ، ۲۲ ، ۲۹۳ ، ۳٤٥ .

سعد الدين التفتازاني: ٣٣٩.

سعد الشيرازي: ٥٤٠

سكينر: ١٥٣٠

سير رتشارد لفنجستون: ١٩٧٠

السيد محمد بدوي ( دكتور ) : ٣٥٥ .

السيوطي : ۲۲ ، ۳۱۳ ، ۲٤٧ .

(m)

شابان بنشر: ۱۷۱ .

الشاطبي : ٥٥ ، ٢٧٥ ، ٢٤٩ ، ٢٤٩ ، ٢٧٥ ، ٢٧٥ ٠

شفيق عبد الملك ( دكتور ) : ١٥٩٠

الشهرستاني: ٦١٠

شوینهاور : ۲۱ ، ۲۰۹ ، ۳۲۶ ۰

شیلر: ۳۲۹ ۰

(ص)

صالح عبد العزيز ( دكتور ) : ٣٩

صمویل کلارك : ۲۳۲ .

(4)

عادل العوا ( دكتور ) : ٤١ ، ٢٢ ، ٨٥ ، ٣٢٣ ، ٣٢٩ -

عباس محمود العقاد: ١٦٨ ، ١٧١٠

عبد العزيز القوصى ( دكتور ) : ١٥٤ ، ٣٤٨ .

عبد السلام سرحان ( دكتور ) : ٥٦ .

عبد القادر المكاوى: ٢٩٥٠

عبد الله بن عمرو بن العاص: ٢٣٩ .

على بن أبي طالب: ٢٢٠

على عبد الواحد وافي ( دكتور ) : ٦٦ ، ٢٦٢ ٠

عمر الخيام: ٢٢٨ .

## (¿)

الإمام الغزالي : ١٨ ، ٢٢ ، ٢٥ ، ٣١ ، ٤٦ ، ٤٧ ، ١٧٥ ، ١٧٨ ، ١٧٨ ، ١٧٨ ، ١٧٤ . ٢١٣ . ٢١٤ .

### (**i**)

فؤاد البهي السيد ( دكتور ) : ١٧٩

الفتني ( محمد طاهر بن على الهندي ) : ٢٢

الفارابي: ١٦، ١٧٨٠

فرویل: ۱۲۲ .

فريمان : ۱۷۹ .

فنيلون الاسكندري: ٢٨٣٠

فوزية دياب : ٣٢٩ .

فولتير: ٤١، ٢٠٨٠

فیکتور بوشیه ( دکتور ) : ۹۲ ، ۹۲ .

(ق)

قتادة : ٣٣٤ .

القرطبي: ٢٦٤ ، ٢٧٤ ، ٢٧٦ .

القشيري : ٤٤ ، ٦٠ ٠

(也)

كانط ( أمانوئيل ) : ۳۲ ،۲۲ ، ۸۲ ، ۱۱۷ ، ۲۱۰ ، ۲۱۲ ، ۲۱۲ ، ۲۹۲ ،

. 470 . 414

کلابارید ( ادوارد ) : ۱۷۹ ·

**(J)** 

لافيل: ٣٢٧ .

لامارك: ١٦٧٠

لسلي ستيفن: ٦٥٠

لطفي السيد: ٦٢ ٠

لویس ماسنیون : ۱۲۷ ، ۱۷۱ ·

لوسين : ٣٢٧ .

ليبنيتز: ۱۸۳، ۲۵۲، ۱۸۳۰

ليفي بريل: ٣٥ ، ١٠١ ، ١٠١ ٠ ٠ ٠

ماربورغ: ۳۲۵ .

الماوردي : ١١٦٠

محمد أمين المصري ( دكتور ) : ٦٨ .

محمد بیصار ( دکتور ) : ۹۹

محمد زاهد الكوثري : ۲۱۰ .

محمد عبد الله دراز ( دكتور ) : ٥٢ ، ٢٤١ ، ٣٥٦، ٣٧٠ ، ٣٧٢ -

محمد فؤاد عبد الباقي: ٣٧٣ .

محمد كمال جعفر : ٦٠ ، ٦١ ، ١٨١ ، ٣٥٥ .

محمود قاسم ( دکتور ) : ۱۹ ، ۳۵ ، ۹۷ ، ۱۰۱ ، ۱۵۰ ، ۱۷۳ ،

٠ ٣٥٥ ، ٢٩٧ ، ٢٢٢ ، ٢١٦ ، ١٩٨ ، ١٨٣ ، ١٧٩ ، ١٧٨

محمد لبيب النجيحي ( دكتور ) : ١٥١ . ١٦٩ . ١٨٦ ، ٢١٧ ، ٣١٥ . ٣٥٦ .

محمد وصفی ( دکتور ) : ۱۵۹ .

مسيلمة الكذاب: ٢٤٦٠

مصطنی سویف ( دکتور ) : ۱۹۵ ، ۱۹۹ ، ۳۵۹ .

مصطفى صبري ( شيخ الإسلام ) : ٢١٠ ٠

مصطفی فهمی ( دکتور ) : ۱۵۲ ، ۱۵۹ ، ۱۹۵ ، ۳۹۰

مصطفی نجیب محمود ( دکتور ) : ٤٢ · مور : ٣٢٦ ·

**(ن)** 

نجیب اسکندر ابراهیم ( دکتور ) : ۳۲۸ · نیتشه : ۳۲۸ ·

( 📤 )

هاتشیسون : ۲۳۲ ، ۲۳۲ .

هکسلي : ۱۷۱

هويز : ۲۰۹ ، ۲۰۹ ،

هورني : ۳۶۰ .

(ر)

وليم ماكدوكل : ٤١ ، ٣٦٠ .

وهيب سمغان : ٣٥٥ .

وود وورث : ۱۵٤ .

(ي)

يوسف الشيخ ( دكتور ) : ١٧٩ .

يوسف مراد : ۱۸۶ ، ۱۸۷ ، ۲۱۸ ، ۲۱۸ ·

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                        |
|--------|------------------------------------------------|
| 1      | مقدمة عامة                                     |
| 16     | المنهج وتطبيقه                                 |
|        | الباب الأول                                    |
|        | علم الأخلاق الإسلامية : غايته ، مجالاته ،      |
| 44     | مدی ضرورته                                     |
| ٣.     | الفصل الأول: تحديد مفهوم علم الأخلاق الإسلامية |
| ٣.     | أولاً : تحديد مفهوم العلم                      |
| 44     | ثانياً: تحديد مفهوم كلمة الأخلاق عموماً        |
| ٤٧     | ثالثاً : مفهوم علم الأخلاق الإسلامية           |
| ٥٨     | الفصل الثاني: غاية الأخلاق                     |
| ٥٨     | أولاً : الاتجاهات العامة في غاية الأخلاق       |
| ٥٩     | أ – الاتجاه الروحي                             |
| 77     | ب الاتجاه العقلي                               |
| ٦٤     | جـ - الاتجاه المادي                            |
| ٦٥     | ثانياً: اتجاه الإسلام في غاية الأخلاق          |

| ٨٥  | الفصل الثالث: مجالات الأخلاق                         |  |  |  |  |
|-----|------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| ٨٥  | أولاً : الاتجاهات العامة في مجالات الأخلاق           |  |  |  |  |
| ٨٦  | ثانياً: مجالات الأخلاق في الإسلام                    |  |  |  |  |
| 90  | الفصل الرابع: مدى ضرورة علم الأخلاق للحياة الإنسانية |  |  |  |  |
| 90  | أولاً : مدى علمية الأخلاق                            |  |  |  |  |
| ۱.۲ | ثانياً: مكانة الأخلاق وأهميتها لدى العلماء           |  |  |  |  |
| ۲.۱ | ثالثاً: مدى ضرورة الأخلاق ومكانتها في نظر الإسلام    |  |  |  |  |
|     | الباب الثاني                                         |  |  |  |  |
| ۱۲۳ | أسس الأخلاق في نظر الإسلام                           |  |  |  |  |
| 145 | الفصل الأول: الأساس الميتافيزيقي والاعتقادي          |  |  |  |  |
| 145 | أولاً : أركان الأساس الاعتقادي                       |  |  |  |  |
| 177 | ثانياً: أهمية الأساس الاعتقادي                       |  |  |  |  |
| ۱۳. | الفصل الثاني: الأساس الواقعي والعلمي                 |  |  |  |  |
| ۱۳. | أولاً: أساس الاعتدال بين الواقعية والمثالية          |  |  |  |  |
| ۱۳۱ | ثانياً: مراعاة قوانين الطبيعة والحياة                |  |  |  |  |
| ١٥. | الفصل الثالث: مراعاة الطبيعة الإنسانية               |  |  |  |  |
| ١٥. | أولاً: رأى العلماء في الطبيعة الإنسانية              |  |  |  |  |

| 100         | ثانياً: رأي الإسلام في الطبيعة الإنسانية              |
|-------------|-------------------------------------------------------|
| ۲.۲         | ثالثاً: صلة الطبيعة الإنسانية بالأخلاق                |
| ۲.۸         | الفصل الرابع: الاعتداد بالحرية الأخلاقية              |
| ۲.۸         | أولاً: الاتجاهات الفكرية والفلسفية في حرية الإرادة    |
| ***         | ثانياً: رأي الإسلام في حرية الإنسان والحرية الأخلاقية |
| 241         | الفصل الخامس : تقرير مبدأ الإلزام والالتزام الأخلاقي  |
| 747         | أولاً : الاتجاهات المختلفة في الإلزام الأخلاقي        |
| ۲۳۲         | ثانياً: رأي الإسلام في الإلزام الأخلاقي               |
| 777         | ثالثاً : مجالات الالتزام الأخلاقي ودرجاته             |
| ۲٤.         | رابعاً: خصائص الالزام الأخلاقي في الإسلام             |
| 707         | الفصل السادس: تأكيد المسئولية الأخلاقية               |
| 707         | أولاً : تحديد مفهوم المسئولية الأخلاقية               |
| 707         | ثانياً: مجالات المسئولية وأقسامها وأبعادها            |
| 709         | ثالثاً : أبعاد قياس المسئولية الأخلاقية               |
| 377         | رابعاً: أقسام المسئولية بحسب جزاءاتها                 |
| <b>X</b> F7 | الفصل السابع: إثبات الجزاء الأخلاقي                   |
| 477         | أولاً: أنواع الجزاء الأخلاقي في الاسلام               |

| ۸۲۲            | ١ – الجزاء الإلهي                               |  |  |  |  |  |
|----------------|-------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| ۲۸.            | ٢- الجزاء الوجداني                              |  |  |  |  |  |
| <b>7</b>       | ٣- الجزاء الطبيعي                               |  |  |  |  |  |
| 710            | ٤- الجزاء الاجتماعي                             |  |  |  |  |  |
| <b>Y A A Y</b> | ثانياً: خصائص الجزاءات الأخلاقية الإسلامية ٨    |  |  |  |  |  |
|                | الباب الثالث                                    |  |  |  |  |  |
| 441            | القيم الأخلاقية ومعاييرها في الإسلام            |  |  |  |  |  |
| 444            | الفصل الأول: المعايير الأخلاقية                 |  |  |  |  |  |
| 444            | أولاً: الاتجاهات العامة في المعايير الأخلاقية   |  |  |  |  |  |
| 444            | ثانياً: المعايير الأخلاقية في الإسلام           |  |  |  |  |  |
| 444            | أ - المعايير الأخلاقية الموضوعية                |  |  |  |  |  |
| ۳.٦            | ب - المعايير الأخلاقية الذاتية                  |  |  |  |  |  |
| ٣٢٢            | ثالثاً: خلاصة المعايير الأخلاقية الإسلامية      |  |  |  |  |  |
| ۳۲۳            | الفصل الثاني: حقيقة القيم الأخلاقية             |  |  |  |  |  |
| ۳۲٤            | أولاً: تحديد القيمة الأخلاقية خارج إطار الإسلام |  |  |  |  |  |
| ۲۳۱            | ثانياً: تحديد القيمة الأخلاقية في إطار الإسلام  |  |  |  |  |  |
| ۳٤٧            | ثالثاً: أهمية القيم الأخلاقية في الحياة العملية |  |  |  |  |  |

| 401         | الفصل الثالث: القيم الأخلاقية بين الفرد والمجتمع     |
|-------------|------------------------------------------------------|
| 707         | أولاً: أهم الاتجاهات الفلسفية والاجتماعية في الموضوع |
| <b>70 Y</b> | ثانياً : اتجاه الإسلام في الموضوع                    |
| ۳٦٤         | ثالثاً: أنواع الأخلاقيات في إطار الأخلاق الإسلامية   |
| <b>**</b>   | الخاتمة : أهم النتائج والتوصيات                      |
| ٣٨.         | أولاً : أهم النتائج                                  |
| 498         | ثانياً: أهم التوصيات                                 |
| <b>44</b> 4 | مصادر ومراجع الكتاب                                  |
| ٤٢.         | فهرس أطراف الأحاديث                                  |
| ٤٣٧         | فهرس الأعلام                                         |
| ٤٤٧         | نه بالمنامات                                         |

### كتب أخرى للمؤلف

- ١ـ منهاج الدعسوة إلى الإسلام في العصر الحديث ، المطبعة المصرية ومكتبتها ، القاهرة ، ١٩٦٩م .
  - ٢\_ البيت الإسلامي كما ينبغي أن يكون ، القاهرة ، دار الهلال ١٩٧٢ م .
    - ٣ الاتجاه الأخلاقي في الإسلام . القاهرة ، مكتبة الخانجي ١٩٧٣م .
    - ٤\_ التربية الأخلاقية الإسلامية ، القاهرة ، مكتبة الخانجي ، ٩٧٧ م .
- ٥ قيمة الإيمان والأخلاق في الحياة العملية ( باللغة التركية ) اسطنبول ،
   ١٩٨٠م .

## İMAN VE AHLAKIN HAYATİ DEĞERLERİ.HİKMET YAYINLARI . İSTANBUL.1980.

- ٦- علم النفس التربوي في الإسلام . ( بالإشتراك ) الرياض ، دار المريخ ،
   ١٤٠١هـ .
- ٧\_ دور التربية الأخلاقية الإسلامية في بناء الفرد والمجتمع والحضارة الإنسانية
   بيروت ، دار الشروق ، ٣٠٠٤هـ .
- ٨ـ توجيه المتعلم في ضوء التفكير التربوي الإسلامي ، الرياض ، دار المريخ ،
   ٨٠٠ ١٤٠٢ .
  - ٩\_ فلسفة الحياة الروحية . الرياض ، دار عالم الكتب ، ط (٢) ، ١٤٠٩ ه.
- ١٠ موسوعة التربية الإسلامية ، الجزء الأول بعندوان : جوانب التربية

- الإسلامية الأساسية ، بيروت ، مؤسسة دار الريحاني ، ١٤٠٦ه .
- ١١ موسوعة التربية الإسلامية . الجزء الثاني بعنوان : أهداف التربية الإسلامية
   وغايتها ، الرياض ، دار الهدى ، ١٤٠٦ه .
- 17\_ التربية الإسلامية ودورها في مكافحة الجرعة . الرياض ، مطابع الفرزدق ، ١٤٠٨ه.
  - ۱۳ الطريق إلى العبقرية ، دار الهدى ، الرياض ، ۱٤٠٧هـ .
  - ١٤ طريق السعادة ، مطبعة البكيرية ، الرياض ، ١٤٠٧ه .
- 10\_ بناء البيت السعيد في ضوء الإسلام ، دار المريخ ، الرياض ، 16.٨ ه.
- ١٦ الشعوب الإسلامية ووسائل التقريب بينها ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، إدارة الثقافة والنشر ، الرياض ، ١٤٠٨ه.
- ١٧ منابع مشكلات الأمة الإسلامية والعالم المعاصر ، ودور التربية الإسلامية
   وقيمها في معالجتها ، دار عالم الكتب ، الرياض ، ١٤١١هـ .
- ١٨ دليل التأصيل الإسلامي للتربية . ( جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، عمادة البحث العلمي ، الرياض ١٤١١هـ .
- ١٩ دور جامعات العالم الإسلامي في مواجهة التحديثات المعاصرة دار
   عالم الكتب ، الرياض ١٤١١ه.
  - . ٢\_ معالم بناء نظرية التربية الإسلامية ، دار عالم الكتب،الرياض ١٤١١ه .
- ٢١\_ معالم منهج التجديد في الفلسفة الإسلامية ، دار عالم الكتب ، الرياض -

### كتب نحت الطبع

٢٢- الرحلات العلمية من الشرق والغرب

رحلة الدكتور مقدار يالجن ، رحلاته ومحاوراته وتجاربه العلمية وذكرياته ومرثياته في المشكلات العالمية ، دار عالم الكتب .

٢٣ توجيه المعلم إلى معالم طرق تعليم العلوم الإسلامية · دار عالم الكتب ،
 الرياض ·

٢٤ أسرار التفوق العلمي وعوامله الأساسية ( باللغة التركية غير منشور ) .

٢٥ أفكارنا الأساسية معالم طريقنا ( باللغة التركية غير منشور ) ٠

### كتب نحت الإنجاز:

٢٧ علم التربية الإسلامية ٠

٢٨ أساسيات التربية الإسلامية .

٢٩ أساسيات التوجيه الإسلامي للعلوم

· ٣- مشكلات الحركات الإسلامية المعاصرة وطرق معالجتها ·

٣١ - منهج البحث في التربية الإسلامية ٠

٣٢ - موسوعة التربية الإسلامية ٠

٣٣ موسوعة الأخلاق الإسلامية

۳۶- سلسلة تربيتنا

٣٥- سلسلة دليل التأصيل الإسلامي للترتبية