

ڎؽٲٛڎ ۼؿٚۼڵۯؿؾۼٛڶڎۊٳڎڎٳ ڰڗؽٵڎؽؿڰڴڴڴڴڴڰ ۮ۵۱۳۵۵-۱۲۷۲۶

ۅڲڮٳڔؾڮڵڎٵٛڿٞڔؽ ۼڔٛڲٳڿؽڴڿؾٚٳؽؽؽؽۿ ۼؿڣۿٳڣۼڗؽٵڮۯؽۯؽۿ

ۼڴؽؽڰ۬ ٵڟڿؘٚػڞػڴۯٳؙؿٳڶڟٳۺؚٙ







ؾٲؽ۬ڬ ٲۺؾٵؽ۫ٳڶڡؙڡۜٵٷۘۘۘۅڵۼؙؙۣڡٙڡٙؠ۫ۯؘڵۼؙػؽٙڎ ٳؽؿؘۯ<del>ٚڮؙڒؙڮؽ</del>ٞؽڒڷۣڿٷٙڲٙڷؚؽؘٵۺؽ ١٧٢١-ه٥٣١ه

ۅٙٮۜڲؠ۬ۿٳڔڛٙٳڵڎ۬ٵٛڿٝڔؽ ؘڡٚڗؘڲٙٳڸۼؖؿ۬ڐۣڵۼؙۣڠٙۊ۬ڵؽٵؽؽؿۥۿؚ ڽؽڒۼٷٳؽۼٛؠٚۏؾٷڮۅٞڮؽ

مَعَ يَعَلِيقَا شِالْفِقِينَ إِلَيْكِينِ

الشَغَ جَمَيَيْنِ لَلْهِ فَشَعْ جَكَاكُمِتَا ٱلرَّهَ الْهَ مَالَكِهِ مِنْ

چَقَقِیٰنْقُ الشَّیْخِ مُصْطَغِیَا ْبُواْلُطَابُوق

مَلِينُ فَيْ إِنَّ مُهِمْ مِنْ لِللَّهِ الْمُعْلِحُفُونَ عَلَيْ عَلَيْكُ أَلَّهُ لَكُونَ مُكَّالًا مُكَّالًا مُ

|                                                                                                      |                        | : نائيني، محمدحسين، ١٢٧٤-١٣٥٥ق.          | أسرشناسه                 |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|------------------------------------------|--------------------------|--|
| وتليها رسالة اخرى تقريرا لبحث المحقق                                                                 | .حسين الغروي النانيني. | : رسالة لاضرر/ تأليف المحقق الميرزا محمد | عنوان و نام پديدأور      |  |
| التاتيني/ بقلم المحقق الشيخ موسى الخوانساري. مع تعليقات الفقيه الكبير حسين الحلي على كلتا الرسالتين/ |                        |                                          |                          |  |
| تحقيق مصطفى ابوالطابوق: (براي) مشورات مدرسة أية الله المحقق الشيخ حسن الحلي.                         |                        |                                          |                          |  |
| Islamic law *Formulae :                                                                              | موضوع                  | : قم: كتاب حكيم،                         | مشخصات نشر               |  |
| : خوانساري نجفي، موسى،                                                                               | شناسه افزوده           | ۱۴۴۲ م. = ۲۰۱۱ م. = ۱۴۰۰.                |                          |  |
| .1777 - 1705                                                                                         |                        | : ۲۶۰ ص.                                 | مشخصات ظاهرى             |  |
| : حلى، حسين                                                                                          | شناسه افزوده           | 944-511-4046-10-1:                       | شابك                     |  |
| Hilli, Husayn :                                                                                      | شناسه افزوده           | ں:نیا                                    | وضعیت فهرست نویسی : فییا |  |
| : ابوالطابوق، مصطفى، ١٩٧٩ - م.                                                                       | شناسه افزوده           | : غربي:                                  | يادداشت                  |  |
| : مدرسة أية الله المحقق الشيخ حسين                                                                   | شناسه افزوده           | : كتابنامه: ص. [٣٤١] - ٣٥٢؛              | بادداشت                  |  |
| الحلى قدس سره                                                                                        |                        | همچنین به صورت زیرنویس.                  |                          |  |
| BP194/01:                                                                                            | رده بندی کنگره         | : نمایه.                                 | بادداشت                  |  |
| T9V/FT# :                                                                                            | رده بندی دیویی         | : قاعده لاضور                            | موضوع                    |  |
| ى : ۸۵۰۴۷۵۰                                                                                          | شماره کتابشناسی ما     | *Lazarar formula (Islamic law):          | موضوع                    |  |
| اطلاعات ركورد كتابشناسي: فيها                                                                        |                        | : فقه قواعد                              | موضوع                    |  |



رسالة لاضرر اسم الكتاب: المؤلّف : استاذ الفقهاء الميرزا محمدحسين الغروي النانيني فَايْرُقُ الشيخ مصطفى أبوطابوق المحقق : دار الكتاب الحكيم للنشر والتوزيع الناشر ۱٤٤٣ هـ.ق ، ۲۰۲۱ م تاريخ الطبع : الأولى الطبعة : ١٠٠٠ نسخة الكمتة 1-07-7707-775-17 ردمك (ISBN) :





#### مقدمة الناشر



الحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله على محمَّد وآله الطيبين الطاهرين.

(لا ضرر ولا ضرار)، كلمتان موجزتان في اللفظ، جزيلتان في المعنى، من جوامع كلمه على ولم تعرف باللدقة المناسبة التي قال فيها النبيّ الأكرم على هذه الكلمة، غير حادثة نخلة سمرة بن جندب في أرض الأنصاريّ حيث كان دخول سمرة إليها بغير استئذان يؤذي ذلك الأنصاريّ، وكان امتناع الأول عن الاستئذان وعن الرضا بمبادلة النخلة أو بيعها بعد طلب رسول الله على منه ذلك، سبباً لقضائه المشهور على: لا ضرر ولا ضرار، بعد أمره بقلع النخلة، وقوله لصاحبها سمرة: (إنّك رجل مضارّ).

غير أنّ حادثة واحدة فقط ربّيها لا تناسب شهرة هذا القضاء الذائع بين الفريقين حتى قيل بتواتر هذه الكلمة، وتصريح آخرين بأنّ شطراً كبيراً من الفقه يدور على هذا الحديث، في حين لم يثبت مجيء هذه القاعدة في كلامه ﷺ مسبوقةً بأحكام أخرى يستفاد منها سعة وحدود فقه هذه القاعدة.

وما روي من هذا اللفظ (لا ضرر ولا ضرار) في المناسبات الأُخَر على ما وجد في كتبنا لم شت يتتبع المحقّق البارع شيخ الشريعة الأصفهانيّ يَتُمُّ في رسالته حول القاعدة ـ وكما جاء بقلم المحقّق النائينيّ نتيُّن في الرسالة الأولى من هذا الكتاب. أنّه تمّا صدر فعلاً عنه على في خصوص تلك الوقائع المذّلة مها تعليلاً أو سنداً للأحكام الّتي صدرت فيها، كحديث الشفعة والنهى عن منع فضل الماء لمنع كلاء، فإنّه لم يثبت صدور هذه الكبرى (لا ضم ر ولا ضمار) في ذيل الروايات المتع ضة لأحكامه على في هذه المرضوعات كما حاءت الروايات به، للظرِّ القويّ بأنّ هذه الكبرى قد ألصقت لاحقاً في عصر تدوين الروايات بذيل بعض الأقضية المشار إليها، التي يفترض أنَّها كانت مرويَّة مستقلَّة في رواية واحدة يرجع بعد البحث حصول تقطيع لها بحسب المناسبات ثمّ ألحقت قضيّة لا ضرر ولا ضرار ببعضها لتظهر وكأتبا تعليل لأحكامها، كقضاء حق الشفعة والنهى عن منع الماء المشار اليه.

وهذه الرواية الواحدة موجودة عند العامة برواية عبّاد بن الصامت وقضية (لا ضرر) مروية فيها مستقلّة في سياق أقضية مختلفة له ﷺ، وعند الخاصّة وجدت مقطّعة ومتعدّدة عن عقبة بن خالد في مناسبات مختلفة، يرجح أنّ عقبة رواها أيضاً كاملة في حديث واحد كها وردت عن عبّاد كذلك، لكن حملة الحديث قطّعوها وألحقوا لا ضرر في ذيل بعضها .

وقد أشار المحقّق النائينيّ نتئُك في بحثه حول القاعدة بقلمه الشريف إلى

استقصاء المحقق شيخ الشريعة الأصفهاني تظ البحث في كتب الفريقين عن أصول هذه القاعدة بهذا اللفظ المنشور ومناسبة صدورها منه بين من اكتشف من تطابق اللفظ في الأقضية المشتملة عليها رواية عبّاد بن الصامت مع لفظ الروايات المتعددة لنفس تلك الأقضية لروايات عقبة بن خالد، وخلو رواية الأول عن لفظ القاعدة ملحقاً بأيَّ من تلك الأقضية - أنَّ ما ورد من إلحاق القاعدة ككبرى لتلك الاقضية والأحكام لم يكن في أصل الرواية وإنها هو من إلحاقات البعض بعد التقطيع، ناهيك عن عدم استقامة اعتبار تلك الكبرى علّة للأحكام المذكورة في صدر الروايات التي وردت القاعدة في ذبلها.

وقد أيّد المحقّق النائينيّ ما توصّل إليه شيخ الشريعة الأصفهانيّ بَيْمُنا، وتابعهما أيضاً المحقّق الشيخ حسين الحلّ في تعليقاته على رسالة أستاذه النائينيّ بَيْمُنا.

وبذلك يجتمع إيجاز لفظ قاعدة (لا ضرر) مع غياب تعدد الحوادث المرتبطة بحكم تشريع هذه القاعدة في التراث الروائي في كونها سبباً في وجود مسالك متعددة في ترجمة فقه هذه القاعدة في سعته وضيقه حتى أتعب بعض الأعلام نفسه في حشد الشواهد على إرادة النهي من لفظها رغم ظهورها في النفي كشيخ الشريعة الأصفهاني تثرن غير أنّ الأكثر فهم منها إرادة النفي الحقيقي حقيقة أو ادّعاء كما فصل الميرزا في بحثه وتابعه تلميذه الحليّ عليه يَثِينًا . لكن ذلك لم يمنع ذهاب بعضهم إلى حملها على حكم آخر وهو وجوب تدارك ما يسبّبه الضرر، دون المعنين السابقين.

ومن ذلك ربّها تعرف السبب وراء كثرة المؤلّفات والبحوث حول هذه القاعدة. هذا، ويلاحظ أنّ هذا الكتاب ضمّ بين دفّتيه رسالتين للمحقّق النائينيّ حول قاعدة (لا ضرر)، الأولى بقلمه المبارك من غير أن يكمل مباحثها جميعاً، وقد أشار إليها نتتُخ في أواخر بحث البراءة(١١)، والأخرى بقلم تلميذه المحقّق الشيخ موسى الخوانساريّ تقريراً لبحثه الشريف وتمتاز باتها كاملة حاوية لكلّ مباحث هذه القاعدة.

كها ضمّ الكتاب تعليقات على كلتا الرسالتين لتلميذه النجيب البارع الشيخ حسين الحلّي، شرح فيها مرادات أستاذه، وناقشه في بعض المواضع، وأشار إلى تبدّل رأي أستاذه في بعض ماحث القاعدة في فتر تن منفصلتين من محثه.

ويلاحظ القارئ البيان المتدقق للشيخ الحلّق والواضح في شرح مرادات أستاذه من عباراته المتينة، والرغبة الصادقة في تيسير المطالب العلميّة بثقة ووضوح. ومن الجدير بالذكر أنّ الشيخ الحلّق لم يبحث قاعدة (لا ضرر) في دورته

(أصول الفقه) ولعلّه اكتفى بتعليقته على ما أفاده شيخه وعلى تقريرات زميله.

وقد تمّ جمع ذلك كلّه في كتاب واحد باعتبار دورانه حول موضوع فارد وهو قاعدة (لا ضرر) لتكون مصدراً مهمّاً بين يدي العلماء والدارسين.

وممّا تجدر الإشارة إليه أنّ ما بين يديك ـ عزيزي القارئ ـ لم يَرَ النور سابقاً باستثناء تقرير الشيخ الخوانساريّ لبحث المحقّق النائينيّ الذي تُشر قديهاً ضمن تقريراته عنه في المكاسب في ذيل كتابه (منية الطالب في شرح المكاسب) مصرّحاً

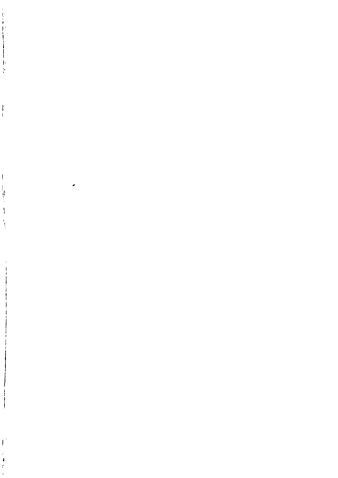
 <sup>(</sup>١) حيث لم يبحث (لا ضرر) في أواخر البراءة، وقال تئز: (وللتكلّم فيها يندرج في القاعدة ومقدار دلالتها علّ آخر ، أفردناه في رسالة مستقلة). يلاحظ: فوائد الأصول: ٧٤ ٥/٥.

بأنّه قد استفاده من أستاذه، كما نُشر بعد ذلك مستقلًا، والذي دعانا لنشره مجدّداً ـ مضافاً إلى اعتباد نسخة بخطّ مع أنفها ـ كو نه متناً لتعليقات الشيخ حسين الحلّ

وفي الختام لا يسعنا إلّا أن نتقدّم بوافر الشكر وعظيم الامتنان لفضيلة جناب الشيخ مصطفى أبو الطابوق اللّغ الذي تصدّى لإخراج هذا الكتاب القيّم من غياهب النسيان إلى عالم الشهود والعيان بعد أن أضفى عليه تحقيقاً رشيقاً، ولجميع من ساهموا في إنجازه وإخراجه بهذه الحلّة الجديدة، فلّله درّهم وعليه أجرهم.

وبذلك نأمل أن نكون قد وققنا في رفد المكتبة العلميّة بمصدر آخر يثري مسيرة الباحثين ويصعد بالبحث العلميّ نحو خطوة متقدّمة أخرى، ومن الله نستمدّ العدن والتوفية..

إدارة مدرسة المحقّق الشيخ حسين الحلّق النجف الأشرف غرّة رجب ١٤٤٢ هـ



### مقدمة التحقيق



الحمدُ لله ربَّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأوّلين والآخرين محمّد وآله الطبّبين الطاهرين، واللعنُ الدائم على أعدائهم أجمعين إلى قيام يوم الدين.

وبعد، فإنّ قاعدة (لا ضرر ولا ضرار) تُعدّ من أشهر القواعد بين فقهاء المسلمين عامّة لما لها من آثار مهمّة في كثير من الفروع الفقهيّة؛ إذ استُدلّ بها في معظم أبواب الفقه ومسائله، بل قد تكون هي المستند الوحيد لبعض الفروع، وبعض المسائل المستحدثة، وقد أعرض أغلب الفقهاء عن التطرّق لسندها، والتأمّل فيه، لتواترها ولو إجمالاً، حتّى ادّعى بعض علماء العامّة أنَّ الفقه يدور على أربعة أحاديث(۱) أو خسة (۲)، أحدها حديث (لا ضرر ولا ضرار).

<sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر للسيوطيّ: ٨.

 <sup>(</sup>٢) هذا ما نقله السيوطيّ في تنوير الحوالك: ٢/ ١٣٢، عن أبي الفتوح الطائيّ في الأربعين عن
 أبي داود.

وعند متابعة المجاميع الروائية نجد أنَّ هذا الحديث الشريف نُقل عن النبي على وقد أجرى الله عن النبي الله البيت للله حالات عديدة وفق هذا الحديث، حتى الشتهر عن فخر المحققين المتوفّى سنة (٧٧١) للهجرة النبويّة الشريفة أنَّه ادّعى تواتره، بقوله: (والضررمنفي بالحديث المتواتر)(١).

وهذه الدعوى من الفخر، وإن قوبلت بالتشكيك؛ إذ إنَّ بعض الفقهاء نفى حصول التواتر، سواء أُريد به التواتر اللفظيّ أو المعنويّ، ومن أثبته حمله على التواتر الإجمالي ـ بمعنى القطع بصدور بعض المرويّ ـ إلّا أنَّ موقعيّة فخر المحققين التاريخيّة، وقربه من عصر القدماء أعطى تلك الدعوى نوعاً من الوثوق؛ لاحتهال وقوفه على مالم نقف عليه من الأحاديث الواردة في نفي الضرر، لذا أصبحت هذه الدعوى مورد عناية أغلب الفقهاء والأصوليّن من متأخرى المتأخرين.

وعند تتبّع المجاميع الحديثيّة الأربعة وغيرها نجد عدّة روايات يمكن أن يُتنفع بها في المقام<sup>(٢)</sup>.

وقد أصبحت هذه القاعدة مورداً لاهتهام الكثير من علمائنا لاسبّها في العصر الأخير؛ إذ أولاها الشيخ الأنصاريّ تتنز عناية خاصّة، وتطرّق لبحثها في رسائله، فانتظمت بذلك في سلك علم الأصول، وأشبع البحث فيها لدى المتأخرين (٣).

<sup>(</sup>١) إيضاح الفوائد في شرح القواعد، كتاب الرهن، باب التّزاحم ٢: ٤٨.

 <sup>(</sup>۲) يلاحظ: معاني الأخبار: ۲۸۱، وسائل الشيعة: ۱۸/ ۳۳ ح۱-۵، ۲۰/ ۲۰۰ ح۱، مستدرك الوسائل: ۱۷/ ۱۱۸ ح۲۰۹۲، وغيرها.

 <sup>(</sup>٣) منها على سبيل المثال لا الحصر: رسالة لا ضرر لشيخ الشريعة الأصفهاني تثل، وقاعدة لا ضرر ولا ضرار للشيخ ضياء الدين العراقي تثل.

ومن بين أولئك العلماء الذين كتبوا في هذه القاعدة أحد مؤسّسي المدرسة الأُصوليّة الحديثة في النجف الأشرف، ومشيّد مجدها ببحوثه الرصينة، وأفكاره المتينة، المحقّق الكبير الميرزا محمّد حسين الغرويّ النائينيّ تثنّ كما تبعه بعض أعيان تلامذته تقريراً وتعليقاً، وتعريفها تفصيلا هو الآتي:

#### نحن والرسائل

بين يديك ـ عزيزي القارئ ـ أربع رسائل تتعلّق بقاعدة (لا ضرر)، ثلاثٌ منها لم ترَّ النور سابقاً، وأمّا الرابعة فقد سبق وأن طُبعت ملحقة بكتاب (منية الطالب في شرح المكاسب)، وهي بحسب التسلسل كالتالي:

# ١. رسالة في قاعدة (لا ضرر).

تأليف المحقّق الكبير المجدّد الميرزا محمّد حسين الغرويّ النائينيّ نتثن، (١٢٧٦-١٣٥٥هـ).

وكان عملي في هذه الرسالة في بادئ الأمر على النسخة التي وجدتها بخطّ المحقق الكبير الشيخ حسين الحلّيّ، والموجودة في مكتبته نتثن، وقد تفضَّل بها عليَّ عسكوراً ـ مع مجموعة من مخطوطاته ـ ومنها ما سيأتي ذكره من الرسالة الثانية والثالثة ـ ولده الحاج محمّد جواد الحليّ عظيم، لكنّ هذه النسخة مبعثرة الأوراق وناقصة، فعزمتُ على جمعها وترتيبها من بين الأوراق المتفرّقة الموجودة بحوزيّ، وكنت أتصور في بادئ الأمر أنّها للشيخ الحليّ نتثن، لأنّ النسخة غير معنونه، ولكن بعد مطالعتها أكثر من مرّة، ومن خلال بعض الشواهد الموجودة فيها قطعت بأنّها

للشيخ النائيني نتل، إلّا أنَّ كتب التراجم لم تشر إلى وجود هذه الرسالة للشيخ، وبقلمه الشريف(١)، فعرضتُ الأمر على بعض فضلاء حوزة النجف الأشرف، فتوقّف في ذلك، وقال: لعلّها تقريرٌ لبعض تلامذته، كتبها الشّيخ الحلّيّ للاستفادة منها.

وبعد الاتصال بحفيد المصنّف الحجّة الشيخ جعفر النائيني على تبيّن وجود نسخة الأصل عنده بخط المصنّف، فتفضّل بها علينا ـ مشكوراً ـ لإتمام العمل في إخراج هذه الرسائل، وبعد الحصول على هذه النسخة التي هي بخط المصنّف أغناني ذلك عن نسخة الشيخ الحيّج.

وهذه النسخة التي بخط المصنِّف فيها أمران:

الأوّل: أنّها ناقصة، حيث لم يرد فيها إلّا أوّل الرّسالة إلى نهاية الأمر الثالث، وكذلك مباحث التنبيهات التي أشار إليها تلميذه الخوانساريّ في تقريره، أي ما يُقارب ثلث الرسالة، ولم يتمّها الشيخ بقلمه الشريف.

الثاني: عدم ذكر اسم المصنّف في مقدّمة الرسالة خلافاً لسائر النسخ التي تعاملت معها، والموجودة في مكتبة الشيخ الحِلّق نثل جهداً كبيراً في سبيل إثبات نسبة الرسالة إلى مؤلّفها، وقد وجدتُ شواهد عديدة لإثبات ذلك إلا أتّي بعد الحصول على نسخة الأصل التي بخط المصنّف أغنان ذلك عن إثباتها في المقام.

<sup>(</sup>١) عثرنا على تعليقتين للميرزا النائيني لم تذكر في كتب التراجم أيضاً، الأولى تعليقة على رسالة الشيخ محمد تقي الشيرازي، وهي كاملة إلا الصفحة الأخيرة منها، والأخرى تعليقة على رسالة مناسك الحج للسيد محمد كاظم الطباطبائي اليزدي.

مضافاً إلى أنَّ نسخة الأصل لهذه الرسالة مسودة لم تخرج إلى البياض من قبله تثلًى، وتقع هذه الرسالة في (١٧) ورقة من القطع الكبير، وتتراوح أسطر صفحاتها من (٢٠) إلى (٢٣) سطراً، ولم يؤرِّخ المصنَّف تأريخ البداية والانتهاء منها.

## ٢. تعليقة على رسالة في قاعدة (لا ضرر) السابقة.

للفقيه الكبير المحقّق البّارع الشيخ حسين الحلّي تتُّذ (١٣٠٩ ـ ١٣٩٤هـ).

وهي تعليقة وجيزة على الرسالة السابقة لأستاذه، وقد اعتمدنا في ضبطها وتحقيقها على النسخة الوحيدة التي كتبها المصنف، والموجودة في مكتبته تثل اكن النسخة التي وجدتها كانت مبعثرة الأوراق، فوجدت القسم الأوّل منها في مكان، وبحثت عن القسم الثاني، فوجدته في مكان آخر مع أوراق متفرّقة أُخرى فجمعتها وأتحمت بذلك الرسالة المخطوطة، وبدأت العمل عليها، وحاولت إرجاع الإحالات إلى المتن، ومن مزايا هذه التعليقة أنّ المصنف يذكر بعض المباحثات مع أستاذه في الدرس وخارجة، فيعطينا دقة في بيان مراد الميرزا النائيني تثلق.

وتقع الرسالة في (٥٥) ورقة من القطع المتوسّط، وتتراوح أسطر صفحاتها من (٢٢) إلى (٢٦) سطراً، ولم يؤرّخ المصنّف تأريخ البداية والانتهاء منها إلّا في ملحق وجدته في وسط المخطوطة أرّخه المصنّف تثثر في يوم الجمعة الثالث عشر من شهر صفر (١٣٧٣هـ). ولم أعثر على تاريخ الانتهاء منها.

### ٣. رسالة في قاعدة (لا ضرر).

للمحقّق العلّامة الشيخ موسى النجفيّ الخوانساريّ تتَّذ، وهي تقرير لبحوث

أستاذه الميرزا محمّد حسين الغرويّ النائينيّ نتُثُرُ (١٨٩٣ ـ ١٣٦٤ هـ).

تمثل هذه الرسالة تقريراً لبحث الميرزا محمّد حسين الغرويّ النائينيّ تتلئ، وهي تامّة المطالب من البداية إلى النهاية، وقد طبعت هذه الرسالة سابقاً في ضمن كتاب (منية الطالب في شرح المكاسب)؛ وهي ـ إلى حين صدور هذا الكتاب ـ تمثل المصدر الوحيد للوقوف على مبانى الميرزا النائينيّ تتلئر في هذه القاعدة.

وقد اعتمدنا بدءاً في ضبط النصّ وتصحيحه على النسخة الحجريّة التي طبعت في المطبعة المحمّدية في طهران سنة (١٣٥٧) للهجرة، في ضمن كتاب (منية الطالب في شرح المكاسب)، وهي الطبعة الأولى.

كيا استفدنا أيضاً من النسخة الحرفية التي طبعتها مؤسسة النشر الإسلامي سنة (١٤١٨) للهجرة، واستفدت في الوقت ذاته أيضاً من رسالة أخرى مطبوعة لأحد تلامذة الميرزا النائيني تثل في هذه القاعدة (١) لإتمام ضبطها بصورة دقيقة؛ لعدم الوقوف على نسخة الأصل بخط المقرر، إلاّ أنّي بعد البحث والتنقيب وبمساعدة العلامة الشيّخ محمد رضا الأنصاري طائرة تمكنت من الحصول على نسخة الأصل وبخط المقرر، إلا أنّها ناقصة أيضاً من المقدّمة مقداراً من الأوراق،

<sup>(</sup>١) وهي للسيد مهدي الموسوي الكهاري، وهذه الرسالة عند متابعتها ومقارنتها مع تقرير الشيخ موسى الخوانساري تجدها متحدة مطابقة لها حذو النعل بالنعل إلا ما ندر في الأفكار والمباني والألفاظ، بل تكاد تكون هي هي، تما يدل على أنها تقرير لدرس المبرزا النائيني بقلم تلميذه الكهاري، وقد صرح المقرّر بذلك في طيّ كلامه، والصحيح أنها نسخة أُخرى للخوانساري، كتبها السيّد الكهاري، إلا أنَّ المحقّق لم يلتفت إلى ذلك، وطبعت محذوفة الإسناد إلى متكرها.

فأصبحت هي الأصل في ضبط وتصحيح النصّ، مع ملاحظة ما موجود في بقيّة النسخ للوصول إلى تماميّة مراد المقرّر فيها.

وتقع هذه الرسالة في (٣١) ورقة من القطع الكبير، وعدد أسطر صفحاتها (٢٥) سطراً في كلِّ صفحةٍ تقريباً، وقد أرّخ المصنَّف تأريخ الانتهاء منها في اليوم الثامن من شهر ربيع الأوَّل سنة (٣٥٣) للهجرة .

# ٤. تعليقة أخرى على قاعدة (لا ضرر).

للفقيه الكبير المحقّق البارع الشيخ حسين الحلّي تتُثُرُ (١٣٠٩ ـ ١٣٩٤هـ).

وهي تعليقة وجيزة على الرسالة السابقة لزميله الشيخ موسى النجفي الحوانساري تثنى إذ إنّ الشيخ ناقش فيها كثيراً من مباني أستاذه، وقد كان عمل على النسخة الموجودة بحوزتي من هذه الرسالة والمدوّن عليها (تعليقة على ما حرّره المرحوم الشيخ موسى على الخيلة في قاعدة لا ضرر المطبوعة مع حاشية المكاسب) وهي نسخة المصنف وبخطّه الشريف، والموجودة في مكتبته على وقد تفضّل بها عليَّ أيضاً - مشكوراً - مع مجموعة من مخطوطات المصنف ولده الحاج محمد جواد الحليّ على وقد انتقلت بعد وفاته من ذرّيته إلى خزانة مخطوطات معهد العلمين في النجف الأشرف، ولم تفهرس بعد.

ولمّا كانت هذه النسخة مبعثرة الأوراق ولا تخلوا من الشطب والحذف والإحالة، وتعدّد الإلحاقات من قبل المصنّف تثن في فترات متلاحقة وبتواريخ مختلفة، وهي سنة (١٣٦٩) و(١٣٨٣) و(١٣٨٣) للهجرة النبويّة المباركة، فهذا يدلُّ على أنَّه كان يرجع إليها في فترات مختلفة، فيغيّر ويعدَّل ويبدّل، ثُمَّ إنْ هذه

#### ۲۰ | رسالة لا ضرر

الرسالة تقع في (٣٩) ورقة من القطع المتوسط، مع الأوراق الملحقة من دون ترقيم وتاريخ، وتتراوح أسطر صفحاتها من (٢٠) إلى (٢٤) سطراً، بدأ بكتابتها في الثاني من شهر رمضان المبارك سنة (١٣٦٩) للهجرة النبويّة المباركة، ولم يؤرّخ المصنّف تاريخ الانتهاء منها في آخر صفحة.

### وقد كان عملي في التحقيق وفق المراحل الآتية:

 ا. قمتُ بصف حروف الرسائل الأربعة، ولصعوبة قراءة النسخ المخطوطة من قبل الطبّاعين، وعدم قدرتهم على معرفة الإحالات فيها، وبعثرة أوراقها، قمتُ بصف حروفها بنفسى.

 ضبط النص، وتصحيح الأخطاء الإملائية أو سهو الكتابة، وتغيّر الرسم الإملائي تبعاً للمتعارف في زماننا.

٣ . تخريج الآيات القرآنية الشريفة وتشكيلها وجعلها بين قوسين مزهرين
 ﴿ ﴾ .

- 3. تخريج الأحاديث الشريفة الواردة في الرسالة وتوضيح ما يحتاج منها إلى شرح أو توضيح .
  - ٥. تخريج الأقوال والمطالب التي ينقلها المؤلِّف من مصادرها الأصليّة .
    - ٦. أشرنا إلى ما كان من المؤلِّف تتنزُ من الحواشي بعلامة النجمة.
- ٧. كلّ ما حصرناه بين المعقوفين [] فهو من عندنا، وإلّا فهو من المصدر
   المنقول عنه .
  - ٨. تقطيع النصّ بهذا الشكل الذي تراه ليسهل على القارئ مراجعته.

٩. قام المعلّق تثن نفسه ـ في بعض الموارد ـ بذكر المصدر وتخريج المجلّد والصفحة، وقد أبقينا على ذلك في المتن من دون حذف أو تغيير، مع تخريج تلك المهارد في الهارد في الهارش وفق الطعات الحديثة .

١٠ اختيار عنوان عام للرسائل الأربعة ينسجم مع موضوعها، حيث لم
 تعنون بعنوان خاص.

ا. إعداد فهارس للآيات والأحاديث والأعلام والأقوال والموضوعات،
 كما أثبتنا المصادر المعتمدة في التحقيق، ووضعنا كلّ ذلك في نهاية الكتاب.

١٢. نظراً لطول بعض التعليقات بها لا يتناسب ـ فنياً ـ وجعلها في هامش المتن ارتأينا أن تكون التعليقات منفصلة عنه، وقد أتبعنا تعليقات كل رسالة بها وأشرنا في المتن إلى مواضع التعليق بأرقام وضعناها بين معقوفين.

وممّا تجدر الإشارة إليه أنّي لم أدرج ترجمة للمصنّف وتلميذيه المحققين الحَلّي والحوانساريّ في هذا الكتاب اكتفاءاً بها نشر عنهم ﷺ سابقاً في عدّة كتب منها مقدّمات: كتاب الفتاوى(١١)، والاجتهاد والتقليد(٢١)، ومنية الطالب(٢١)، فمن أحبَّ الاطّلاع عليها فليراجعها هناك.

وفي الختام أقدم هذه الرسائل للقارئ الكريم بعد جهود كانت الغاية منها إخراج هذا التراث المغمور بصورة جميلة وحلّة قشيبة، وأسأل الله تعالى أن يأخذ بأيدينا لما فيه الخير والصلاح في الدنيا والآخرة، ونعوذ بالله تعالى من شرور

<sup>(</sup>۱) الفتاوي: ۱/۷، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الاجتهاد والتقليد: ١٠، وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) منية الطالب في شرح المكاسب: ١/٥، وما بعدها.

أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، فمن يهده الله فلا مضلّ له، ومن يضلل فلا هادي له، وأن يتقبّل مني ذلك بقبول حسن، إنَّه سميع الدّعاء.

كها أتقدّم بالشكر الجزيل والثناء الجميل إلى جميع الأحبّة الذين وقفوا معي ولم يقصرّوا في المساندة والدعم والمشورة، لا سبّيا شقيقي وأستاذي سهاحة الشيخ علاء أبو الطابوق لتوجيهاته وملاحظاته القيّمة في إتمام هذا العمل، وإلى راعية هذا العمل إدارة مدرسة آية الله المحقّق الشيخ حسين الحليّ تثن الموقّرة، فلهم جميعاً منّي خالص الشكر والتقدير سائلاً المولى عزّ وجلّ أن يجعل ذلك كلّه شفيعاً لنا يوم لا ينفع مال ولا بنون، والحمد لله ربّ العالمين.

وختاماً أتوجّه إلى سيدي ومولاي فرج الله المنتظر حجّة آل محمّد أن للحظنا معن رعانه، وأن مغم نا نفض أنفاسه القدسيّة، وهذا غامة المأمه ل.

الشيخ مصطفى الحاج يوسف أبو الطابوق النجف الأشرف ٢٩ديبع الأوّل سنة ١٤٤٠هـ

الادنين دا ناخرين محددا دانك برين دن الإمررب اعالين والعنوه وإسعام كا الرحث المصالين وبسبلد علائل أود الفرم إعاد النبيد وللويكي واردا مريد عدي يتلفرون لك أن الإنجلسية الأوادية والفرطة الي يزواول الن المعند مريد عدي يتلفرون لك أن الإنجلسية الأوادية والفرطة الي يزواول الن المعند مضراخاته ادازواده فامراكا فاددابان كمفاق لمرزداده الجاغر هذاسك فيامون بندا لروزارة الإدود اخرودنا طرخك دارتغات في والا فرم عات الإدود والم غرف في دمقرها عرا دردًا له حرك الوكتر تعث الفضروب الان تريم احدادا وبين لم الجر الدوخينة الأحركم ، كان داران بر مروح ف او د دون مراه الله دون الدون بدون الله و الله شيهنالة الربة مذرجة فالنقاه والهرار فيتره يعضون فيتست فرمود وبوسا فيداده اللق وإجاران فارجاب الفرر والمخرج النول الرسفه فياتنا أرمعيها عراعا وسال النزالي فرفتا صدف ع ان در زود در ۱۵ صفاری رسون عالی ن در در در امور کا میکی عارد فرد كربنا والقيح رمذنك فيروتغ فالخال رئيني فائس فيحترمذا با حزالا يوماط الج خنذج مردداه لادنوفضيم واداديوه ووضعام الناط ووفاك اعرق الالحادية اداده امدفان بوصفاه وبصوت تك ادرد عالى ب ولمليل عبداله عد

ميد آرة بث عدّ به العفر د داده و حفوه بسب مراب ر داخر و خرج المرفق في منون الرئسية. الان المسيد يعن علا المن من إدارة و در و عامزيدات الأن يه اخر روا بدا، تشريف في عاء كان الإدامة ، لا عدارة ردة و داخية دائريدا خرد و عروف طاهم عدالم ورواحق المسيس المساسكة. في اطالعت مين الادارة ردة و داخلة على عاد المرتبرين وخداسته الألف سي مسم ساري الرحير ومالوسنيا .

المحل سرب العالمين والعلوة والبلام على شرف الاولين والغماث كلاوالدالفاهرين ولعنة اسعلى عدا تمراجعين الى بررالي وبعد نلاكانت فاعدة الغرص احرالني عد النتهب وكأنتني مواردها ومزعبع ساد شمويها ودفيرما مزانى سالانكال على الغباث على مواردها ما التكاعل الجمارة الاساطين احبب ا ماکنب وجرزهٔ اودع نها ما ادی اس قاص نظرت فی دانسے. الکاکنب وجرزهٔ اودع نها ما ادی اس قاص نظرت فی دانسے. الکاکن مستعينا بالسبحاء وسمدام ولحام صلى سعله وعلى آثر وصفان مددك هلفالغاء همالئوى السنسفي بين الأم وهرقوام الاخرار والاخرار جسغ إن بحررالبحث في ابور الارالادل في بين الامن الحديث المبادك ها هرهانان الحلتان ملازمادة تنجئ فركاهما لفسيط فاكزمارواه الابنان ليد الحدبث اوانه بربادة كلمة في الورادم كماضيطه ابن الانترفي الغاب وحكماعي موضوص العاكره اواط مزباحة على مرس كارداه إن سكار عمادراة عما بجعف في في ذبل نفسيمة فالاصط باللعن هوالول فاندوانكان مرالع اعد الملمة الداوالمنان الروابيان بالزباده والتعبسفان إنكن النفيد فنمصيد وامكن لابتعده المزوى فأرة مع الرادة واخرى بدويما حكم بذالك وارتفع الناني والوندع

كافدون غلاف ماليارب بساكيكم الفررى فان النفي يح بكن حنيتها وأرداعلى انناله سف مدائعوا فأصالة طهول لنعى في حفيفة معناه بعن ذالك وبد فع الاحتمال الاخركا وضحناه من دون الايكون للزبادة الاولى التي لم يعلم من ابن جأي بها ابن الانبرد خلا فبها والت لما مزدت بدا روابة عن ابن كان ادى مصادمة كم كا قد مناه دمي والت كله فعل ظل الماس لارا وه أحكم الفررى م الفرر المنى عديث نفى المبب وادادة سبيمكى بور دعليه تارة بثاعة اسم استعال لفردوا دو معسوص سبسعى اسباب واحرى يانها دالك بي منا هذا الركب ودالك لأن المسد بطلى على كاكان م العناوين الدوليه تارة وعلى التي ليدبات النامزيد احرى وعلى هدا التعدير فسطلت السيد المنه على كمان ما شره منه بالاعداد ثارة وبالعلية والتوليداخي وقد عضت صابط الحدو ، ل ا طاران على بيد في إحد الت من الد علام في الت رانا

الصفحة الأخير من رسالة (لا ضرر) الأولى بخطّ الشيخ حسين الحلّي نتثل

لددام ظار مسماحر في كلدو بين صابعه هلة العدار معماؤ أعخ أنزماد فكركهلة الوحيه الغلتسةى بجلسي الدرس ثعث مهابوف مااخاداب مى الفايطالل كوروما صاراد كره مراكب المغدمة امذرعاا وردعلي لغيل بالرائدي سنله الشك بالأقل والاكز بالثك في مصول الزجيء عنه الإنبان بالإفا واجبين واللك بوموه كلها غافعة في دفوالانكال لازدركا سناه الك في علمةُ الدالشيخ ذكر في تعضى كلم آمَّر في ذالك المقا وإن الثك اذاكان في مختف عنوان المامرر بمكان الرجوالي الاحتياط د این کالون بین مانکون غربها دین مانکون عنوانا مع از حکم د این کالون بین مانکون غربها دین مانکون عنوانا مع از حکم از این کالون بین مانکون غربها مابرارني مناراتك فيختى الارل وبالاستباط في مقاح فى فقة النابي ونحن نذكر يسنون استعديا عندناس الوق بن العنواه والغض وبرنغا إكزائهات ومنهااد تكال المندج <u>العنى لۇرە على القا ئاين ب</u>ا برائدى سۇلغالىنىڭ بىن الاغلادالۇڭر وانهاً الإيكال الدى غي طراعي الزق بن ودود لاحرر فيصب سبرة وبلها في فنسرات نعدد تطبيرنع النفل فتقول ستعنبن رغدين من مذالة فيق والنيايه الصلك وعيز باللولى المدادني متعلق ككم النرعى سواءكان تكليغا اورضعا ان يكرب دالك ما مكن ان تفلق بدارامة الناعل عنى الكلف وبعدارة اخرى لدارم على كوم فعلا اختيار بالشواوكان بعنوا زايو ولى كات ركان ال المؤلية عى فعلم الاضباري كاالاصاف المتولدي الالقاء بي الناري دون في الافعال المستعدالة بهيبه معدوالعنا وبن التوليد بدبن المالكون مبيد عن الفعل لافتهارى سيله ومترادة نندارندا

وتكراديث ارصلى برعليه والرلم بامرط لفلو الابعد الحكم على الله بن سمرة بالرسيد أن عند ارادة الدخول وا تعو اللدن س الرصوح لهد الحيم الرحد وفي هده الرسم بكورا المتاقد لينا عليه مراداكور سالاحاد اللعن على العربكون منب مع إلى بنذ الاولى كان حواد دخول اللعن بلاا سندان اللفر رفيكن سيا للاخرر ديكون مليحة دهد لردم الاستبدال ولما لم بنيل اللعب بندلات تحكم مندانسوالورد م الفردالي العرار وصا داستمنان منا النخلذ وميا للفرار فنناه صلى اسعلم والردكان تبيحة ذلات هوصوا والتلوادلوك مسدالوسالك صنانوال الفرار وان امكن تنبدما قامة شخص بمنع اللعمامل ملاسيدان الوان دلا اعنى اقام النعي لالم مكى منسرا له صلى معلمه واله في ولات العصر نند ا عصر د مع دلات الصرر الناسي عن احراره على الماول ملواذن برفوسنادات الاحرار وهواستحقافه لينا كلنه فنفاه صلى ساعلم والرينغ العراراليك مکوں منولیا عند فنہ کو ا فارام طلع فی حواب الانکال فی صدہ الدورہ سدر بها ما نعدم من الحواب عنه في الدورة الرابش

سذور يثي حشنزونغ بثومنها كذهن ومعدال نؤجذا الزكر إدعار ون می علی او برورد و ما اصفا اصفاده و دنس و نسخت مرجعه من موسعه مردم زود. د در در او برورد و ما صفا اصفاده و دنس و فروا و معام المرشدة بغواصف و واحده و فرزوا دارد. المبلوق المتعاد أوا عيثا وخد أوما ببعا لعرف والعنكاز كذلك حلاتم م اعلام أوما بط ما و بود. يك زائع الوادرة الراكب فابلالان بتعلق برا قيمال مبشف مسرا نيزا والمنفئ ما مناجه ما كون الني واددا باعثيا والاثر نهونها اذا استنع طليا غيول الأصفه لمسالن ولما دجرا. ما كون الني واددا باعثيا والاثر نهونها اذا استنع طليا غيول الأصفه لمسالن ولما دجرا. ما بلود المنذ الكوند من الامودا لها وعبر و لكنركان ذا حكم لولا عند النفط عند وجعين أما بان بكون اللق الويس من المدموضوعا للكم عندا لغرضنا وأفي السرابط السابطية والأخارة والأخارة والأركام والمستركات عوالمنزة الاستلام وتؤلم كاصرورة فالسلام ويولرة لااغضاء والاستكام وخوارة عاصله بهندصل للدعلة والدلشنخ الاحكام الساطيروالنا ثجا غزالاعبا وواما بازكوذ ينها لولاعذا الني عوم اواطلان وكاد الني واددا لاخراج عذا الدر مرموس ويعام اوالطلئ كنولرث لاشلت لكثرالشكت ولاشلنا فاخذولاشك الماميم ومعضفالامك وعودات عاود ولاخراج مصداق مزوروعا عن العام او الملكي واشلة هذا الدركات . الادلكيرة مِن أشَّلَهُ العُهُم النَّاق مِنْ ارْمُ لاطاعةُ المُعَلِّقُ فِهُ مَعْصِيدًا لِمَا الْحُرْصَ وَالْمُؤْلِثُ الاول نوادة العن لاماح ليسووسولدونوارة كاحتث بؤخ الخالبق والمحلركل ملا الذيا الوضوع المارحي سواءكان المنظ لاكفوارم لاكادم والعالوة اوكان لمنذنس كغولهم وضغ المطراحا يحاب برعل لاخرى والسلوه كأولبره اكفلوه عل اوكان المغط وفع كتوادم وفع عزامتي لشغة المنطاء والنشيات أوكفا بترودو لملغ ضاناه ولجا كما لامونا واكان المغ نشاب بطاعة أاندى بلخوان بعرعت شؤالحكم نو العضوع وفيلا لمنطق لامال محوراما والجاعل واما والترايع الساهري عد مك ن هذا العرف الروانية بحكم السابق وامالوًا مكن لدح فلامعد لبوا لجار لمينالغ العضوع ووبأده كلرخ الإسلام وكثرمن صفا السلما عنا مرني المكانسان والآلأ بخ اله لامد ان بكون عنوا فا احتياده كالرجبا خذو للضاء وليخوذ للت حتى بكوت بغيراً كَبِيْرُ بعي مؤجا لنبئه الملكمين ولنصفره لوالبغيرين نغة لحكم لبنيان مخالوصوع بذلا والماليهج ولأودالغ فطالوصوعات الخاوض عرفت فالما الكلت لنواحكا حا والانزانساان كمون الخ المدني غوالمكما بعائز فبل وووز النئ جاخا لوكان حرجها فلا خبخ نفي لسكم لمسان نفي أ

الأمثنان فا فا به جارهدة الوادن عود فاعدة لاخريق في عدة السلنة عنسو ولا بعيدان بكون منشأ امثا فلم على جوا فاحرارا ليتها ودانسؤان الميل المدن الديان الميل وعيد المكرا عدم متمول لاحرار عدا اصفرا الوجر الخالس والقاسلة شخط فرما وخيد المكرا عدم متمول لاحرار عن المسرح في حساسلة التوليش في الإجراد الالماسلة شخط الذي فلم بعيدا المؤلية المنسول والعادة الموجود الحالية بين المؤلية الموتود المؤلية المناسول والمواحد المؤلية المناسول والمؤلوة والمؤلم الالمثارة المجدود المؤلفة المناسول والمؤلفة المؤلمة المناسول والمؤلفة المؤلمة المناسول والمؤلفة المؤلفة المؤ

والخفراء بسد إلى كون السا المدر أكون سنوندال الصم بطريق فرنبوما المريدال كراي المتكام ما اوار ديس المدي الذي فالم ولوينوان هذا ال والنظ المدي كهدف النام لابين على وجور عَلَمَ بِلَ عَلِي النَّهِ مِنْ لَوْ مَا مِنْ لَا مِنْ لَكُورُ مِنْ ا ان مديمة المنهم المديمة المدين ترساه لوكون الزارات على النظ لواراز اوز على لدي الناه الأوق تريم الرا على النظ لواراز اوز على لدي النام الروالون الروالون الروالون المروالون المروالون المروالون المروالون المروالون

الصفحة الأولى من التعليقة على رسالة (لا ضرر) الأخرى بخطِّ الشيخ الحلِّي تَثَلُّ

الصفحة الأخيرة من التعليقة على رسالة (لا ضرر) الأخرى بخطِّ الشيخ الحلِّي نثلًا



ؾٲؽ۬ڡؙٛ ٲۺؾٵ۫ڣٳٞڶڡؙؗڡۜؠٵٷٙۅڵۼؙؖڡۣٙڡٙؽڒؘڵۼػێٙ<u>ؚۮ</u> ٳڵؽؿؘۄ۬*ڵڿڲۮؙۺؙ*۫ؽڒؙۣڷۼٷؿٙڷؚڵڹٵؿ۠ؽ ١٧٢١-ه١٣٥ ه

> جِحَقِیٰنْقُ الشَّیْخِ مُضْطَغِیٰ أَبْوَ الطّابُوق

مِنْشُونَ لِهُ مُرَكِّنَ لِللَّهِ عُنَالِكُ فَوَالْكَ عَلَيْكُ فَالْمِكُمُ لَا لَكُونَ لَيْنَا لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ لَكُونَ لَكُونَ لَيْنَ لَكُونَ لَكُونِ لَيْتُونَ لِللَّهُ لَكُونَ لَكُونِ لَكُونِ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونِ لَكُونَ لَكُونَ لَكُونِ لَكُونَ لَكُونِ لَكُونَ لَكُونِ لِللَّهُ لِللْلِيلِكُونِ لَكُونِ لَكُونِ لَكُونِ لَكُونِ لَكُونِ لَلْكُونِ لِللْهُ لِللْكُونِ لِللْلَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللْلِهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِلللَّهُ لِللللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لَلْلِلْلِهُ لِلّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِللللّهُ لِللللّهُ لِللللّهُ لِللللّهُ لِلللْلِيلِيلِ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللّهُ لِلللللّهُ لِلللللّهُ لِلللللّهُ لِل





الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأوّلين والآخرين محمَّد وآله الطاهرين، ولعنةُ الله على أعدائهم أجمعين إلى يوم الدين.

وبعد، فلمّ كانت (قاعدة الضرر) من أهمّ القواعد الفقهيّة، وكان تنقيح مواردها وتوضيح مقدار شمولها، ودفع ما يتراءى من الإشكال على التمسك بها في مواردها، ممّا أشكل على الجهابذة الأساطين، أحببتُ أن أكتب وجيزةً أودعُ فيها ما أدّى إليه قاصر نظري في ذلك مستعيناً بالله سبحانه، ومستمداً من ولي أمره (صلّى الله عليه وعلى آبائه الطاهرين)، وحيثُ إنَّ مدرك هذه القاعدة هو النبويّ المستفيض بين الأمّة، وهو قوله على: (لا ضرر ولا ضرار)، فينبغي أن وحرر البحث عنه في طنى أمور:

# [في تعيين متن الحديث وأنّه هل يشتمل على(في الإسلام) أو (على مؤمن) أم لا؟]

الأمر الأوَّل: في تعيين أنَّ متن الحديث المبارك هل هو هاتان الجملتان بلا زيادة شيء آخر، كما هو المضبوط في أكثر ما رواه الفريقان لهذا الحديث<sup>(۱)</sup>، أو أنَّه بزيادة كلمة (في الإسلام)، كما ضبطه ابن الأثير في النهاية (۱)، وحكي عن

(١) وهو الحديث النبوي المأثور (لا ضرر ولا ضرار)، ولكثرة رواته ورواياته يكاد يكون من الأحاديث المتواترة، فقد رواه جملة من الصحابة عن رسول الله ﷺ منهم: عبد الله بن عباس، وأبو هريرة، وجابر بن عبد الله الأنصاري، وأبو سعيد الخدري، وثعلبة بن مالك، وعائشة، وغيرهم.

وقد أخرجه مالك بن أنس في الموطأ: ٧٥٥/١، ب ٢٦، ح٢٦، مرسلاً، وأحمد بن حنبل في مسنده: ١٩٥/ م ح٢٨١٢، والحاكم النيسابوريّ في المستدرك على الصحيحين: ٢٩٩/٢، و٢٩٧٢، والطبرانيّ في المعجم الأوسط: ١٩٤/١، ح ٢٧٠، والبيهقيّ في سننه: ١١٤/٦، بم، ح ١٣٨، والمدرق قل عنه الزوائد: ١١٠/٤، والزيلميّ في مجمع الزوائد: ١١٠/٤، ووالزيلميّ في نصب الراية: ٤٢٣/٤، وغيرهم.

وقد أورده الكليني في الكافي: ٥/ ٢٩٠، كتاب المعيشة، باب الشفعة، ح ٤، وفي: ٣٢/٥ ٢٩٢، ٢٩٣، ٢٩٤، باب الضرار ح ٢ و ٦ و ٨، والصدوق في من لا يحضره الفقيه ٣٠: ٧٦ ٢٦٣ كتاب الفضايا والأحكام، باب الشفعة ح٣٦٨، وكتاب المعيشة، باب المضاربة، ح٣٥، و ص٤: ٣٣٤ كتاب الفرائض والمواريث، باب ميراث أهل الملل، ح ٧١٥، والطوسيّ في التهذيب: ١٤٧٧، ١٦٤ كتاب التجارات، باب (١٠) بيع الماء والمنع عنه والكلأ والمراعيّ وحريم الحقوق، ح ٣٦، و باب (١٤) الشفعة، ح ٤، وغيرهم.

في تعيين متن الجديث وأنَّه يشتمل على (في الإسلام) أو (على المؤمن) أم لا؟ | ٣٧

موضع من التذكرة (أ)، أو أنّه بزيادة (على مؤمن)، كما فيها رواه ابن مسكان عن زرارة عن أبي جعفر للخيخ (أ) في ذيل قضية سمُرة (أ)، فالأضبط بل المتعين هو الأوَّل؛ فإنَّه وإن كان من القواعد المسلّمة أنّه إذا اختلفت الروايتان بالزيادة والنقيصة، فإن لم تكن القضية شخصية، وأمكن أن يتعدّد المرويّ تارةً مع الزيادة وأُخرى بدونها حكم بذلك وارتفع التنافي، وإلّا قدّم جانب الزيادة، وحكم بثبوتها في نفس الأمر، وسقوطها عن الرواية الأُخرى الحاكية لتلك القضيّة بدونها؛ لأنَّ توهّمَ أحد الراويين لما لم يكن أبعدُ عن غفلة الآخر عن ضطما كان.

لكن الظاهر خروج كلتا الزيادتين عن كلا شقّي هذه القاعدة.

[في عدم ثبوت الزيادة الأولى في شيء من الروايات المسندة]

أمّا الأُولى: فلأنَّها وإن كانت \_ على فرض ثبوتها \_ مندرجة في الشقّ الأوّل، ولم تكن منافية لما لا يشتمل من الروايات على هذه الزيادة لكنّها لم تثبت في شيء

<sup>(</sup>١) يلاحظ: تذكرة الفقهاء: ١٨/٨١، في أحكام خيار الغبن، مسألة (٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الكافي: ٥/٢٩٤، كتاب المعيشة، باب الضرار، ح٨.

<sup>(</sup>٣) (سَمُرَة) بفتح الأوّل وضمّ الثاني وفتح الثالث. و(جُنْدَب) بضم الأوّل وسكون الثاني وفتح الثالث على وزن (لُعَبّة) صحابيّ من بني شمخ بن فزارة.

نقل العلامة المامقانيّ، وابن أبي الحديد في ترجمة الرجل أنَّه كان من أشدّ الناس قسوة وعداوة لأهل البيت ﷺ وشيعتهم، وكان لا يبالي بقتل الأبرياء، وجعل الأكاذيب، وتحريف الكلم عن مواضعه، يلاحظ: تنقيح المقال في علم الرجال: ٣٨٣/ ٣٨٣ ترجمة، ٧٦٥.

#### ٣٨ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائينيّ نثرُ

من الروايات المسندة الحاكية لهذا المتن، ولم يُعلم من أين جاء بها ابن الأثير (١٠) ولا تخرج باشتهال ما أرسله في النذكرة عليها عن الإرسال غير المجدي ثبوتها، خصوصاً مع أنَّ ديدنه هو عدم الاقتصار فيها يُرسله فيها على ما كان مرسلاً من طرق أصحابنا، كما لا يخفي على من له خرة بمسلكه في ذلك الكتاب.

### [في عدم ثبوت الزيادة الثانية بالرواية المتضمّنة لها]

وأمّا الثانية: فلأنَّ الرواية المتضمّنة لها وإن كان سندها في غاية الاعتبار، بل الظاهر كونها من الصحاح، ومع ذلك فهي مرويّة في الكافي<sup>(١٢)</sup>، ويكفي ذلك في صحّة سندها بالمعنى الذي هو مناط الحجّيّة <sup>(٢١)</sup> كما حقّق في محلّه <sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) أقول: كتاب النهاية في غريب الحديث، لأبي السعادات المبارك مجد الدين بن محمّد الجزري المعروف ب(ابن الأثبر) المتوفّى سنة (٢٠٦) للهجرة، وهو \_ كها صرّح في مقدّمة النهاية \_ قد جمع عنابه هذا بين كتاب (غريب الحديث والقرآن) لأبي عبيد أحمد بن محمّد الهروي صاحب أبي منصور الأزهري اللغوي المتوفّى سنة (٤٠١) للهجرة النبويّة الشريفة، وكتاب (الغيث في تهذيب القرآن والحديث) للحافظ أبي موسى محمّد الأصفهان المتوفّى سنة (٥٨١) للهجرة، وأضاف هو على ذلك ما تيّسر له، وقد جعل لكلّ منها علامة، فكانت علامة الأوّل (هر) وعلامة الثاني (س) وما أضافه جعله مهملاً بلا علامة، وكلامه المتضمّن لشرح الحديث المذكور مقرون بالعلامة الأولى، تما يعني أنه نقله عن كتاب الهرويّ، وليس من كلامه هو. يلاحظ: قاعدة لا ضرر ولا ضرار ( للسيد السيستان): ١٧٢.٨٠.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الكافي: ٥/ ٢٩٤ كتاب المعيشة، باب الضرار، ح٨.

<sup>(</sup>٣) قد اشتهر عنه نتلى أنّه يقول: "إنّ المناقشة في أسناد روايات الكافي حرفة العاجز". يلاحظ: معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة: ١٨١/.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: أجود التقريرات: ٢/ ٢٥٨.

المناقشة في جريان قاعدة تقديم جانب الزيادة على جانب النقيصة في المقام | ٣٩

لكن حيث قد تكرّرت واستفاضت رواية هذا الحديث المبارك بدون هذه الزيادة من طرق الفريقين، فغفلة جميع من رواه ـ في ذيل قضية سمُرة، أو الذيل وحده ـ عن ضبط تمام ألفاظه سوى ذلك الطريق الحاكي له بهذه الزيادة أبعد في الغاية عن غفلة أحد ممن في طريق تلك الرواية في إثباتها.

### [في عدم جريان قاعدة تقديم جانب الزيادة في المقام]

وبالجملة: فليست القاعدة المذكورة تعبدية كي يمكن التشبث بإطلاقها، وإنَّها هي من فروع أصالة عدم الغفلة العُقلائية، ومدركها هو أنَّه بعد العلم بغفلة أحد الراويين، وتعارض أصالة عدمها من الجانبين يقدم جانب الزيادة؛ لأنَّ توهم الراوى لها من عند نفسه أبعد عن غفلة الآخر في ضبطها.

وظاهر أنَّه لا تصل النوبة إلى ترجيح الأصل في أحد الجانبين بذلك إلّا إذا تعادلا و تقاملا في حدّ أنفسهما.

أمّا إذا تعدّد الراوي من جانب مع وحدة الآخر \_ كما في مفروض المقام \_ فلا تعارض أصالة عدم غفلة المتعدّدين بأصالة عدمها في جانب الواحد كي تصل النوبة إلى إعمال التراجيح، بل تسقط في ذلك الجانب رأساً، ويرتفع موضوع الترجيح من أصله.

هذا مضافاً إلى أنَّ مقتضى استناد هذه القاعدة إلى أولويّة النقيصة بالغفلة فيها عن الزيادة هو قصر موضوعها بالزيادات البعيدة عن الأذهان؛ لأنَّها هي التى يبعد أن يتوقمها الراوي من عند نفسه.

أمّا أمثال هذه الزيادات \_ التي لا يبعد أن يتوهمها الراوي من متمّات المعنى \_ فدعوى أولويّة النقيصة بها عن الزيادة لا تخلو عن الجزافيّة؛ إذ ليس

### ٤٠ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائينيّ ﷺ

بكلِّ البعيد أن يكون ما ضبطه ابن الأثير مبنيًا على استفادته من حديث (الضرر) أنَّ الإسلام قد نفاه، خصوصاً مع تكرّر هذه الزيادة فيها ورد عنه على من هذا التركيب؛ لنسخ ما كان بيد الناس من أحكام الجاهلية أو الشرائع المنسوخة، كها ستعوفه إن شاء الله تعالى (").

كما لا يبعد أيضاً أن يكون أحد ممن في طريق الرواية عن ابن مسكان قد فهم – من سياقه الوارد في مقام الامتنان أو من جهة المناسبة بين نفي الضرر والإيهان – أنّ الضرر المنفيّ هو ما كان (على مؤمن) دون غيره، فعبَّر كلِّ في مقام الضبط أو الحكاية على حسب ما استفاده، وأين ما لا يبعد فيه ذلك عمّا يكون توهّم الراوى له أبعد عن الغفلة في ضبطه؟

[في أنّه لا أثر لشيء من الزّيادتين في إثبات ما هو المختار في المسألة]
ثمّ لا يخفى أنَّ الزيادة الأولى، وإن جعلها شيخنا أستاذ الأساتيذ (نُور
ضريحه) مؤيّدةً لما استظهره من أنَّ الحكم الضرريّ هو المنفيّ في الحديث
المبارك، ومبعّدةً لإرادة النهي منه (۱۱)، لكنّه \_ مضافاً إلى ابتنائه على أن يكون
الظرف \_ على فرض وجوده \_ لغواً متعلّقاً بالضرر المنفيّ، لا مستقراً وظرفاً
للنّفي، وهو في مثل هذه الزيادة ليس إلّا تنصيصاً بها هو مفاد النفي الوارد في
هذا التركيب \_ في معرض المنع، فليس إلّا من مجرّد الأنسبية دون التنافي، ولو
فرض وصول النوبة إلى إرادة النهي منه \_ كها ستعرف ضابطه \_ لم يكن لهذه

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٩-١٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: رسائل فقهيّة (الشيخ الأنصاريّ): ١١٤.

## في أنَّه لا أثر لشيء من الزيادتين في إثبات ما هو المختار في المسألة | ٤١

الزيادة أثر أصلاً، وكان نفي الضرر في هذا الحديث كنفي المناجشة أأ المقرون في النبويّ الأخر بهذه الزيادة، ويتعيّن أن يكون الظرف مستقرّاً حينئذٍ، كما لا يخفي.

وأمّا الزيادة الثانية: فأقصى ما يقتضيه ثبوتها هو قصر الضرر المنفيّ بها كان على الغير، وخروج الضرر على النفس عن عمومه على كلِّ تقدير، أمّا كون المنفيّ هو الحكم الضرريّ، أو الفعل المضرّ، والنفي باقياً على حقيقته الأوّليّة، أو كون وارداً مورد النهي، فلا مساس لهذه الزيادة بأن تكون قرينة على أحدهما، وصارفة عن الآخر، أو تكون أنسب إلى أحدهما من الآخر، فلا يترتّب على البحث عن تعيين متن الحديث مهم فائدة من هذه الجهة، وإن كان من أهم الفوائد من حيث نفسه، وسيجيئ مزيد توضيح منّا لذلك في محلّه إن شاء الله تعالى ".

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله 慶等: (لا حمى في الإسلام، ولا مناجشة)، يلاحظ: المعجم الكبير: ١٧/ مدارة إلى المعجم الكبير: ١٧/ و١٠٥٠ ومارة المعجم الكبير: ١٠٧٨ ومارة إلى المعجم الكبير: ١١٧٨ ومارة إلى المعجم الكبير: ١١٧٨ ومارة إلى المعجم الكبير: ١١٧٨ ومارة المعربة المع

النجش: الزيادة في السلعة ليسمع بذلك فيزاد فيه. لسان العرب: ١٤/ ٥٤، مادّة (نجش).

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٥٦ - ٥٧) من هذا الكتاب.

### [في تعيين موقع صدور الحديث وأنّ مواقعه ثلاثة]

الأمر الثاني: في تعيين موقع صدوره، ففي ذيل قضية سمُرة هو المرويّ من طرق الفريقين، وقد روي عن طرق أصحابنا في موقعين آخرين كلاهما عن عقبة بن خالد، عن أبي عبد الله (عليه أفضل الصلاة والسلام):

ففي ذيل حديث الشفعة، قال: ((قضى رسول الله على بالشفعة بين الشركاء في الأرضين والمساكن، وقال: (لا ضرر والا ضرار)))().

وفي ذيل النهي عن منع فضل الماء أيضاً، قال: ((قضى رسول الله ﷺ بين أهل المبادية وشارب النخل<sup>(٢)</sup> أنَّه لا يمنع نقع البئر، وقضى بين أهل البادية أنَّه لا يمنع فضل ماء ليمنع فضل كلاء، وقال: (لا ضرر ولا ضرار))(٣).

وعن دعائم الإسلام(1) خبران آخران عن أبي عبد الله (عليه أفضل الصلاة

<sup>(</sup>١) الكافي: ٥/ ٢٨٠، كتاب المعيشة، باب الشفعة، ح ٤.

<sup>(</sup>٢)كذا في نسخة الأصل، والموجود في الكافي والوسائل (في مشارب النخل).

 <sup>(</sup>٣) يلاحظ: الكافي: ٢٩٣/٥ – ٢٩٤، كتاب المعيشة، باب الضرار، ح ٦، والوافي:
 ١١٥/١٨، ب ١٦٤، ح ١٨٧٢١، وما بعده لمزيد البيان.

<sup>(</sup>٤) كتاب دعاتم الإسلام، للقاضي أبي حنيفة النعمان بن أبي عبد الله محمد بن منصور بن أحمد ابن حيون التميمي المغربي المتوفى سنة (٣٦٣) للهجرة النبوية الشريفة، المطبوع بمصر في جزأين يشتمل على فقه الفاطمين كلّه، ويُعدُّ من أقوم مصادر دراسة القانون عند الفاطمين، وهو والكتاب الذي أمر (الظاهر الفاطميّ) بأن يحفظه الناس، وجعل لمن يحفظه مالاً جزيلاً، وهو من كتبهم السريّة، مع أنَّه في علم الظاهر - أي في العبادة العملية - ولم يرو النعمان في هذا الكتاب عمّن بعد الإمام الصادق الخية من الأئمة للين خوفاً من الخلفاء الإساع الميادية؛ إذ كان

والسلام)(۱) يتضمّن كلِّ منها حكاية هذا المتن عنه ﷺ بلا تعرّض لقضية سمرة أو غيرها، وأقصى ما يقتضيه ذلك هو صدوره المشترك بين الاستقلال، أو وروده كبرى كليّة لبعض مصاديقها الخارجيّة كها في قضيّة سمُرة، والخطبُ في أمثال ذلك لهيّن.

# [في أنّ ما ورد في قضيّة سمُرة يدلُّ على كون الجملتين بمنزلة الكبرى الكلّيّة ومدركاً للقاعدة]

وكيف كان، فصدور نفس هاتين الجملتين عنه عليه الستفيض بين الأمّة، بل لا يبعد استفاضة ذلك في قضية سمُرة، وأيّ المعاني استظهرناه منه \_ إمّا باعتبار نفس التركيب أو من جهة القرائن \_ فهو بمنزلة الكبرى الكليّة لما انتهت إليه تلك القضية من إصرار ذلك الشقيّ \* على إضرار الأنصاريّ، وعبّر عنه بقوله على خاطباً له: (إنَّك رجلٌ مضار)(")، وستعرف أنَّ ما يُستفاد منه \_ باعتبار وروده كبرى كليّة لهذا المورد \_ هو مدرك (قاعدة الضرر) على كلٌ تقدير.

قاضياً منصوباً من قبلهم بمصر، وبيّنَ ابن شهر آشوب في (معالم العلماء) أنّه غير إماميّ، وهو الصحيح. يلاحظ: قاعدة لا ضرر و لا ضرار (للسّيد السيستانيّ): ٣٣. ٦٤.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: دعائم الإسلام: ٩٩٩/٢، و٤٠٥، كتاب القسمة والبنيان، ح١٧٨١، و١٠٥٠. ((\*) (كان اللعبن على ما ذكره بعض أثمة الرجال في وقعة الطف من أعوان الرجس الدعمي ابن مرجانة [لعنه الله]، وكان على شرطته بالكوفة، ويحرّض الناس ويخرجهم إلى كربلاء لحرب المظلوم روحي لتربته الفداء، وكان من إيذائه لناقة رسول الله ﷺ وضربها الموجع في بعض سراياه ما يكشف عن نفاقه من أوّل الأمر). منه تشع.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٥/ ٣٩٤، كتاب المعيشة، باب الضرار، ح ٨.

### £ £ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائيني <sub>نكّ</sub>رُ

وأمّا في ذيل حديثي الشفعة ومنع الفضل، فظاهر سياق الروايتين الشريفتين (أهو اقترانهما عند الصدور أيضاً بهذا الذيل.

وعليه جرى أكثر من وقفنا على كلامه، وجعلوا وروده في المواقع الثلاثة المذكورة من وادٍ واحدٍ، ومدركاً لقاعدة الضرر في مساقي واحدٍ، ولم نقف لمعظم الإشكالات المتولّدة من ذلك على تعرّضٍ فضلاً عن الدفع.

وأُصول تلك الإشكالات ثلاثة:

## [الأوّل: كون حديث منع الفضل مسوقاً للكراهة]

الأوَّل: أنَّ مقتضى وروده كبرى كلّية للنّهي عن منع الفضل هو كونه قطعيّ الاندراج في عمومه، كما هو الشأن في كلِّ عامّ بالنسبة إلى مورده، وبعد أن قامت القرائن الواضحة على كونه في مورده ـ الذي هو المنع عن فضل الماء المملوك ـ مسوقاً للكراهة دون غيرها، وحمله الأكثر على ذلك، فقضية ذلك هي ورود (لا ضرر) حذو الطلب المشترك بين الإلزاميّ وغيره، وهذا ينافي جميع ما ذكر فيه من المعاني، وينهدم أساس الحكومة وغيرها، وتبطل القاعدة من أصلها بذلك.

# [الثاني: عدم كون الضرر الوارد على الشريك في حديث الشفعة معلولاً للبيع بل البيع أحد معداًته البعيدة]

الثاني: أنَّ الضرر الوارداتفاقاً على أحدالشريكين من بيع الآخر حصَّته المشاعة

<sup>(</sup>١) يلاحظ: الكافي: ٥/ ٣٩٣، كتاب المعيشة، باب الضرار، ح٤ و٦.

### في ورود إشكالات على جعل ورود الحديث في المواقع الثلاثة من وادٍ واحد | ٥٠

من الأجنبيّ ليس معلولاً لذلك البيع ولو بواسطة أو وسائط، وإنَّما بجري البيع من الضرر المذكور مجرى أوَّل مقدّماته، ومبدأ معدّاته، ولا ينتسب إليه ذلك الضرر إلّا بهذه الملابسة التي هي أدنى أنحائها.

ومقتضى كون العام نصاً في مورده هو كفاية هذه الملابسة الإعدادية البعيدة في شمول هذا العموم، ومع الغض عمّا ستعرف (أ) من امتناع أن يكون عنوان الضرر \_ مثلاً \_ أو غيره من المسبّبات التوليديّة عنواناً ثانويّاً إلّا لعلّته دون معدّه، فاستلزامه في المقام \_ بجميع ما ذكر فيه من المعاني \_ لتأسيس فقه جديد بل كونه مؤدّياً إلى الهرج والمرج ظاهر.

ولو ضممنا مناط شموله لمنع الفضل أيضاً إلى ذلك، وأغمضنا عن بطلان القاعدة من أصلها بذلك كانت الدائرة أوسع والخطب أفظع، وانتهى الهرج والمرج إلى ما لا يخفى، ولا مجال للتَفصّي عن هذا المحذور إلّا بإخراج المورد عن العموم أو تخصيصه به.

# [الثالث: أنّه لا يمكن الالتزام بالتعدّي في مسألتي الشفعة ومنع الفضل إلى غير مورديهما]

الثالث: أنّ مُقتضى مورديّة كلّ من الشفعة، والنهي عن منع الفضل لهذا العموم، وكونه متيقّن الاندراج فيه بذلك، هو تعدّي كلّ من الحكمين عن مورده إلى ما يشاركه في مناط الاندارج في الضرر المنفيّ، وهذا ممّا لا يمكن الالتزام به، فلا يتعدّى في مسألة الشفعة حتّى إلى سائر صور ببع المشاع فضلاً

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٥٣ - ٥٥) من هذا الكتاب.

### ٤٦ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائيني َتَرُ

عن إثباتها في غير البيع أو بيع غير المشاع، ولا في مسألة منع الفضل حتّى إلى إلحاق الزرع بالماشية إلّا على قول ضعيف نقله في المبسوط<sup>(۱)</sup>، ولم يعلم أنّ القائل به من أصحابنا أو العامّة<sup>(۱)</sup> فضلاً عن فضول سائر الأموال وسائر الحوائج، ولا يمكن التفصي عن ذلك أيضاً كسابقه إلّا بأحد ما تقدّم من الأمرين.

والفرق بين هذا وسابقه هو أنّ منشأ المحذور السابق هو اندراج الموردين في هذا العموم باعتبار موضوعه الذي هو الضرر المنفيّ، ومنشأ هذا المحذور هو اندراج الحكمين في عموم حكمه المستفاد من النفي. وهذه الثلاثة هي أُصول المحاذير اللازمة في المقام.

# [مناقشة ما ذكره شيخنا الأنصاريّ <sub>تكُّ</sub> من لزوم تخصيص الأكثر في الموردين]

وأمّا التخصيص الكثير أو الأكثر المتكرّر ذكره في كلمات شيخنا أستاذ الأساتيذ تتثل فإن رجع إلى دعوى أنّ وروده كبرى كلّية للموردين يستلزم ذلك (٣٠)، فقد عرفت أنَّ المحذور حينئذٍ ليس هو التخصيص الكثير أو الأكثر،

<sup>(</sup>١) يلاحظ: المبسوط في فقه الإماميّة: ٣٨١/٣.

<sup>(</sup>٢) ورد في شرح العسقلاني على البخاري - بعد أن نقل عن الجمهور التخصيص المذكور - حُكي عن مالك بن أنس إلحاقه الزرع بالماشية، عملاً بعثل ما في صحيح مسلم من النهي عن بيع فضل الماء. واعترض عليه: بأنه مطلق فيحمل على المقيد. قال: وعلى هذا لو لم يكن هناك كلاء يرعى، فلا منع من المنع، لانتفاء العلة. يلاحظ: قاعدة لا ضرر (لشيخ الشريعة): ١٦.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: فرائد الأصول: ٢٥٥/٢.

مناقشة ما ذكره شيخنا الأنصاريّ ﷺ من لزوم تخصيص الأكثر في الموردين | ٧٠

وإنَّما هو إلغاء العموم من أصله.

وإن رجع إلى دعوى استلزامه له من حيث نفس مفاده، ومع الغضّ عمّا يقتضيه الورود كبرى كلّية للموردين، فستعرف أنَّه غير مخصّص بأزيد مما خصّص به سائر العمومات وإن بنينا على الحكومة فضلاً عمّا إذا قبل برجوعه إلى النهى التكليفيّ، كما سنوضحه بعونه سبحانه".

# [مناقشة ما أفاده شيخنا الأنصاريّ رَجِّى من كفاية عمل الأصحاب في رفع الإجمال الناشئ من كثرة التخصيص]

ثُمُّ إنَّ ما أفاده \_ من كفاية عمل الأصحاب في رفع الإجال الناشئ عن كثرة التخصيص \_ ممّا لا سبيل إليه، ولا يستقيم على مبانيه؛ لأنَّ التخصيص إذا بلغ من الكثرة حدَّ الاستهجان عند أهل اللسان كشف ذلك عن كون العام غصصاً في نفس الأمر بعنوان يجمع المخصّصات الكثيرة بجامع واحد، ولعدم معلومية ذلك العنوان تفصيلاً، والعلم بتخصّص العام به إجمالاً، فيكون سبيله حينذ سبيل المخصّص بالمجمل لا محالة، وكما لا يجدي العمل غير البالغ حدّ الإجماع القطعيّ برفع إجمال المخصّص في غير المقام، فكذلك المقام أيضاً حذو النعل بالنعل.

نعم، لو بُني على كفاية الظنّ بمداليل الألفاظ \_ وإن لم يستند إلى ظواهرها \_ في لزوم الأخذ بها كان إلى هذه الدعوى سبيل، لكنّه مضافاً إلى عدم الدليل على حجّية هذا الظنّ، فلا يستقيم على ما سلكه من عدم كون الشهرة جابرة لضعف

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٩ - ٨٠) من هذا الكتاب.

4 4 | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائينيّ نترُ

الدلالة وإن كانت عملية (١٠)؛ إذ مع عدم انجبار ضعف الدلالة بها، فكيف يُعقل أن تكون وافية برفع إجمالها.

# [في أنّ منشأ لزوم المحاذير الثلاثة أمران لا سبيل إلى التفصّى عنهما إلّا بالمنع من أحدهما]

وبالجملة: فالمحاذير اللازمة هي الثلاثة التي عرفتها، وعرفت أنّ منشأ لزومها أمران:

أحدهما: الأخذ بذلك الظهور السياقيّ، والبناء على اقتران حديثي الشفعة، ومنع الفضل عند صدورهما بهذا الذيل.

الثاني: سوق (لا ضرر) باعتبار موارده الثلاثة في مساقي واحد كبرى كلّية لها أجمع، ومدركاً للقاعدة بهذه السعة.

ولا سبيل إلى التفصّي عنها إلّا بالمنع عن إحدى المقدّمتين، وكان الواضح فساده، والحريّ بالمنع عنه عندنا هو المقدّمة الثانية حسبها ستعرف من أنّه لو فرض اقتران الحديثين بهذا الذيل كان نفي الضرر جارياً من الحكمين مجرى علّة التشريع التي من شأنها عدم التعدّي عن موردها، وعدم الحرادها، دون الكبرى الكثيّة كها في قضيّة سمُرة (٣)، وكانت الإشكالات مندفعة عندنا بذلك، كها

<sup>(</sup>١) يلاحظ: أجود التقريرات: ٢/ ٩٩ وما بعدها.

 <sup>(</sup>۲) لاستيضاح العبارة أعلاه يلاحظ تقرير المحقق الخوانساري نتثر (ص ٢٠٤)، عند قوله:
 (فينحصر مدرك القاعدة على هذا بها هو المستفيض صدوره كبرى كلّية منه ﷺ في قصّة سئرة الهزيد).

في بيان ما يتحصّل من تتبّع شيخ الشريعة ﷺ في روايات الفريقين | ١٠٠ سند ضحه (۱) بعد نه سيحانه.

# [في نقل ما اختاره شيخ الشريعة ﷺ من تسليم المقدّمة الثانية والمنع من الأولى]

إلّا أنَّ بعض من عاصرناه من الأعاظم الأعلام \* وإن سلك في تسلّم الثانية، والمفروغية عنها مسلك من سبقه من سلفنا الأساطين، لكنّه منع عن المقدّمة الأولى، وبنى \_ بعد أن أدّى من حقَّ التتبّع ما يليق بمتبحّر مثله \_ على خلوّ الحديثين عند صدورهما عنه يشي عن هذا الذيل، وحصول الاقتران عن الجمع في الرواية من بعض رواة الطبقات، وقد بعث برسالته الشريفة المعمولة في هذه المسألة بعد فراغه عنها إلى، فكان أعظم هدية منه والمجلد.

ولنبدأ أوّلاً بتحرير ما أفاده في منع المقدّمة الأولى، ثمّ نتبعه بها بنينا عليه منع الثانية.

## [في بيان ما يتحصّل من تتبّع شيخ الشريعة ﷺ في روايات الفريقين]

وتوضيح ما أفاده بعد تلخيصه، هو: أنَّه لا يرتاب من تتبّع الروايات الحاكية لأقضية النبيّ عليه إنّها كانت محفوظة منضبطة عند الفريقين، وقد رواها رواة الفرقين.

أمّا من طرق أصحابنا فجلّها، أو كلّها برواية (عقبة بن خالد)(٢)، وبعضها

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٩١ - ٥٠) من هذا الكتاب.

<sup>(\*) (</sup>هو العلم العلّامة حضرة الشيخ شريعة الأصفهانيّ وانظارًا). منه تتنرّ.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٤٠) من هذا الكتاب.

• • | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائينيّ يَقُ

برواية السكوني<sup>(۱)</sup>، وغيره.

وأمّا من طرق العامّة، فبروايتهم عن (عُبادة بن الصامت)(٢)، وهو من خيار الصحابة وعظهائها الذين رجعوا إلى أمير المؤمنين صلوات الله عليه، وعلى الأثمّة من ولده، وكان ممّن أدرك العقبة الأولى والثانية، وشهد مع النبيّ عليه مشاهده ومغازيه على ما صرّح به أثمّة الرجال(٢).

وقد جمع في روايته الطويلة المروية في مسند أحمد بن حنبل كثيراً من أقضيته يشير أن وعد منها قضاء مبنفي (الضرر والضرار) في عرض قضائه بالشفعة، والنهي عن منع الفضل، بلا تذييل لشيء منها به، وإذا عرضنا ما رواه عقبة من تلك الأقضية المتفرقة في كتب أصحابنا على الأبواب على ما هي مجتمعة في رواية عُبادة وجدناها متوافقة بألفاظها وعباراتها سوى استقلال حديث الضرر في رواية عُبادة، وكونه في ذيل الحديثين فيها رواه عقبة، ومن كمال التطابق بينهها يحصل الظنّ بأمرين:

أحدهما: اجتماع الأقضية في رواية عقبة أيضاً كما في رواية عُبادة، وكون التفريق على الأبواب من أئمة الحديث.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: قاعدة لا ضرر (لشيخ الشريعة): ٢٠.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: المصدر السابق: ١٩.

 <sup>(</sup>٣) يلاحظ: اختيار معرفة الرجال: ١/ ١٨٥، رجال الطوسيّ: ٤٧، طبقات ابن سعد: ٧/
 ٢١، والمغني: ١ / الترجمة ٣٢١٩، وتذهيب التهذيب: ٢ / ١٥٤، وميزان الاعتدال: ٢ / الترجمة ٤٣٦٦، وغيرها.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد بن حنبل: ٣٢٦/٥.

### في ذكر الشواهد على كون التذييل في الحديثين جمعاً في الرواية | ١ ه

ثانيهما: خلوّ حديثي الشفعة ومنع الفضل في رواية عقبة أيضاً عن هذا الذيل، وحصول الاقتران في الطبقات المتأخّرة عن الجمع في الرواية، وليس ظهور الروايتين في اقترانهما عند الصدور بهذا الذيل مما أخبر به الراوي كي يتوقّف رفع اليد عنه على حجّة أقوى، ويمنع عن صلاحيّة ما رووه عن عُبادة لذلك، وإنّها هو ظهور سياقيّ يزول بأمارة على كون الاقتران جمعاً في الرواية، وبعد كال التوافق بينهها، فلا ريب في صلاحيّته لذلك. انتهى تحرير ما أفاده ظهيئة بعد تلخيصه (أ).

وبالمراجعة إلى رسالته الشريفة يُعرف انطباق ما جمعه من تلك الأقضية المباركة ـ بعد كمال التتبّع عن تفاريق كتب أصحابنا وأبوابها ـ على ما هي مجتمعة في روايتهم عن عُبادة.

# [في ذكر الشواهد على كون التذييل في الحديثين جمعاً في الرواية]

وممًا يشهد باجتهاعها في رواية عقبة أيضاً هو أنَّها مع نفرقها في كتب الحديث، وكونها مرويّة جملة منها في الكافي<sup>(٢)</sup> والتهذيب<sup>(٢)</sup>، وبعضها في الفقيه<sup>(١)</sup> وغيره، فالراوي عن عقبة هو محمّد بن عبد الله بن الهلال في الجميع.

ومن أقوى الشواهد على كون الاقتران من الجمع في الرواية هو أن لا عين

<sup>(</sup>١) يلاحظ: قاعدة لا ضرر (لشيخ الشريعة): ١٩، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الكافي: ٥/ ٢٨٠، كتاب المعيشة، باب الشفعة، ح؟.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: تهذيب الأحكام: ٧/١٦٤، كتاب التجارات، باب الشفعة، ح٤.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: من لا يحضره الفقيه: ٣/٤٥، ح١٥٤.

ولا أثر لحديث الضرر فيها رواه عقبة من أقضيته على سوى هذا الذيل الذي ليس فيه قضاء بنفسه، وإنَّما هو من تعليل قضاء آخر به، ومن البعيد غايته خلو ما رواه من الأقضية عن مثل ذلك القضاء الذي هو من أشهر قضاياه على.

والتعقيب بنفي الضرار أيضاً يؤيّد ذلك ويؤكّده؛ إذ لا مناسبة له بحديثي الشفعة ومنع الفضل أصلاً، بل الظاهر اختصاص حسن موقعه بقضية سمُرة، كما ستعرفه'').

هذا كلَّه مضافاً إلى أنَّ الضرر الوارد على الشفيع من تبدَّل شريكه ليس غالبيًّا ولا نوعيًّا بحسب المقتضي، وإنَّما هو من الاتَّفاقيّات التي لا يخلو كثير ممّا يجرى بين الناس عن الإعداد لها، ولم يعبأ بهذا الإعداد البعيد في شيء من موارده، ومع الغضّ عن امتناع أن يكون من الكبرى الكلّية \_ كما عرفته \_ فمن البعيد غايته أن يكون في خصوص المقام حكمة للتّشريع أيضاً، وكذلك في مسألة المنع عن الفضل أيضاً؛ إذ ليس ما يفوت بذلك مصداقاً للضرر بنفسه، وإنَّما هو من عدم الانتفاع بفضل مال الغير والكلاء المباح، فلو فرض تعليل النهى عنه بنفي الضرر، فلا بُدَّ من أنَّ يتكلُّف في توجيهه بأنَّ المنع عن الفضل لكونه موجبًا للطّلب بهاءٍ ومرتع آخر \_ وهو قد يوجب الضرر على الماشية \_ فيكون مقدّمة إعداديّة له مهذا الاعتبار، ويتساوى حال الضرر حينئذ في البابين في كلِّ من الإعداديّة والاتّفاقيّة، ويبعد التعليل به في كليهما على نمط واحد، وبانضهام هذا المبعّد القويّ إلى ما تقدّم من القرائن فالإنصاف أنَّه لا يبقى

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٥٩ -٦٠) من هذا الكتاب.

للجمود على ذلك الظهور السياقيّ الذي هو أضعف الظهورات مجالٌ.

ثمّ لو أغمضنا عن جميع ذلك، وفرضنا اقتران الحديثين عند الصدور عنه عليه الذيل، فقد عرفت أنَّ سوقه باعتبار وروده في قضية سمُرة، ومفروض هذا الذيل في مساق واحدٍ كبرى كلّية لها أجمع، ومدركاً لقاعدة الضرر بهذه السعة هو الذي تولد عنه المحاذير، ولا منشأ لتوقمه إلّا وحدة التعبير.

لكنك لو تأمّلت البون البعيد الذي في البين عرفت أنَّ بين وروده في قضية سمُرة ومفروض هذا الذيل بُعد المشرقين؛ فإنَّ مساقه في تلك القضية هو مساق سائر العمومات الواردة عندتحقّق بعض مصاديقها التكوينيَّة في الخارج، والمتكفّلة بالعموم لبيان حكمه، والجارية منه مجرى الكبرى الكلّيّة من الصغرى بهذا الاعتبار.

وأمّا في مفروض هذا الذيل، فلا مناص \_ على تقدير وروده فيه \_ من أن يكون حكمةً لتشريع الحكمين، ولا يُعقل أن يكون من الكبرى الكلّية بالنسبة إلى الموردين، ولا مدركاً لقاعدة الضرر باعتبار الورود في هذا الذيل، وتوضيح ذلك يستدعي بيان أمور:

# [في بيان أمور لتوضيح كون الذيل حكمة للتشريع]

[الأوّل: في أنّ العنوان الواجد إذا كان مشكّكاً يصلح لكون نفيه حكماً شرعيّاً في موردٍ وعلّة للبّشريع في آخر]

الأوَّل: أنَّ المجعولات الشرعية وإن كانت مع علل تشريعها على طرفي النقيض في صلاحيتها لأنْ تكون هي الدستور الملقى إلى المكلّف، وعدم صلاحيتها لذلك حسبها حرّر في محلّه، ويُهن ضابط هذه الصلاحية [1]، لكن لا يخفى أنْ أقصى ما يقتضيه ذلك هو امتناع أن يكون عنوان واحد ـ مع كونه

#### إ رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائيني نثرُ

متواطئاً بالنسبة إلى مصاديقه \_ مجعولاً شرعياً تارةً، وحكمةً للتشريع أُخرى.

أمّا إذا كان مشكّكاً باختلاف مراتبه، وكان مسبّباً توليديّاً تارةً، وأثراً إعداديّاً أخرى، فيصلح لأن يندرج بمرتبته الأولى في الضابط الأوّل، وبالثانية في الثاني، ويكون عند وروده حكماً شرعيّاً مُبايناً لما سيق حكمة تبايناً كلّيّاً وإن المّحد اللّفظ والتعبير، كما هو الشأن في كلِّ مشكّك يصلح للمتنافيين باعتبار مراتبه واختلافها لا بجامعه المقول عليها بالتشكيك، ولا يصلح ذلك الجامع بها أنّه كذلك لأنْ يكون حكماً ولا حكمة، كما لا يخفى.

## [في بيان أنّ عنوان الضرر من هذا القبيل والفعل يؤثّر فيه تارة بالعلبّة وأخرى بالإعداد]

وإذ قد عرفت ذلك، فالضرر لكونه من الآثار المترتبة على الأفعال لا عنواناً أُولِيَّا يصلح لأنْ يصدر بالاختيار ابتداءً وبنفسه، وكون التأثير فيه بالعلّية تارةً - كما في قضية سمُرة -، وبالإعداد أُخرى - كما عرفته في البابين -، فيندرج في العناوين المشكّكة بهذا الاعتبار لا محالة، ويكون بالاعتبار الأوَّل عنواناً ثانويًا لسببه، ومندرجاً في المقدور بالواسطة، كما هو الشأن في كلِّ مسبب توليديّ، والنفي الوارد عليه بهذا الاعتبار يكون حكماً شرعياً لا محالة، كما في أشساهه.

وأمّا بالاعتبار الثاني فسبيله سبيل سائر الخواصّ والغايات التي تكون الأفعال الاختياريّة من المبادئ المعدّة لها، وتتوسّط بينهما أُمور غير اختياريّة أُخرى، كصيرورة الزرع سنبلاً بالنسبة إلى السقي ونحوه، ولعدم كونه مترتّباً على ذلك المعدّ الاختياريّ ولا متولّداً منه، فلا يكون من المقدور بواسطته، ولا عنواناً ثانوياً له، ولا يصلح بهذا الاعتبار إلّا حكمة للتّشريع، كها هو الشأن فيها كان من قبيله حسبها أوضحناه في محلّه٬٬٬ ودفعنا الإشكالات المتولّدة عن الحلط بين المسبّبات التوليديّة والخواصّ المتربّبة التي لا تصلح لتعلّق التكليف بها بذلك، وباختلاف درجة الاهتمام بعدم ترتّب ذلك الضرر، فيصلح حكمة لتشريع حكم لزوميّ، بل على جهة الحقيّة تارةً \_ كها في باب الشفعة \_ وعلى جهة الرجحان والفضل أُخرى، كها في النهي عن منع الفضل.

وكما أنَّ وروده حكماً شرعيًا يباين كونه حكمة تبايناً كلّياً، فكذا لو فرض حكمة لتشريع كلِّ من الحكمين، ويندفع ما تقدّم من الإشكال الناشئ عن تنظير المقام بالطلب المشترك بين اللزوميّ وغيره بذلك، مضافاً إلى امتناعه من أصله، كما حرّر في محلّه(").

# [الثاني: في أنّ الخلاف الواقع في مفاد الحديث متفرّعُ على وروده حكماً شرعيّاً لا حكمة للتشريع]

الثاني: أنَّه لا خفاء في أنّ سوق (لا ضرر) بالنسبة إلى مورده مساق الكبرى الكلّية، وتبعية عموم القاعدة لمقدار شموله، وكذلك البحث عن حكومته على أدلّة الأحكام أو رجوعه إلى تحريم الإضرار أو إيجاب التدارك متفرّع كلّه على

<sup>(</sup>١) يلاحظ: أجود التقريرات: ١/ ٢١٨ ـ ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: أجود التقريرات: ١/ ٢١٩ وما بعدها.

وروده حكماً شرعياً، ولو فرض أنَّه سيق حكمة للتَشريع كان بمعزل عن جميع ذلك؛ إذ ليس هو حينئذِ من المجعولات الشرعية كي يبحث عن كونه من أيّ أنواعها، وهل له نظر وحكومة؟ وإنَّما هو من الدواعي والغايات النفس الأمريّة الباعثة على تشريع الأحكام، ولا ينطبق على مورده انطباق الطبيعة على أفرادها، ولا شمول العام لمصاديقه.

وإنّما غاية ما بينها من الارتباط والمناسبة هو صلاحيّة المورد لأنْ تترتّب عليه تلك الغاية ترتّب المعلولات على عللها الناقصة الإعداديّة، ولا مساس له بباب الصدق والانطباق كي يعمّ كلّ ما يشتمل على مناط شموله لمورده، بل لعدم كونه إلّا حكمة غير مطّردة ولا منعكسة، فلا قابلية له لعموم ولا إطلاقٍ؛ إذ ليس النفي مسوقاً لتشريع حكم، ولا وارداً على الطبيعة المرسلة كي يفيد العموم أو ما هو بمنزلته من الإطلاق، كها في قضية سمُرة، وإنَّها سيق بياناً لما أوجب تشريع الحكمين، وأنه يسي بالشفعة، ونهى عن منع الفضل كي لا يتضرّر الشفيع والماشية، فلا يعمّ التعليل حينيذ غير مورده، ولا يوجب التعدّي عنه،

## [الثالث: في بيان امتناع كون التعليل في الحديثين من العلّة المنصوصة الراجعة إلى الكبرى الكليّة]

الثالث: أنَّ ورود مثل هذا العنوان مجعولاً شرعيًا وكونه بمنزلة الكبرى الكلّية من مورده وإن كان هو مقتضى الأصل حتّى أنَّه مع اشتهاله على أداة التعليل أيضاً، فالأصل فيه أن يكون من العلّة المنصوصة الراجعة ـ باعتبار كونها علّة للمجعول، لا حكمةً للجعل \_ إلى الكبرى الكلّية المجعولة. ولا يخرج عن هذا الأصل، ولا يحمل على علّة التشريع إلّا إذا كان تعليله بذلك هو مساق الدليل أو تعذّر أن يكون هو الكبرى الكلّية المجعولة، فلا مناص حينئذٍ عن كونه بياناً لحكمة التشريع، لكن لا يخفى أنَّ من أظهر موارد هذا التعذّر ثبوتاً وإثباتاً هو مفروض المقام.

أمّا ثبوتاً، فلما عرفت من أنّه لو فرض اقتران الحديثين عند صدورهما عنه بي الله الذيل، فأقصى ما هناك من المناسبة في البين هو كون البيع من الأجنبيّ، وكذلك المنع عن فضل الماء مقدّمة إعداديّة لما قد يرد من الضرر على الشفيع والماشية (١٠).

وقد عرفت أنَّ الأثر المترتب بالإعداد لا يصلح إلّا علّة لتشريع حكم على مقدّمته الإعداديّة، وليس هو بهذا الاعتبار قابلاً لتعلّق حكم به. وكونه مسبّباً توليديّاً \_ أيضاً \_ في غير المقام لا يوجب صلاحيّته لتعلّق الحكم به إلّا في خصوص مورده لا مطلقاً.

هذا مضافاً إلى [أنّ] مقتضى عدم اطّراده ـ حتّى في مورد التعليل ـ هو امتناع أن يكون من الكبرى الكلّية، ولو مع الغضّ عن امتناع تخصيص العامّ بمورده، وكونه نقضاً لعمومه وكبرويّته، كها لا يخفى.

وأمّا إثباتاً، فلانّ ضابط كون العامّ بمنزلة الكبرى الكلّية من مورده هو

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٤٣) من هذا الكتاب.

أ رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائيني نثرُ

اندراجه فيه موضوعاً وحكماً [٢].

أمًا موضوعاً، فبأن يكون مصداقاً خارجيّاً له، وفرداً تكوينيّاً منه، بحيث لولا الورود في مورده ـ أيضاً ـ كان مشمولاً لعمومه لا محالة.

وأمّا حكماً، فبأن يكون على أحد وجهين:

إمّا بأن يكون المورد من مجرّد تحقق الموضوع، والعام مسوقاً لبيان حكمه، كها في أغلب العمومات الواردة عند تحقق بعض مصاديقها في الخارج، وتقدّم أنّ ورود (لا ضرر) في قضية سمُرة من ذلك. أو يكون الحكم المنصوص به للمورد هو الوارد بعينه على العامّ بحيث لو انحلّ إلى آحاد مصاديقه إلى حكم خاصّ لموضوع كذلك كان ما يرد على المورد من ذلك هو عينُ حكمه المنصوص، كما في الحاصّ المتعقّب بالعامّ. مثلاً و ونحو ذلك.

ففي الصورة الأولى يكون العامّ مِنْ مورده بمنزلة الكبرى من الصغرى.

وفي الثانية بمنزلتها من النتيجة، ومرجع ما تتضمّنه العلّة المنصوصة من الكبرى الكلّية أيضاً لل ذلك، كما لا يخفى.

ولا يعقل أن يكون العامّ بمنزلة الكبرى الكلّية مِنْ مورده إلّا بأحد هذين الوجهين.

وظاهر أنَّه لو فرض ورود (لا ضرر) في ذيل الحديثين كان أجنبياً عن هذا الضابط بمعزل كلّ منها عن الاندراج في عمومه موضوعاً وحكماً.

أمّا خروجهها الموضوعيّ فظاهر ممّا تقدّم؛ إذ بعد أن تبيّن أنَّ تأثير بيع الحصّة المشاعة من الأجنبيّ، وكذلك المنع عن فضل الماء فيها قد يرد من الضرر على الشفيع والماشية إنَّها هو بالإعداد البعيد دون العلَيّة والتوليد، وإنَّ الأثر الإعداديّ بمعزل عن كونه عنواناً لمعدّه، فلو فرض اطّراد ذلك الضرر في جميع موارد البيع، ومنع الفضل لم يكن شيء منها مصداقاً له كي يندرج في عمومه، فضلاً عن كونه من الاتّفاقيّ الذي لا يخلو الكثير مما يجري بين الناس عن الإعداد لمثله.

وبالجملة: فلولا ورود (لا ضرر) في الموردين كانا كنظائرهما بمعزلِ عن صدق الضرر عليها، ولم يعقل أن يندرجا في عمومه.

وأمّا خروج حكمهما المنصوص به عن عموم النفي فأظهر، كيف؟ ولولا تنصيصه على بثبوت حقّ الشفعة وكراهة المنع عن الفضل لم يُعقل أن يُستشمّ رائحة شيء منها عن هذا العموم بعد فرض شموله للضرر الوارد في الموردين. أمّا على القول برجوعه إلى تحريم الإضرار أو إيجاب التدارك فظاهر، وأمّا على الحكومة فلأنَّه لو فرض اندراج البيع ومنع الفضل في مصاديق الضرر، فمقتضى الحكومة حينئذ هو عدم سلطنة المالك على شيء منهما، وقضيّة ذلك هي فساد البيع وخروج فاضل الماء عن تحت استيلاء مالكه دون شيء من الحكمين المناقض كلّ منها لمقتضى الحكومة؛ إذ الشفعة لكونها حكماً بصحّة البيع المفروض كونه ضرراً على الشفيع وتدارك ضرره بها، فمرجعها إلى إثبات الحكم الضرريّ، وتداركه بجعل آخر قد يتدارك به الضرر وقد لا يتدارك، كما عند إعسار الشفيع، وكونه مع ما تقتضيه الحكومة على طرفي النقيض ظاهر. وأمّا في مسألة منع الفضل فمناقضة الكراهة لمقتضى الحكومة أظهر.

### ١٠ | رسالة لا ضرر تأليف المحقَّق النائينيُّ عَيْرُ

## [في انحصار مدرك القاعدة بما استفاض صدوره كبرى كليّة فى قضيّة سمُرة]

ومن ذلك كلّه فقد اتضح أنّه لو صعّ اقتران الحديثين عند صدورهما عنه هي به بالله بدا الذيل تعيّن الوجه فيه بأن يكون من علل التشريع، وكان وجوده كعدمه بالكلّية، وسواء سلّمنا الاقتران \_ جموداً على ذلك الظهور السياقي \_ أو منعنا عنه \_ تعويلاً على ما تقلّم من القرائن \_، فينحصر مدرك القاعدة على كلّ تقدير بها هو المستفيض صدوره كبرى كلّية لقضية سمُرة [٣]، وتسلم بذلك عن جميع المحاذير.

### الأمر الثالث: في فقه الحديث المبارك.

# [في تفسير كلّ من لفظي الضرر والضرار]

وقد اختلفت تعبيرات اللغويين وشرّاح الأحاديث في تفسير كلَّ من (الضرر) و(الضرار)(())، لكنّ المتحصّل منها ومن موارد الاستعالات هو كون الضرر عبارة عن فوات ما يجده الإنسان في نفسه وعرضه وماله وأهله وغير ذلك تما يكون واجداً له، ولا يبعد أن تكون القوّة القريبة من الوجدان أيضاً ـ بعد تماميّة المقتضى ـ بمنزلة فعليّته في صدق الضررعلى ما فات بالتفويت أو مطلقاً.

وأمّا الضرار [٤]، فهو وإن كان من مصادر باب المفاعلة، والأصل فيه أن يكون بين اثنين، ومن هنا اختلفت كلماتهم في تفسيره'<sup>(۱)</sup>، لكن الظاهر بقرينة

<sup>(</sup>١) يلاحظ: الصحاح: ٧٩٩/٢ ـ ٧٧٠، مادة (ضرر)، معجم مقاييس اللغة: ٣٦٠/٣ المفردات في غريب القرآن: ٣٩٣، القاموس المحيط: ٧٥/٢، المصباح المنير: ٦/٢، النهاية في غريب الحديث والأثر:٣٨/٣، مجمع البحرين: ٣٧٣/٣، وغيرها.

<sup>(</sup>٢) فقد ذكروا في معناه أموراً:

الأوّل: أنّه المجازاة، ففي مجمع البحرين: ٣/ ٢٧٣، الضرار فعال من الضر، أي لا يجازيه على إضراره.

الثاني: أنّه فعل الاثنين، والضرر فعل الواحد، واحتمل الشيخ الأنصاري في فرائد الأصول(٢/ ٥٣٤) رجوعه إلى المعنى الأوّل.

الثالث: أنّه بمعنى الضرر جيء به للتّأكيد، كما صرّح جمع من اللغويّين. يلاحظ: القاموس المحيط: ٢/ ٧٥.

الرابع: أنَّه الإضرار بالغير من دون أن ينتفع به، والضرر ما تضرَّر به صاحبك وتنتفع أنت به.

### ٦٢ | رسالة لا ضرر تأليف المحقِّق النائينيّ ﷺ

المقام هو تجرّده عن ذلك، وكونه بتلك العناية الموجبة لصدق المضارّ على سمّرة، فيُحتمل بعيداً أن يكون مصدراً بمعنى المجرّد، وتعقيب الضرر به من تعقيب اسم المصدر بالمصدر.

# [استظهار كون تعقيب الضرر بالضرار مسوقاً للترقّي من الأدنى إلى الأعلى]

والأظهر كونه مسوقاً للترقي من الأدنى إلى الأعلى؛ لأنّ إصرار ذلك الشقيّ على الدخول على الأنصاريّ بلا استئذان منه، وتعمّده في إدخال ذلك الضرر عليه في عرضه بتلك المثابة هو الذي أوجب أن خاطبه عليه بقوله: (إنّك رجل مضارّ)(١٠) لا مجرّد صدور هذا الضرر عنه.

وظاهر أنَّ التعقيب بنفي الضرار إنَّها هو بذلك الاعتبار الموجب لتلك المخاطبة، فليس حينتذ مسوقاً لمجرّد التأكيد ولو بتعقيب اسم المصدر بالمصدر، ولا لإفادة أمر جديد تتكفّله هيئة باب المفاعلة، بل حاصل المعنى هو أنَّه لا ضرر، فضلاً عن التعمد والإصرار عليه.

الخامس: أنّه بمعنى الضيق، وأطلقه عليه في الصحاح: ٢/ ٧٢٠، بعد إطلاق الضرر على سوء الحال.

السادس: أنّه التصدّي للإضرار، ذكر ذلك المحقّق الأصفهاني في نهاية الدراية: ٢ / ٧٤٥، وهو ما أفاده المحقّق النائينيّ في المقام من أنّه الإضرار العمديّ، والتعمّد على الضرر والقصد إليه. دري رويد المعرفية والمرتبعة المنابعة الم

(١) يلاحظ: صفحة (٤١) من هذا الكتاب.

يلاحظ: فرائد الأصول: ٢/ ٥٣٤.

ويشهد أيضاً بهذا المعنى في نفي الضرار ما رواه هارون بن حمزة الغنوي، عن أبي عبد الله عليه في بعير مريض اشتراه رجل بعشرة دراهم، وشاركه الآخر بدرهمين بالرأس والجلد، فقضي أن برئ البعير، وبلغ ثمنه دنانير، فقال للجها: لصاحب الدرهمين خمس ما بلغ، فإن قال: أُريد الرأس والجلد، فليس له ذلك، هذا الضرار...إلخ<sup>(۱)</sup>.

فإنَّ في الطلب بالرأس والجلد بمقتضى شرطه تحمّل ضرر يسير، وإدخال الكثير على صاحبه، فيكون بحسب العادة عن قصد إليه، ويقرب بهذا الاعتبار من قضية سمُرة.

ويرجع حاصل الفرق بينهما هو أنّ الضرر الوارد على الشريك ـ مثلاً ـ أو الجار ونحوهما من تصرّف صاحبه في حقّ له أو مال إن كان عن قصد إلى ورود ذلك الضرر والعمد عليه كان هو الضرار، وإن لم يكن كذلك، بل كان لاستيفاء نفع أو غرض عُقلائي يلزمه ذلك كان هو الضرر.

هذا شرح مفردات الحديث المبارك على ما أدّى إليه قاصر نظري.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: الكافي: ٥/ ٢٨٠ كتاب المعيشة، باب الشفعة، ح٤.

أقول: إنّ المراد من الحديث الشريف أنّ البعير بعد برئه من المرض علت قيمته، فلو نحر ينضرّر المشتري، فلأجل هذا ليس للشريك الإصرار على النحر ليأخذ الرأس والجلد، بل يباع، ويقسّم ثمنه، فيكون للشريك الخمس، والحديث يعطي قاعدة في مورد الشركة وأنّه ليس للطرف الآخر الإصرار على إعمال الحقّ إذا استلزم الإضرار بالغير، بل يجب أن يكون النيل به على وجه غير مضر بالآخر. يلاحظ الرسائل الأربع، ٢٢ ك٢٢.

### ١٤ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائينيّ نترُ

وأمّا مفاد الجملة، فهو الأصل [٥] المبتني عليه تأسيس هذه القاعدة، ومقدار شمولها، وقد ذكروا فيه وجوهاً، وقال بكلِّ قائلٌ.

### [في وقوع الخلاف في مفاد الجملة على ثلاثة أقوال]

الأوَّل: إبقاء النفي على حقيقته، وكون المنفيّ هو الحكم الذي يكون ضرراً على العباد، إمّا بنفسه ـ كها لو كان هو الوضع ـ أو باعتبار متعلّقه ـ كها لو كان من التكليف ـ، وقد نُسب ذلك إلى فهم الأصحاب(٢)، وستعرف أنّه كذلك(٢).

الثاني: رجوعه إلى تحريم الإضرار، وهذا هو المتراءى من تعبيرات أكثر من وصل إلينا عباراتهم من اللغويين وشرّاح الأحاديث، فإنّهم فسروه بأن لا يضرّ الرجل أخاه، وما يقرب من ذلك، لكن يمكن أن يُستظهر من كونهم بصدد تفسير المنفى دون النفى أنّهم أوردوا تفاسيرهم بصيغة المضارع المنفى دون النهى.

وكيف كان، فقد نقل<sup>(٣)</sup> ذلك عن صاحب العناوين<sup>(١)</sup>، واختاره العلّامة المعاصر المناه في استظهاره، ولكنّه المعاصر المناه في استظهاره، ولكنّه اقتصر في إثباته بالحجّة على دعوى تبادره وانسباقه إلى الأذهان، وليس وجه الانسباق بيناً ولا مُبيناً في كلامه، بل كونه خروجاً عن ظاهر النفي ينفيه، وقد

<sup>(</sup>١) يلاحظ: عوائد الأيّام في بيان قواعد الأحكام: ٥١، العائدة الرابعة.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٧٨) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) هذا ما نقله شيخ الشريعة الأصفهاني تترك في قاعدة لا ضرر: ٤٠، العنوان العاشر.

<sup>(</sup>٤) وهو المير عبد الفتّاح بن عليّ المراغيّ ، يلاحظ: عناوين الأُصول: ١/ ٣١٠.

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: قاعدة لا ضرر (لشيخ الشريعة): ٢٩، الفصل التاسع.

#### في وقوع الخلاف في مفاد الجملة على ثلاثة أقوال | ٩٥

أورد كثيراً ممّا ورد في الكتاب والسنّة النبويّة صلوات الله عليها من نظائر هذا التركيب مستظهراً إرادة النهي منها، وردّاً بذلك على من ادّعى أنّه لم يعهد إرادة النهي عن مثله.

ولا يخفى ما في هذه الدعوى من التفريط، ولا ما في الاستظهار من أكثر النظائر المذكورة من الإفراط كها ستعرفه<sup>(۱)</sup> ويتضعُ لك أنَّه لا تصل النوبة إلى استظهار معنى النهي عن هذا التركيب إلّا إذا تعذّر إبقاء النفي التشريعيّ على حقيقته التشريعيّة، وتعرفُ مناط هذا التعذّر وضابطه إن شاء الله تعالى.

الثالث: كونه كناية عن لزوم التدارك، حكاه شيخنا أستاذ الأساتيذ (نُور ضريحه) عن بعض الفحول وضعفه (()، بل جعله أردأ الاحتيالات (()، وستعرف أنّه كذلك خصوصاً لو أراد بلزوم التدارك ـ الذي ادّعى كونه معنى كنائياً أو مدلولاً التزامياً لهذا النفي ـ مجرّد التكليف، دون الوضع واشتغال الذمة، كيا ستعرفه (۱).

وعلى كلَّ منهما يكون (لا ضرر) بهذا المعنى مدركاً لقاعدةٍ فقهيّة لا عين ولا أثر لها في كلمات الأصحاب أصلاً؛ إذ لم يعهد من أحدٍ عدّ الضرر سبباً مستقلّا لوجوب الغرامة في عرض سائر موجباتها، ويلزمه تأسيس فقه جديد.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٦٩ - ٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) قبل: هو الفاضل التوني تنظر بقرينة ما جاء في فرائد الأصول: ٣٣٧ في خاتمة مبحث البراءة. يلاحظ: أيضاً الوافية للفاضل التون تنظر: ١٤.٩ .

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: رسائل فقهية (الشيخ الأنصاري): ١١٤.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: صفحة (٧٥) من هذا الكتاب.

١٦ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائيني نقرُ

وبالمعنى الثاني: يخرج عن كونه مدركاً لقاعدةٍ فقهيّة بالكلّيّة، ويكون دليلاً على حكم فرعيّ، كغيره من أدلّة المحرمات.

وإنَّما يصلح مدركاً للقاعدة الفقهيّة المتداولة بين الفقهاء إذا كان بالمعنى الأوَّل، كيا ستعرفه''.

ومن هنا نسبه شيخنا (نوّر ضريحه) إلى فهم الأصحاب، وجعله المتعبّن من بين محتملاته من حيث نفس التركيب، وباعتبار وروده في الروايات كبرى كلّيّة لما لا يكادأن ينطبق عليه إلا بهذا المعنى، وبنى حكومته على أدلّة الأحكام على ذلك(").

وهذا هو التحقيق، وبالقبول بل الاتباع حقيق.

أمّا كونه متعيّناً باعتبار نفس التركيب، وحاكماً بذلك على أدلّة الأحكام فيتوقّف توضيحه على بيان أُمور:

الأوَّل: أنَّه كما أنّ الرفع الوارد في حديث (الرفع)<sup>(٦)</sup> لكونه رفعاً للتسعة في عالم التشريع دون التكوين، فيتعلّق بها يقبل الرفع بنفسه، وما لا يقبله إلّا بأثره كبقيّة التسعة بجامع واحد، ولا يكون عدم ارتفاعها في عالم التكوين منافياً له، ولا موجباً لتجرّز أو إضهار، ولا كونه ادّعائيّاً أو بعناية أُخرى، وإنَّها تختلف نتيجته باختلاف المرفوع، وكونه بأيّ اعتبار قابلاً له، كها حرّر في محلّه (٤).

فكذلك النفي الوارد في هذا التركيب أيضاً لكونه إنشاء تشريع له لا إخباراً

<sup>(</sup>١) لم أعثر عليه في هذا المقدار ولعلَّه في الجزء الذي لم يكمله، فلاحظ.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: رسائل فقهية (الشيخ الأنصاري): ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: الخصال: ١٧ ٤، باب التسعة، ح٨.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: أجود التقريرات: ٢/ ١٧٧، وما بعدها.

في أنَّ المختار هو المعنى الأوَّل وأنَّ الحديث مُدركُ للقاعدة الفقهيَّة المتداولة | ٦٧

عن الانتفاء التكوينيّ، فيرد على كلتا الطائفتين على نمط واحد، ولا يكون عدم انتفاء الطائفة الثانية في عالم التكوين منافياً له، ولا موجباً لشيء من التجوّز أو الاتعائية أو غيرهما، وتختلف نتيجته باختلاف المنفيّ حذو ما عرفت.

نعم، نفس النفي التشريعيّ يكون كالتكوينيّ حقيقيّاً في عالم التشريع تارة، كما في مثل: (لاصلاة لمن لم يقم صلبه) (() فيكون نفياً لتلك الحقيقة المجعولة حقيقة. وادّعاتيّاً أُخرى، كما في (لا صلاة لجار المسجد) (() ادّعاءاً، وينتج الفساد في الأوّل، ونفي بعض مراتب الكمال في الثاني من ذلك، لا لكون المنفيّ هو الصحة أو الكمال كما اشتهر على الألسن حتّى قيل ((): إنّ إرادة النهي أو أحد الأمرين هو المعهود من هذا التركيب.

وكيف كان، فالنفي باعتبار الأثر وإن كان من مراتبه في عالم التشريع، كما عرفته في حديث (الرفع)، وتندرج الاستصحابات الموضوعية والحكمية ونحوهما من الأصول في جامع واحد بهذا الاعتبار، كما حرّر في محلّه (أ)، ولكنّه مع ذلك فهو في طول كونه مجعو لا بنفسه، وهو الرتبة الأولى، كما لا يخفي.

وضابط ذلك: هو أن يكون نفس هذا النفي صالحاً لأَن تناله يد الجعل إمّا باعتبار المنفىّ أو من حيث نفسه:

فلا فرق حينئذِ بين أن يكون المنفيّ من الأحكام الشرعيّة الوضعيّة أو

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار: ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) دعائم الإسلام: ١/ ١٤٨ في ذكر المساجد.

<sup>(</sup>٣) بلاحظ: كفاية الأُصول: ٣٨٢.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: أجو د التقريرات: ٢/ ١٣١.

#### ١٨ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائينيّ ﷺ

التكليفية أو يكون كالصلاة والصيام. مثلاً. من الماهيّات الاختراعية أو كالبيع والرهن ونحوهما من الإمضائيّة، ولا بين أن يرد النفي عليها بعناوينها الأوليّة أو بعناوينها الثانوية اللاحقة بها من مسبّباتها التوليديّة كها عرفت ضابطه، وستعرف أن كلّاً من الضرر والحرج بالنسبة إلى ما يتسبّبان عنه من الجعل الشرعيّ من ذلك إن شاء الله تعالى.

ولا في النفي الوارد بين أن يكون هو السلب البسيط المعبّر به عن سلب ذات الشيء، أو يكون هو السلب التركيبيّ المصطلح على سلب شيء عن شيء، فإنَّ الأحكام لمّا كان تشريعها عينَ تكوينها، ونفيها وإثباتها راجعاً إلى إفاضة هويّاتها، فلا جرم يكون النفي الوارد عليها من القسم الأوَّل، وستعرف أنّ حديث الضرر من ذلك.

وهذا بخلاف الماهيّات المخترعة أو الإمضائيّة؛ لأنَّ ما تناله منها يد الجعل اختراعاً أو إمضاءً هو تركيب أنفسها أو محصّلاتها لا إفاضة هويّاتها، فمن هنا لا يصلح لأن يرد عليها إلّا السلب التركيبيّ، ويكون المجعول فيها هو نفس النفي، ولا يفرّق بين أن يرد لسلبها عن شيء، كها في مثل: (لا صلاة الّا بطهور)(١) و(لا ببع إلّا في ملك)(١) و(لا رهن إلّا مقبوضاً)(١) و(لا سبق إلّا في

<sup>(</sup>١) تهذيب الأحكام: ٩/١، كتاب الطهارة، ٣٠، ح٨٣.

 <sup>(</sup>٢) ورد هذا النص في مصادرنا الحديثية عن رسول الله ﷺ، بهذه العبارة: (لا بيع إلا في ما للمكل. يلاحظ: عوالي اللالي: ٢/ ٢٤٧، ح١٦، وسائل الشيعة: ٢٣/ ١٥، ب ٥ من أبواب العبق، ح ٢٨٩٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير العيّاشيّ: ١/ ١٥٦، ح ٥٢٥.

النفي في هذا التركيب نفيُّ تشريعيّ يرد على ما يقبل النفي بنفسه أو بأثره | ٦٩

خُفَ أو حافر أو نصل)<sup>(۱)</sup>، ونحو ذلك. أو يرد لسلب شيء عنها، كما في مثل (لا شكّ في المغرب)<sup>(۱)</sup> ونحوه، لما عرفت من أنّها لا تصلح إلّا للنّفي التركيبيّ، وهذا لا يفرّق فيه بين الوجهين.

ويكون على الوجه الأوَّل مفيداً للجزئيّة أو الشرطيّة، وعلى الأخير للمانعيّة، ولا يخفى سرّه، وينتج الفساد على كلَّ تقدير بهذا الاعتبار لا لكون المنفى هو الصحة، كما قد عرفت.

وهذا هو محصّل الضابط لما يكون النفي الوارد في هذا التركيب صالحاً لأن تناله يد الجعل من حيث نفس النفي أو المنفيّ.

وضابط ما يكون النفي وارداً باعتبار الأثر هو وروده على ما كان بمعزل من أن تناله يد الجعل بشيء من الوجهين، وكان ذا حكم لولا هذا النفي بأحد وجهين.

إمّا بأن يكون بنفس عنوانه موضوعاً لحكم عند العُرف أو في الشرائع السابقة، والنفي وارداً عليه لإلغاء ذلك الحكم ونسخه، كقوله ﷺ: (لا رهبانية في الإسلام)(٢٠)، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) الكافى: ٥/٨٤، باب فضل ارتباط الخيل، ح ١٤.

 <sup>(</sup>٢) لم أعثر على هذا النص في كتب الحديث، ويمكن استفادته من الحديث المذكور في وسائل
 الشيعة: ٨/٩٤، ، ٢٠، ح٣ من أبواب الخلل الواقع في الصلاة، فلاحظ.

<sup>(</sup>٣) معانيّ الأخبار: ١٦٣ - ١١٤ (باب معنى ألزم) الحديث ١، وسائل الشيعة: ١٠/ ٥٣٤، ب ٥ من أبواب الصوم المحرّم والمكروه، ح ٤، ١١/ ١٣٤٤، ب ١ من أبواب آداب السفر، ح ٤، والموجود فيها: (ليس في أتنى رهبانيّة)، فلاحظ.

### ٧٠ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائيني ﷺ

أو يكون مندرجاً \_ لولا هذا النفي \_ فيها ثبت له حكم بالإطلاق أو العموم كقوله ﷺ: (لا طاعة للمخلوق في معصية الخالق)<sup>(۱)</sup> وقوله (عليه أفضل الصلاة السلام): (لا شكّ لكثير الشكّ)<sup>(۱)</sup>، ونحوه.

والنفي الوارد على الموضوع في القسم الأوَّل يكون كالوارد على نفس الحكم من السلب البسيط لا محالة، وهذا هو الذي اشتهر على الألسن من نفي الحكم بلسان نفي موضوعه، ولا مساس لما عداه بهذا الحديث، كما لا يخفى.

ونظائر ذلكُ في الأحاديث النبويّة كثيرة، كقوله ﷺ: (لا حمى إلّا ما حمى الله ورسوله) (٣)، وقوله ﷺ: (لا جَلَب ولا جَنَب ولا اعتراض) (٥)، وقوله ﷺ: (لا صُمات يوم إلى الليل) (١)، وقوله ﷺ: (لا صرورة \* في الإسلام، ولا بنيان

<sup>(</sup>١) دعائم الإسلام: ١/ ٣٥٠.

 <sup>(</sup>٢) يمكن استفادة هذا النص من الأحاديث المذكورة في وسائل الشيعة: ٨/ ٢٢٧، ب ١٦، من أبواب الحالما, فلاحظ.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى: ٦/ ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود: ٢/ ١٩١ ح ٣٠٦٦، المعجم الكبير: ١/ ٢٧٨ ح ٨٠٨.

 <sup>(</sup>٥) المعجم الكبير: ١٧/ ١٧، سنن الدار قطني: ٣/ ٧٥ ح ٢٨٤، كنز العيّال: ١/ ٣٣٥ ح
 ١٥٩١٩.

<sup>(</sup>٦) السنن الكبرى: ٦/ ٥٧.

<sup>(\$) (</sup>الظاهر أنَّ الصرورة في المقام إنَّما هو بمعنى الالتزام بترك التزويج، كها كان شعار الرهبان لا بالمعنى الآخر المستعمل في باب الحجّ؛ فإنّه لا مناسبة له بأن يرد النفي عليه)، منه تتُلًا.

<sup>(</sup>٧) مسند أحمد ابن حنبل: ٣/ ٢٦٠ ح ٢٨٤٥.

كنيسة)(١) إلى غير ذلك ممّا صدر عنه عليه النسخ ما كان بيد الناس من أحكام الجاهلية، أو المجعولة من الشرائع السابقة، إمّا على جهة التعبّد، كصوم الصمت \_ مثلاً \_ أو غيرها، ولو لكونه كالصرورة \_ مثلاً \_ أو الإخصاء أو بناء الكنائس ممّا أتّخذته النصاري شعار الرهبانيّة أو النصرانيّة.

وحرمة بعض ذلك كالإخصاء. مثلاً. لدليل آخر لا توجب صرف النفي الوارد في هذا التركيب عن ظاهره المسوق لنسخ ما اتخذه الرهبان شعاراً لهم، وقد اطردت زيادة كلمة (في الإسلام) في كثير منها بهذا الاعتبار.

والظاهر اختصاص حسن التعبير عن نفي الحكم بلسان نفي موضوعه بها إذا كان الموضوع عنواناً اختياريّاً [٦]، وحكمه المنفيّ بنفيه بعثاً عليه ولو لكونه وضعاً يوجب ذلك، كما في الحمى ونحوها.

ولا يطّرد فيها عدا ذلك من حكم، ولا موضوع. ألا ترى أنّه لا يحسن أن يعبّر بنفي الموضوعات الخارجية لنفي أحكامها، ولا بنفي مثل الختان والطلاق وتعدّد الزوجات لنفي ما تديّن به النصارى من حرمة هذه الأُمور، بل لو عبّر بذلك كان إمضاءً، لا إلغاءً لما تديّنوا به.

ومن هنا يعلم أنَّ استتباع هذا النفي التشريعيّ لانتفائه التكوينيّ هو منشأ حسن التعبير عن نفي الحكم بنفي موضوعه، دون الاذعائيّة أو غيرها، كما لا يخفى.

وأمّا ما كان من قبيل الثاني، فالنفى فيه تحديد لما أخذ موضوعاً لذلك

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى: ٦/ ١٤٦.

#### ٧٢ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائينيّ بَيِّ

الحكم بها عدا مورد النفي، ومن هنا لا بُدَّ وأن يكون بالسلب التركيبيّ لا محالة، ويمتاز عمّ كان نفياً للحكم بلسان نفي موضوعه بذلك، وتنشأ حكومة قوله ﷺ: (لا طاعة للمخلوق في معصية الخالق) على ما دلَّ على وجوب طاعة الزوج ـ مثلاً ـ أو المولى، وكذا قوله ﷺ: (لا شكّ لكثير الشكّ) على أدلة أحكام الشكوك، وغير ذلك ممّا سبق هذا المساق من ذلك.

ولا سبيل إلى تنزيل النفي الوارد في النبوي على إرادة النهي منه، كها قد أفيد<sup>(٣)</sup>، كيف؟ ومع الغضّ عن عدم وصول النوبة إليه مع إمكان إبقاء النفي على ما هو الأصل فيه \_ كها قد عرفت \_ فلا يخفى امتناع وروده مورد النهي في المقام؛ إذ ليس تحريم ما فرض كونه معصية للخالق تعلى شأنه إلا من تحصيل الحاصل البديهيّ امتناعه.

ولو كان النفي خارجاً عن كلا الضابطين، فلم يكن صالحاً لأن تناله يد الجعل بشيء من الوجهين، ولا كان له أثر لا بنفس عنوانه، ولا في نوعه كي يصلح للنفي التشريعي باعتباره، فإن كان عنواناً اختيارياً يصلح لتعلق التكليف به تعين كون (10 النفي الوارد عليه حينتل طلبياً، وفي قوة النهي عنه، تحريمياً تارة كقوله على: (لا غش بين المسلمين)(10)، وتنزيهاً أخرى كقوله على: (لا هجر

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) بلاحظ: صفحة (٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٧٧) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) في الأصل (كان) بدل (كون).

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: سنن الدارميّ: ٢/ ٢٤٨.

بين المسلمين فوق ثلاثة أيام) (١٠) ولكن لا لبعض ما يذكر في المقام، ولا يهمنا التعرّض له ولما فيه، بل لأنَّ حال الجملة المتضمّنة لنسبة المصدر وكذلك اسم المصدر إلى الفاعل هو حال فعل المضارع بعينه، وكها أنَّ النسبة الموضوعة لها هيئة فعل المضارع إذا لم تورد حكاية عن تلبّس الفاعل بمبدأ الاشتقاق في الحارج كانت إنشائية لا محالة، ومندرجة حينئذ في كونها طلبية مع النسبة الموضوعة لها هيئة الأمر أو النهي في جامع واحد هو كونها إيقاعاً للتلبّس بالمبدء أو عدم التلبّس به في عالم التشريع على الفاعل، وتكون في قوّة الأمر أو النهي بهذا الاعتبار، لا لسائر ما يذكر هناك أيضاً، فكذلك حال المصدر واسم المصدر أيضاً حذو النعل بالنعل.

فإذا ورد عليه النفي حكماً شرعيّاً، وامتنع أن يكون هو المجعول ولو باعتبار الأثر لفرض انتفائه كان نفس هذا النفي التشريعيّ طلبيّاً بلا مؤونة إضهار أو تجرّز أو غرر ذلك.

ولو فرض خروجه عن القدرة والاختيار أيضاً، ولو لأنه أخذ مفروض الوجود في الخارج، والنفي قد ورد عليه بعد فرض وجوده، فيمتنع أن يكون النفي الوارد عليه طلبياً أيضاً، ولا مناص حينتذٍ عن كونه تنزيلاً لوجوده منزلة عدمه، ويستكشف عنه حينتذٍ ما يصحّ به هذا التنزيل، ويكون مدلولاً التزامياً له، ويختلف حينتذٍ باختلاف مورد التنزيل، وما يستلزمه ويتوقّف عليه من وضع أو تكليف، ولم نقف على مورد ولا مثال لهذا القسم الأخير سوى ما

<sup>(</sup>١) يلاحظ: كنز العيّال ٩: ٧٧/ ١٤٨٧٠.

#### ٤٧ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائيني نصُّر

حكاه شيخنا أستاذ الأساتيذ (نوّر ضريحه) عن بعض الفحول في معنى الحديث<sup>(۱)</sup>، وستعرف امتناعه.

# [في أنّ المتحصّل ممّا ذكر أنّ النفي التشريعيّ ذو أربع مراتب يؤخذ بالسابق منها مع إمكان إرادته]

وقد انقدح ممّا أوضحنا أنّ مراتب النفي التشريعيّ الوارد في هذا التركيب هي الأربعة المترتّبة كلُّ لاحقة على تعذّر سابقتها.

واتّضح أيضاً أنَّ قضيّة هذا الترتّب هي طوليّة المعاني الثلاثة التي ذكروها في الحديث المبارك.

فالمتعيّن أوّلاً عند إمكان إرادته هو المعنى الأوَّل، ولو فرض تعذّره تعيّن أن يكون نفي الضرر في قوّة النهي عن الإضرار، ولا تصل النوبة إلى الأخير إلّا إذا كان الضرر المفروض وجوده في الخارج بها أنّه كذلك هو المنفيّ، ومن هنا يكون أردأ الاحتمالات، لا لما أفاده شيخنا (نوّر ضريحه) في تضعيفه (11) فإنّه يمكن التفضى عنه بها تعرفه آنفاً إن شاء الله تعالى.

الثاني: أنَّه بعد أن تبيّن ما بين المعاني الثلاثة المذكورة من الترتّب والطوليّة، وأنَّه لا تصل النوبة إلى كون النفي تنزيليّاً إلّا إذا كان وارداً على الضرر الخارجيّ بعد فرض وجوده، فلا يخفى أنَّه لو فرض ذلك فأقصى ما يقتضيه عدم كفاية الحكم بوجوب التدارك خطاباً تكلّيفيّاً في كونه منزّلاً منزلة عدمه هو عدم كونه

<sup>(</sup>١) يلاحظ: رسائل فقهية: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: المصدر السابق.

مستكشفاً من هذا التنزيل ومدلولاً التزامياً له، وبعد أن لا خفاء في كفاية الوضع واشتغال ذمّة المضارّ في ذلك ـ كما كان في أبواب الضهان كافياً في كون العين التالفة بمنزلة الموجودة ـ فلا جرم يكون هو المستكشف من التنزيل المذكور، دون مجرّد التكليف.

وبالجملة: فيا أفاده شيخنا تتثر في تضعيف المعنى المذكور، وجعله أردأ الاحتمالات باعتباره لا يصلح إلّا معيّناً لما يستكشف من التنزيل المذكور، لا دليلاً على امتناع أن يكون النفي في الحديث مسوقاً لذلك، وإنّها البرهان على ذلك هو توقّفه على أن يكون المنفيّ هو الضرر الخارجيّ بعد فرض وجوده، وهذا هو الدبهرّ فساده.

أمَّا التوقُّف فظاهر؛ إذ لو لم يفرض وجوده لم يُعقل أن يُنزَّلَ منزلة عدمه.

وأمّا فساد ذلك فأظهر؛ إذ بعد أن كان الضرر \_ كسائر متعلّقات الأحكام \_ من العناوين الاختياريّة الصالحة لتعلّق الأحكام بها بهوياتها المعرّاة عن الأمرين، فإخراجه عن هذه الصلاحيّة بفرض وجوده، وكذلك النفي الوارد عليه حكماً شرعيّاً عن كونه كذلك وإرجاعه إلى كونه مسوقاً لإفادة حكم آخر متعلّق بعنوان آخر من الغرابة بمكان يغني تشريح نفسه عن توضيح ما فيه، وما يؤدّى إليه إعمال القاعدة المهدّة بذلك من الفقه الجديد \_ كها تقدّم \_..

هذا، مضافاً إلى ما يستلزمه فتح هذا الباب في الأحكام ومتعلَّقاتها من تشريع شريعة أُخرى، كها لا يخفى.

ولولا أنَّ شيخنا نترن حكاه عن بعض الفحول كان بالسكوت عنه أجدر

٧٦ | رسالة لا ضرر تأليف المحقَّق النائينيُّ نش

وأحرى، ولا غرو فكم من عظيم قد أخطأ عظيماً.

# [في مناقشة المعنى الثاني وأنّ المتعيّن هو المعنى الأوّل]

وأمّا المعنى الثاني فهو وإن كان صحيحاً في نفسه ومتعيّناً عند وصول النوبة إليه، لكن حيث قد عرفت أنّه في طول المعنى الأوّل، ولا تصل النوبة إليه إلّا إذا تعذّر أن يكون الحكم المُوقع في الضرر هو المنفيّ، فالمهمُّ حينتذٍ إنَّما هو البحث عن ذلك.

وليس ذلك مبنياً عندنا على كونه من النفي الوارد باعتبار الأثر، كها هو المتوهّم في بادئ النظر؛ لما عرفت من أنَّ ضابط ذلك هو ورود النفي البسيط على ما كان ذا حكم بنفس عنوانه، أو السلب التركيبيّ على ما يكون مندرجاً لولا هذا النفي في عنوان كذلك، ولا مساس للمقام بشيء من ذلك؛ فإنَّ الضرر وإن كان من الانقسامات الطارئة لمتعلقات الأحكام ومندرجاً في إطلاقها بالنسبة إلى الطوارئ، لكن النفي الوارد عليه ليس من السلب التركيبيّ كي يكون تحديداً لتلك المتعلقات بصورة عدم طروّه حذو ما عرفته في مثل (لا شك كثير الشك) (١٠ ونحوه، ولا يُعقل أن ينتج السلب البسيط الوارد عليه نتيجة ذلك السلب التركيبيّ، كها لا يخفي.

وأمّا كونه أجنبيّاً عمّا عرفت أنّه من نفي الحكم بلسان نفي موضوعه، فأظهر'''، بل لو حمل على كونه نفياً لِما لنفس الضرر من الحكم ولم يكن له بنفي

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) وقع هنا بياضٌ في نسخة الأصل بمقدار سطر واحد.

في مناقشة المعنى الثاني وأنّ المتعيّن هو المعنى الأوّل | ٧٧

تلك الأحكام مساس و لا كان نافياً حينتذ لسوى ما يستقلّ به العقل من قبحه، ولو فرض له ظهور في ذلك فلا مناص عن رفع اليد عنه، كما لا يخفى.

وبالجملة: فلا سبيل إلى دعوى كون النفي في المقام وارداً باعتبار الأثر، فضلاً عن أن يُبنى كونه نافياً للأحكام الضرريّة على ذلك.

وإنَّها المبحوث عنه في المقام والأصل المبتني عليه ذلك هو أنّه هل تصلح الأحكام الضرريّة لأن يرد عليها هذا النفي البسيط الوارد على هذا العنوان الثانويّ كي يتعيّن حينتذِ ذلك؛ لما عرفت من أنّه الرتبة الأولى من هذا النفي التشريعيّ، أو أنّها لا تصلح لأن تكون هي المنفيّة بالنفي الوارد على هذا العنوان؟

ومرجع هذا البحث إلى أنّه بعد ما عرفت من عدم الفرق في النفي الوارد على نفس الأحكام بين أن يكون بعناوينها الأوّليّة أو يكون بعناوينها الثانويّة اللاحقة لها من مسبّباتها التوليديّة، فهل يختصُّ ما يكون الضرر عنواناً ثانويّاً له بسببه التكوينيّ أو يعمُّ التشريعيّ أيضاً بجامع واحد يكون متواطئاً بالنسبة إلى الطائفين؟

وبعبارة أُخرى: بعد ما عرفت من أنّ عنوان الضرر من المسبّبات التوليديّة وأنّها إنَّما تكون عناوين ثانويّة لِعللها دون معدّاتها، فهل الجعل التشريعيّ المتعلّق بها فيه الضرر من المعدّأو العلّة؟

**وتحقيق ذلك**: هو أنَّ التشريع المذكور وإن لم يكن تأثيراً خارجيّاً في الأثر التوليديّ، لكنّه في عالم التشريع بمنزلة العلل التكوينيّة دون معدّاتها.

#### ٧٨ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائينيّ ﷺ

أمّا إذا كان الحكم الضرريّ \_ كلزوم العقد ونحوه من الوضعيّات المترتّبة عليها آثارها بنفس الجعل \_ فظاهر؛ لأنّ الضرر الوارد على لزوم عقد المغبون وعدم انفساخه بفسخه إنّا يترتّب على نفس هذا الحكم، فيكون جعله حينئذٍ تشريعاً لذلك الضرر، ولا يتوسّط في البين أمر آخر.

[و] أمّا لو كان بعثاً أو تسليطاً على ما فيه الضرر \_ كالوضوء المضرّ مثلاً أو السلطنة على ما يتضرّ به الشريك أو الجار، ونحو ذلك \_ فلأنّ تربّه حينئذ وإن كان بتوسّط إرادة المكلّف واختياره، لكنّها لمّا كانت معلولاً تشريعياً لذلك الجعل، لا خارجاً عن سلسلة معلولاته، فليست هي حينئذ إلّا كسائر الوسائط المتربّبة الطولية التي لا يخرج الأثر المتربّب بتوسّطها عن كونه متولّداً عن العلّة الأولى وعنواناً ثانوياً لها، وبهذا يمتاز ما إذا كانت الوسائط متربّبة طولية عمّا إذا توسّط في البين أمر خارج عن تلك السلسلة، كما هو ضابط كون المقدّمة الأولى إعدادية.

ويتفرّع على ذلك في أبواب الضمان من الفروع ما لا يخفى على الخبير بها.

وبالجملة: فيجري الضرر من الحكم الموجب له في الطائفة الأولى مجرى الإحراق من الإلقاء في النار ونحو ذلك ممّا لا يتوسّط في البين أمر آخر، وفي الثانية مجرى الاحتراق المنتهي بتوسّط علله المترتّبة إلى تأجيج النار وما أشبه ذلك ممّا ينتهى الأثر بتوسّط العلل والمعلولات المترتّبة إلى العلّة الأولى.

وأقصى ما يقتضيه كون الواسطة اختياريّة في المقام هو صلاحيّة الأثر ـ الذي هو الضرر في المقام ـ لأن يكون عنواناً ثانويّاً لها أيضاً في طول العلّة الأولى، كها هو الشأن في أشباهه، لا عدم كونه عنواناً لها، ألا ترى أنَّه تعالى عبر في قوله سبحانه: ﴿ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (() عن عدم جعل ما يترتّب الحرج على امتثاله بنفي جعله، وهل الأمر في البابين إلّا من وادٍ واحد، وترتّب كلّ من الحرج والضرر على الجعل الشرعيّ إلّا كترتّب الآخر عليه؟! فالمنفيّ في حديث الضرر هو المنفيّ في آية الحرج بعينه.

وغاية ما هناك من الفرق هو كونه في الآية المباركة بالنصوصية، وفي الحديث الشريف بالظهور؛ لما عرفت من صلاحية الواسطة التي هي فعل المكلّف أيضاً لأن يكون الضرر عنواناً ثانوياً لها في طول العلّة الأولى، لكنّه لو كان عنواناً للفعل المضرّ كان النفي الوارد عليه في قوّة النهي عنه لا محالة \_ كها قد عرفت \_ بخلاف ما لو أُريد به الحكم الضرريّ؛ فإنَّ النفي حينئذٍ يكون حقيقيًا وارداً على ما تناله بنفسه يد الجعل، فأصالة ظهور النفي في حقيقة معناه تعيّن ذلك، وتدفع الاحتهال الآخر \_ كها أوضحناه \_ من دون أن يكون للزّيادة الأولى \_ التي لم يعلم من أين جاء بها ابن الأثير \_ دخلٌ فيه أو يكون لما تفرّدت به الرواية عن ابن مسكان أدنى مصادمة له، كها قدّمناه.

# [في بطلان دعوى كون نفي الضرر من قبيل المسبّب وإرادة سببه]

ومن ذلك كلَّه، فقد ظهر أنَّه لا مساس لإرادة الحكم الضرريّ من الضرر المنفيّ بحديث نفي المسبّب وإرادة سببه؛ كي يورد عليه تارة ببشاعة استعمال

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٩٧.

#### ٨٠ | رسالة لا ضرر تأليف المحقّق النائينيّ ﷺ

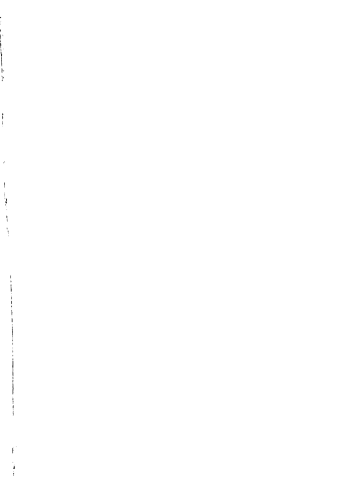
الضرر وإرادة خصوص سبب من أسبابه، وأُخرى بأنَّه لم يعهد ذلك في مثل هذا التركيب؛ وذلك لأنَّ المسّبب يطلق على ما كان من العناوين الأوليّة تارةً، وعلى التوليديّات الثانويّة أُخرى.

وعلى هذا التقدير فيطلق السبب أيضاً على ما كان تأثيره فيه بالإعداد تارةً وبالعلّية والتوليد أُخرى، وقد عرفت ضابط الجميع، ولو أُطلق المسبّب على سببه في أحد القسمين الأولين كان من المجاز المتوقف على القرينة بخلافه في القسم الثاك().

 <sup>(</sup>١) إلى هنا انتهى كلام المحقق الكبير الميرزا محمَّد حُسَين الغرويّ النائينيّ تثل، وقد سقطت من هذه الرسالة عدّة أوراق من آخر البحث، أو أنّ الشيخ تثل لم يقم بإتمامها، والله العالم.
 و الحمدُ لله جلّ جلاله وتقدّست آلاؤه أن مَنَّ علينا بالنوفيق لإخراج هذا الكنز الشمين.

# تَعْلِيْفَتُكُ الفَقِيَّةُ الكَيْبِرِ ٱلْجُقِّفَ الشَّيْخُ جِيَتِيْنَ الْكِلِّيَ الْمُؤْفِّقِ الشَّيْخُ جِيَتِيْنَ الْكِلِيِّ عَلَىٰ مِنْ الْكِيْرِ الْمُؤْمِنِّ الْمُؤْمِنِّ الْمُؤْمِنِّ الْمُؤْمِنِّ الْمُؤْمِنِّ الْمُؤْمِنِّ الْمُؤْمِن

جِحَفِیْنَیْ الشِّیْخ مُصْطَفِیٰ أَبْوَ اَلْطَابُوق





[الحمد لله ربِّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأوّلين والآخرين محمّدٍ وآله الطبّبين الطاهرين، واللعن الدائم على أعدائهم أجمعين إلى قيام يوم الدين](١).

#### [1]

## [بيان الإشكالات في تعيين موقع صدور الحديث]

قوله المالية: (حسب ما حرر في محلّه، وبُيّن ضابط هذه الصلاحيّة...إلخ)(٢).

لا يخفى أنَّه 歌歌 ذكر لهذه الوجوه الثلاثة في مجلس الدرس مقدّمة منها يُعرف ما أشار إليه من الضابط المذكور.

وحاصل ما ذكره من تلك المقدّمة: أنَّه رُبّها أورد على القول بالبراءة في مسألة الشكّ بين الأقلّ والأكثر بالشكّ في حصول الغرض عند الإتيان بالأقلّ (٣٠).

(١) ما بين المعقوفين نقلناه من رسالة أخرى للمصنف تكن.

(٢) يلاحظ: صفحة (٥٣) من هذا الكتاب.

(٣) يلاحظ: فرائد الأُصول: ٣٥٢/١، المسألة الرابعة.

#### ٨٤ | تعليقة الشيخ الحلِّي على رسالة (لا ضرر) الأولى

وأُجيب عن ذلك بوجوه كلّها غير نافعة في دفع الإشكال المزبور، كما بيّنا ذلك في محلّه(١).

ثمّ إنَّ الشيخ [تتنز] ذكر في بعض كلهاته في ذلك المقام: أنَّ الشكّ إذا كان في تحقّق عنوان المأمور به كان المرجع إلى الاحتياط، ولم يذكر الفرق بين ما يكون غرضاً وبين ما يكون عنواناً، مع أنَّه حكم بالبراءة في مقام الشكّ في تحقّق الأوَّل، وبالاحتياط في مقام الشكّ في تحقّق الثاني(٣).

ونحن نذكر ـ بعون الله تعالى ـ ما عندنا من الفرق بين العنوان والغرض، وبه تنحل أكثر الشمهات:

(ومنها) الإشكال المتقدّم الذي أُورد على القائلين بالبراءة في مسألة الشكّ بين الأقلّ والأكثر.

(ومنها) الإشكال الذي نحن فيه، أعني الفرق بين ورود (لا ضرر) في قضيّة سمُرة، وبينها في قضيّة (الشفعة) وقضيّة (منع الفضل).

فنقول مستعينين بالله مستمدّين منه التوفيق والعناية:

المدار في متعلّق الحكم الشرعيّ سواء كان تكليفاً أو وضعاً أن يكون ذلك تمّا يمكن أنّ تتعلّق به إرادة الفاعل، أعنى المكلّف.

وبعبارة أُخرى: المدار فيه على كونه فعلاً اختيارياً للمكلّف سواء كان بعنوانه الأوّلي كذلك أو كان من العناوين المتولّدة عن فعله الاختياريّ ـ كالإحراق المتولّد عن الإلقاء في النار ـ من دون فرق في الأفعال التسبيبيّة والعناوين التوليديّة بين أن

<sup>(</sup>١) يلاحظ: أجود التقريرات: ٢٩٣/٢، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: فرائد الأُصول: ٣٥٢/١، المسألة الرابعة.

تكون مسبّبة عن الفعل الاختياريّ ومتولّدة عنه ابتداءً ـ كها مثلنا ـ وبين أن يكون مسبّباً عن مقدّمات غير اختياريّة اتفق وجودها، وكانت العلّة الأخيرة في ذلك الفعل التوليديّ فعلاً اختياريّاً للمكلّف، كالقتل المتولّد عن الضرب بالسيف، أو رمي الرصاص ـ مثلاً ـ الذي هو الفعل الاختياريّ مع توقّفه على مقدّمات غير اختياريّة اتفق حصولها وتحققها، وهي وجود السيف، وكونه قاطعاً، وغير ذلك ممّا يتوقّف عليه القتل من المقدّمات غير الاختياريّة التي قد اتفق حصولها.

وحينتذ، فالعناوين القابلة لتعلق الحكم بها منحصرة فيها ذكرنا من الأقسام الثلاثة، أعني ما يكون عنواناً الثلاثة، أعني ما يكون عنواناً ثانوياً لفعل المكلف الاختياري، وما يكون عنواناً ثانوياً له مسبّباً عنه ومتولداً منه، سواء كان تولده عنه ابتدائياً كما في القسم الثاني، أو كان بتوسّط مقدّمات غير اختيارية قد اتفق حصولها، وكان الفعل الاختياري هو الجزء الأخير عن علّة ذلك العنوان كما في القسم الثالث.

أمّا ما رُبّم ينشأ عن فعل المكلّف ممّا لا يكون كذلك، بل كان الفعل المكلّف به بالقياس إليه من المقدّمات الإعداديّة التي لا يترتّب عليها ما ينشأ عنها إلّا بتوسّط مقدّمات غير اختياريّة، فلا يكون من العناوين المذكورة، بل يكون من الأغراض الداعية على الإتيان بذلك الفعل المترتّبة عليه بتوسّط مقدّمات غير اختياريّة رُبّما يتّفق حصولها، ورُبّم لا يتّفق.

وبذلك يظهر لك الفرق بين الغرض من المأمور به وبين العنوان، وإنَّ ما يكون من قبيل الغرض غير قابل لأن يتعلّق به التكليف، فلا أثر للشّكَ في حصوله، بخلاف ما يكون من قبيل عنوان المأمور به، فلا يحكم العقل بفراغ الذّمة إلّا بعد إحراز تحقّقه وصدقه على الفعل المأتيّ به.

#### ٨٦ | تعليقة الشيخ الحلِّي على رسالة (لا ضرر) الأولى

وبالجملة: فما يكون من قبيل عنوان الفعل يصحّ أن يقع متعلّقاً للتكليف والوضع، ويصحّ أن يجعل شرطاً في المعاملة؛ لكونه من الأفعال الاختياريّة.

أمّا ما لا يكون إلّا غرضاً وداعياً، فلا يصحّ أن يقع متعلّقاً للتكليف والوضم، ولايصحّ أن يجعل شرطاً في معاملة.

وذلك مثل صيرورة الزرع سنبلاً أو حنطةً وشعيراً، وصيرورة البُسر تمراً بالقباس إلى السقي ـ مثلاً ـ وغير ذلك تما يكون الفعل الاختياريّ بالقياس إليه من المقدّمات الاعدادتة دون الأفعال التسسيّة.

والضرر الوارد في قضية سمُرة من قبيل القسم الأوَّل، والوارد في قضية (الشفعة)، و(منع الفضل) من قبيل القسم الثاني، فيكون نفيه في الأوَّل من قبيل الكبرى الكلّية المجعولة شرعًا، وفي الثاني من قبيل الغرض الداعي على جعل الحكم في مورده (۱).

<sup>(</sup>١) يلاحظ: أجود التقريرات: ١/ ١١٧ وما بعدها، ٢: ٢٩٣ وما بعدها، فوائد الأصول: ١/ ٦٥ وما بعدها.

#### [٢]

#### [الكلام في كون العام بمنزلة الكبري]

قوله ﷺ: (فلانٌ ضابط كون العامّ بمنزلة الكبرى الكلّية من مورده هو اندراجه فيه موضوعاً وحكماً ... إلخ)(١).

محصّل ما أفاده ظهد في مجلس الدرس عند الوصول إلى هذا المقام هو أنَّ كون العام، العام منزلة الكبرى في مورده يتوقف على كون المورد من صغريات ذلك العام، مثل بحيث إنَّه لو لم يُذكر العام في مورده لكان ذلك المورد من أفراد ذلك العام، مثل أن تقول: زيد إنسان، وكلُّ إنسان حيوان ـ مثلاً ـ فإنَّ كون (زيد) من أفراد هذا العام لا يتوقف على ذكر هذا الحكم الكلّي في مورده، بل أنَّ زيداً من أفراد الإنسان سواء ذكر قولنا: كلُّ إنسان حيوان في مورده، أم لم يذكر.

ثم إنَّ كون الحاص الوارد في مورده العام من أفراد ذلك العام منحصر في صورتين:

إحداهما: أن يكون الخاص المذكور مجرّداً عن ذكر حكمه، ويكون المتكفّل لبيان حكمه هو ذلك العامّ المذكور في مورده، كما مثلنا من قولنا: زيد إنسان، وكلُّ إنسان حكمه كذا، وحيتئذٍ فيكون ذلك الخاصّ بالنسبة إلى العامّ من قبيل الصغرى إلى الكرى.

ثانيتها: أن يكون ذلك الخاصّ المذكور مقروناً بحكم، مثل أن تقول: زيد

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٥٨) من هذا الكتاب.

#### ٨٨ | تعليقة الشيخ الحلَّى على رسالة (لا ضرر) الأولى

مستقيم القامة؛ لأنّ كلّ إنسان مستقيم القامة، فيكون الخاصّ بالنسبة إلى ذلك العامّ من قبيل التيجة إلى الكبرى، من دون فرق في ذلك بين أن يكون الخاصّ متقدّماً في الذكر على العامّ أو يكون متأخّراً عنه، فيكون من قبيل التخصيص بعد التعميم، ولا بُدَّ أن يكون الحكم المذكور موافقاً لحكم العامّ.

والحاصل: أنَّه لا بُدَّ في كون العام بمنزلة الكبرى الكلّبة بالنسبة إلى المورد من كون المورد داخلاً فيه موضوعاً، بحيث إنَّه لو لم يذكر العام في مورده لكان من جملة أفراده أيضاً، غاية الأمر: (تارةً) لا يكون حكم ذلك المورد مذكوراً معه، ويكون حكمه معلوماً من تطبيق ذلك العام عليه. (وتارةً) يكون حكم المورد مذكوراً معه، لكنّه لا بُدَّ أن يكون ذلك الحكم موافقاً لحكم العام المذكور في مورده، فالأوَّل يكون من قبيل الصغرى والكبرى، والثاني يكون من قبيل النتيجة والكبرى من دون فرق في ذلك بين أن يكون الخاص مقدَّماً، فيكون من قبيل التعميم بعد التخصيص، أو يكون العام مقدَّماً، فيكون من قبيل التعميم.

وعلى أيّ حال، فلا يكون ما نحن فيه ـ أعني ورود (لا ضرر) في الشفعة (١٠)، وفي منع الفضل (٢٠ ـ من هذا القبيل، أعني من قبيل الكبرى الكلّية المجعولة.

[أمّا] أوّلاً: [ف]لما تقدّم من أنّ البيع والمنع ليسا من مصاديق الضرر؛ لعدم كونها بالقياس إليه من الأسباب التوليديّة(٣)، بل من قبيل المعدّات، وحينئذ فلا

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٤٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٤٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٤١) من هذا الكتاب.

يكونان من المصاديق التكوينيّة للضرر الذي عرفت'' أنَّ المناط فيه أن يكون المصداق داخلاً في العامّ، ولو لم يُذكر العامّ في مورده.

ومن الواضح: أنَّه لا يُخطر ببالِ أحدِ احتهال كونهها من مصاديق الضرر لو لم يذكر الضرر في موردهما.

وأمّا ثانيّاً: فإنّا وإن سلّمنا كونها من المصاديق التكوينيّة للضرر فلا نسلّم أنّ القاعدة بالقياس إليها من قبيل الكبرى المجعولة، حيث إنّها من قبيل القسم الثاني، أعني ما كان الخاص مشتملاً على ذكر حكمه؛ حيث إنَّه قد ذكر عليه أنَّ الحكم هو الشفعة وكراهة منع الفضل، [بناءً] على فهمه من المشهور.

ومن الواضح: أنَّ الحكم في ذلك العام - أعني نفي الضرر - هو عدم لزوم البيع في الأوَّل، وعدم سلطنة المالك على ما يملكه من الماء، وأنَّه ليس له منعه في الثاني، وكلَّ منها لا ربط له بالشفعة وكراهة المنع، بل إنَّ الحكم بالشفعة في الأوَّل والكراهة في الثاني ضدّ للحكم المستفاد من نفي الضرر في كلَّ منها - أعني عدم لزوم البيع في الأوَّل، وعدم سلطنة المالك على ما يملكه من فضل الماء في الثاني - فإنَّ مقتضى الشفعة هو لزوم البيع، وأنّ الشفيع إنَّما يتقل إليه المبيع من المشتري دون البائع، مع أنَّ الضرر لم يكن في المعاملة بين البائع والمشتري، بل بين الشريك والمشتري، وكذلك الكراهة؛ فإنَّ مقتضاها بقاء سلطنة المالك على ما يملكه من فضل الماء، غاية الأمر يكره له منعه، وهو ضدّ مقتضى نفي الضرر في مورده - أعني عدم السلطنة - من دون فرق في جميع ذلك بين أن نقول بحكومة نفي الضرر على غيره من الأدلّة، أو نقول بكونه بمعنى النهي، أو غير ذلك من المعاني.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٨٧ - ٨٨) من هذه الكتاب.

#### ٩٠ | تعليقة الشيخ الحلِّي ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأولى

#### ۲۳۱

#### [بيان انحصار مدرك القاعدة بذيل قضيّة سمُرة]

قوله ﴿ الله عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَى كُلِّ تَقْدَيْرُ بِهَا هُو المُستَفَيْضُ صدوره كبرى كليّة لفضيّة سمُرة ... إلخ ) (١٠).

قال على الدرس: من دون فرق بين أن نقول: بثبوت وروده مستقلًا، كما في رواية الدعائم كانت مشتملة مستقلًا، كما في رواية الدعائم كانت مشتملة على ذيل قضية سمرة، والغرض أنَّ ما ذكر في ذيل قضية (الشفعة)، و(منع الفضل) على تقدير ثبوته لا يكون مدركاً للقاعدة المذكورة، بل هو أجنبيّ عنها.

ثم إنَّ الشيخ تتُرُّ قد استشكل من الحكم بالقلع في قصة سمُرة، قال في رسالته المعمولة في قاعدة الضرر: (وفي هذه القصّة إشكال من حيث حكم النبي علم العذق، مع أنَّ القواعد لا تقتضيه، ونفي الضرر لا يُوجب ذلك، لكن لا يخلّ بالاستدلال)(٣). انتهى كلامه تتُك.

ولم نعلم الوجه في الإشكال المذكور؛ فإنَّه إذا رفعنا البد عن قاعدة السلطنة التي من جملة فروعها احترام مال المالك ـ الذي هو عبارة عن سلطنة المالك على منع غيره عن التصرّف في ماله ـ لم يبقَ [ل]هذا العذق(٤) ممّا يلزم احترامه، ويكون

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٥٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: دعائم الإسلام: ٢/٩٩٩، ٥٠٤، كتاب القسمة والبنيان، ح١٧٨١، ١٨٠٥.

<sup>(</sup>٣) رسائل فقهية (للشيخ الأنصاري): ١١١.

<sup>(</sup>٤) العَذْق ـ كفلس ـ النخلة بحملها. وأمّا العِذْق بالكسر فالكباسة، وهي عنقود التمر،

كسائر الأموال التي هي بلا مالك، فأيّ مانع يمنع من قلعه والرمي به؟ قلتُ:

أوَّلاً: الظاهر أنَّ قاعدة الاحترام قاعدة مستقلّة غير متفرّعة على قاعدة السلطنة، فرفع اليد عن قاعدة السلطنة لا يوجب رفع اليد عن قاعدة الاحترام، حيث إنَّ الضرر إنَّماجاء من السلطنة، لا من الاحترام.

وثانياً: أنَّه لو سلّم أنّ قاعدة الاحترام من فروع قاعدة السلطنة بدعوى أنّ مرجع السلطنة إلى أمر وجوديّ ـ هو أنّ المالك له التصرّف في ماله بها يشاء ـ، وأمر سلبيّ ـ هو أنَّه ليس لغيره ذلك التصرّف ـ، فلا نسلّم رفع اليد عن الاحترام؛ لأنّا لا نرفع اليد عن قاعدة السلطنة إلّا بمقدار ما يستلزم الضرر.

ومن الواضح: أنَّ جهتها السلبيّة لا تستلزم الضرر. ألا ترى أنَّ سمُرة لو باع عذقه لم يكن له مانع من ذلك؟ وليس نفوذ بيعه إلّا من جهة السلطنة، فالسلطنة لا ترفع اليّد عنها بالكلّيّة، وإنَّما ترفع اليّد عنها بمقدار استلزامها للضرر.

وأجاب ﷺ عن ذلك: بمنع كون قاعدة الاحترام(١) قاعدة مستقلّة، وإنَّها هي من فروع قاعدة السلطنة، وقولنا: إنَّها تنحلّ إلى جهة إيجابيّة، وجهة سلبية لا

والجمع أعذاق كأحمال. يلاحظ: مجمع البحرين: ٥/ ٢١٢.

<sup>(</sup>١) وهي عبارة عن كون المال واقعاً في حريم المالك، بحيث لا يجوز لأحد أن يتصرّف فيه بغير إذنه، ولو تصرّف فيه بغير إذنه، ولو تصرّف فيه بغير إذنه، ولو تصرّف فيه وأتلفه صَمين عوضه، وقد أشار الشيخ الأنصاري تتثق بأمره أنّ المنافع مضمونة في الإجارة الفاسدة: (فكلّ عمل وقع من عامل لأحد، بحيث يقع بأمره تحصيلاً لغرضه فلا بُدَّ من أداء عوضه لقاعدتي الاحترام، والضرر). يلاحظ: كتاب المكاسب: ١٩٠٨.

#### ٩٢ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

يصحّح التبعيض فيها، فإنَّ ذلك تحليل عقليّ لا أنَّها مركبة من حكمين: أحدهما إيجان، والآخر سلميّ.

ثم إنَّه هَيْك ذكر في اليّوم الثاني ما حاصله: أنَّ دفع إشكال الشيخ على هذه الرواية يتوقّف على تهديه الرواية يتوقّف على تمهيد مقدّمة، وهي أن كون الأشجار والنخيّل مملوكة لشخص، والأرض مملوكة لآخر يكون على صور ثلاث:

[الصورة] الأولى: أن يكون مالك الأشجار مستحقاً لإبقائها في الأرض بلا أجرة، كأن تكون الأرض والأشجار مسبوقة بكونها مملوكة لشخص واحد، كأن يكون مالك الأرض هو الغارس ثمّ يحدث ما يُوجب انتقال الأشجار إلى شخص، والأرض إلى شخص آخر من إرث ونحوه.

الصورة الثانية: أن يكون مالك الأشجار مستحقّاً لبقائها في الأرض أيضاً إلّا أنّه لا مجاناً بل بأجرة، كما إذا كان الغارس مستعيراً للأرض أو مستأجراً لها أو غير ذلك من الأسباب المه جمة لذلك.

الصورة الثالثة: أن لا يكون مالك الأشجار مستحقّاً لبقائها في الأرض أصلاً، كيا لو غصب الأرض، وغرس فيها.

وهذه الصور مستفادة تمّا حرّره الشيخ تتَّل في خيار الغبن(١)، والغرض من ذكرها هنا مجرّد الإشارة إليها.

إذا عرفت ذلك، فنقول: الظاهر من قضية سمُرة أنّ وجود نخلته في الحائط كان من قبيل الصورة الأولى، فيكون مستحقاً لبقائها في الأرض مجاناً، ومن توابع هذا الحكم ولوازمه جواز الدخول من غير تقييد بالاستئذان، وإذا حصل الضرر

<sup>(</sup>١) يلاحظ: كتاب المكاسب: ٢٠٧/٥.

#### بيان انحصار مدرك القاعدة بذيل قضية سمُرة | ٩٣

من ذلك الحكم ـ أعني أنَّه يستحقّ بقاء نخلته في حائط الأنصاريّ؛ لكونه مستلزماً لدخوله عليه بلا إذن ـ كان مرفوعاً بنفي الضرر، وإذا ارتفع الحكم المذكور كان سمُرة غير مستحقّ لبقاء نخلته في الحائط، وكان نتيجة ذلك هو جواز قلعها، فيكون قوله على (إنَّك [رجلً] مضارً)(١) صغرى، وقوله على: (لا ضرر ولا ضرار) كبرى، وقوله: (اقلعها) نتيجة لتلك الصغرى والكبرى.

وبالجملة: فجواز<sup>(٣)</sup> الدخول بلا إذن بالنسبة إلى استحقاقه لإبقاء نخلته في الحائط في تفرّعه عليه، نظير تفرّع وجوب المقدّمة على وجوب ذيها.

ومن الواضح: أنَّ وجوب المقدّمة إذا كان مستلزماً للضرر كان ارتفاعه مستلزماً لارتفاع وجوب ذي المقدّمة إلّا إذا دلّ الدليل بالخصوص على سقوط الشرط عند كونه ضرريّاً، كما في أغلب شروط الصلاة، فإنَّها إذا كانت مستلزمةً للضرر تسقط عن الشرطيّة والاعتبار، ولذلك لا يكون نفي الضرر فيها مستلزماً لسقه ط وحوب ذي المقدّمة.

لا يُقال<sup>(٣)</sup>: إنّ ما هو مستلزم للضرر ليس إلّا الدخول بغير استئذان، فيكون هو الساقط بأدلّة نفي الضر ر دون استحقاق إبقاء النخلة في الحائط.

وبالجملة: فكما أنَّ نفي الضرر في البيع الضرريّ لا يستلزم إلَّا نفي لزومه دون نفي صحّته، فكذلك ما نحن فيه لا يكون نفي الضرر مستلزماً إلَّا لنفي جواز الدخول بغير استئذان دون استحقاق إيقاء النخلة في الحائط.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٤٣) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) في الأصل (فجوز) بدل (فجواز).

<sup>(</sup>٣) بلاحظ: صفحة (٩٧) من هذا الكتاب.

#### ٩١ | تعليقة الشيخ الحلَّى نثر على رسالة (لا ضرر) الأولى

لأنّا نقول: فرق واضح بين ما نحن فيه وبين مسألة الصحّة واللزوم؛ فإنَّ اللزوم وإن كان متأخّراً في الرتبة عن الصحّة إلّا أنّه حكم مستقلّ ملاكاً ودليلاً، ولا ربط له بالصحّة، بخلاف ما نحن فيه؛ فإنَّ جواز الدخول بغير استثذان مع كونه مترّبّاً على استحقاق.

وبعبارة أخرى: إنّ الضرر متولّد من الدخول بلا استئذان، وهو معلول لاستحقاقه إبقاء النخلة، كما نقول: إنَّ الضرر متولّد من أفعال الوضوء، وهي معلولة لوجوب الوضوء، فالدليل النافي لذلك الضرر يكون نافياً لذلك الحكم؛ لأنّ الضرر لما كان معلولاً لما يكون معلولاً للحكم إمّا بواسطة أو بوسائط كان معلولاً للحكم كان متولّداً عنه، فيكون عنواناً ثانوياً له، فيكون نفيه نفياً له، كما سيأى تقريه إن شاء الله [تعلل] (١٠).

وبذلك يندفع ما رُبِّها يُتوهّم من أنَّ استحقاق الإبقاء من المقدّمات الإعداديّة للضرر، لا من الأفعال التسبيبيّة بالنسبة إلى ما يتولّد ويتسبّب عنها، فتأمّل.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٩٨ - ٩٩) من هذا الكتاب.

#### [الكلام في فقه الحديث ومعنى الضرار]

قوله ﴿ إِنَّا الْمَا الْصَرَارِ ... إِلَحُ ) (١٠).

الذي ذكره ﷺ في مجلس الدرس لمعنى الضرار: هو أن يتحمّل الإنسان الضرر لأجل الإضرار بالغير نظير ما ورد في جلد البعير ورأسه<sup>٢١)</sup>.

ووجهه: بأنّ من جملة معاني باب المفاعلة المبالغة، وهي كها تتحقّق بالكمّيّة تتحقّق بالكيفيّة، وإذا كان صدور الضرر عن قصد وإصرار عليه كان مصداقاً للضرار بمعنى المبالغة في الضرر<sup>(٣)</sup>.

قلتُ: ويمكن التأمّل فيه؛ حيث إنَّه ـ بناءً على مسلكه ﴿ إِللّهُ مَن كون المنفيّ هو الحكم المعنون بعنوان الضرر ـ لا يمكن أن يكون الضرار بهذه الجهة المأخوذة فيه عنواناً للحكم، ويبعد كلَّ البُعد أنّ يكون أحدُ الأمرين وهو (الضرر) عنواناً عن الحكم، والآخر وهو (الضرار) عنواناً للفعل الخارجيّ؛ لاختلاف السياق.

وأجاب هي : عن ذلك بها حاصله: أنّه كها صحّ جعل الضرر عنواناً للحكم بواسطة كون الضرر متولّداً منه، مع كون الضرر إنّها يحصل بالفعل الناشئ عن وجود الحكم، فكذلك يصحّ جعل الضرار عنواناً للحكم بواسطة كونه ناشئاً عن

<sup>(</sup>١) بلاحظ: صفحة (٦١) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٥: ٢٨٠، كتاب المعيشة، باب الشفعة، ح٤.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٦١) وما بعدها من هذا الكتاب.

# ٩٦ | تعليقة الشيخ الحلّيَ ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

وجود الحكم، بمعنى كون الحكم علّة للضرار، بحيث إنَّه لولا ذلك الحكم لما كان للشخص المضارّ سبيل لإضراره على الإضرار بطرفه، فيكون محصّل الجملة هو الانتقال من الأدنى إلى الأعلى، وحاصل ذلك هو نفي الحكم الضرريّ فضلاً عن الحكم الذي يكون ضراراً. [0]

#### [الكلام في مفاد الجملة التركيبيّة]

قوله ﴿ إِنَّا لَهُ الْجُمَلَةُ ، فَهُو الْأَصَلِّ ... إَلَحُ ) (١).

ذكر هيئة في مجلس الدرس<sup>(٣)</sup> أنّ النفي تارةً يكون بسيطاً، وأُخرى يكون مركّباً. وضابط البسيط أن تكون الجملة خالية عن الخبر، مثل: (لا ضرر) بخلاف النفي المركّب، فإنَّه يكون مشتملاً على الخبر، مثل: (لا صلاة إلّا بطهور)<sup>(٣)</sup> و(لا شكّ لكثير الشكّ)(٤).

ثمّ إنَّ الاحتمالات فيها نحن فيه أربعة:

الأوَّل: أن يكون النفي حقيقياً، بدعوى كون الضرر عنواناً ثانويّاً للحكم الضرريّ، فيكون المنفىّ هو الحكم الضرريّ.

الثاني: أن يكون ذلك من قبيل نفي الحكم بنفي موضوعه.

الثالث: أن يكون النفي بمعنى النهي.

الرابع: أن يكون النفي كناية عن لزوم التدارك.

(١) يلاحظ: صفحة (٦٤) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٢١٧) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأحكام: ١ / ٤٩، كتاب الطهارة، ب٣، ح٨٣.

 <sup>(</sup>٤) يمكن استفادة هذا النص من الأحاديث المذكورة في وسائل الشيعة: ٢٢٧/٨، ب١٦٠ من أبواب الحلل، فلاحظ.

#### ٩٨ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

والمتَّجه من هذه الوجوه هو الأوَّل، ثمَّ الثاني، ثمَّ الثالث، ثمَّ الرابع.

وتوضيح ذلك: أنَّ النفي إن أمكن جعله حقيقياً كان هو المتعيّن، أمّا في النفي البسيط فبأن يكون المنفي أمراً مجعولاً شرعاً، وأمّا في النفي المركب فبأن يكون النفي عبارة عن اعتبار العدم، كما لو سلّط النفي على شيء، ونفي عن الطبيعة المجعولة، كما في مثل: (لا جدال ولا فسوق في الحج)(ا) فإنّ النفي يكون فيه حقيقياً.

ومحصّله: اعتبار عدم المنفيّ في تلك الطبيعة، فيكون عبارة عن جعل مانعيّة ذلك الشيء، وأمّا بأن يكون النفي عبارة عن اعتبار ما بعده جزءاً أو شرطاً، كما لو سلّط النفي على الطبيعة الخالية من ذلك الشيء، مثل: (لا صلاة إلّا بفاتحة الكتاب)(٢) و(لا صلاة إلّا بطهور)(٣) فإنّ النفي في ذلك عبارة أُخرى عن اعتبار الفاتحة، والطهور في الصلاة.

وبالجملة: إذا كان المنفي أمراً مجعولاً - كها في النفي البسيط - أو كان النفي مجعولاً - كها في النفي التركيبي - كان النفي حقيقياً. وإذا لم يكن الأمر كذلك، فإن كان المنفي ذا أثر شرعي كان تسليط النفي عليه باعتبار أثره ولو باعتبار أثره في الشرائع السابقة أو باعتبار ما يتخبّل له من الأثر في الجاهليّة، مثل: (لا حمى)(<sup>(1)</sup>) و(لا خصاء)(<sup>(0)</sup> إلى غير ذلك من الأحاديث التي هي من هذا القبيل.

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ فَلا رَفَتُ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجُّ ﴾ ، سورة البقرة: الآية ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الخلاف: ١/ ٣٢٧، مسألة: (٨٠).

<sup>(</sup>٣) بلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: السنن الكبرى: ٦/ ١٤٦.

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: المصدر السابق.

ويكون محمّل ذلك في النفي البسيط هو نفي الحكم عن ذلك العنوان الذي سلّط عليه النفي صورة، وفي النفي التركيبيّ، مثل: (لا شكّ لكثير الشكّ) (١) نفي الحكم عن بعض أفراد ذلك العنوان، وهو الشكّ الكثير في المثال المذكور، ولا بُدَّ في ذلك من كون الحكم غير الحرمة ليكون انتفاء الحكم مصحّحاً لنفي الموضوع بخلاف ما إذا كان الحكم هو الحرمة، فإنَّ نفيه لا يصحّع نفي الموضوع، بل يكون مثبتاً له.

قلتُ: يمكن أن يمثّل لذلك بمثل: (لا غيبة للفاسق)(٢)، وهذا هو المعيار فيها يكون من قبيل نفي الحكم بلسان نفي الموضوع، لا مجرّد كون الموضوع فعلاً اختيارياً.

وإن لم يكن النفي ذا أثر شرعيّ: فإن كان فعلاً اختياريّاً قابلاً لتعلّق النهي به كان النفي بمعنى النهي مثل ...<sup>(٣)</sup>.

وإن لم يكن فعلاً اختيارياً فلا بُدَّ من كون النفي فيه تنزيليّاً بأيّ نحو كان من أنحاء التنزيل، إمّا لأجل عدم الفائدة في ذلك الموجود، وإمّا من جهة عدم الأثر له، ومن المصحّحات للتنزيل فيها نحن فيه هو لزوم تدارك الضرر.

<sup>(</sup>١) بلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: عوالي اللئالي: ١/ ٤٣٨ ح، ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) فراغ بمقدار سبع كلهات تقريباً في الأصل، ولعلّه أراد ما ذكره في تعليقته على ما حرّره الحوانساري تثنى بقوله: (مثل قول السلطان يقوم زيد ويذهب عمرو ولا يبقى خالد ولا يقوم عمرو إلى غير ذلك من موارد النفي والإثبات المسوقة في مقام إنشاء الأمر والنهي). يلاحظ تعليقة الشيخ على ما حرّره الخوانساري: ١٧٩ من هذا الكتاب.

#### ١٠٠ | تعليقة الشيخ الحلِّيُّ ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأولى

فظهر لك: أنَّه يجب أوّلاً فيها نحن فيه أن ننظر في الضرر، وأنّه هل يكون تما يمكن أن ينفيه الشارع حقيقة ولو من جهة كونه عنواناً ثانويّاً للحكم الشرعيّ، فإن أمكن فيه ذلك كان هو المتعيّن.

ثمّ بعد البناء على عدم ذلك نلتجئ إلى القول الثاني إن كان للضرر أثر شرعيّ، وإلّا فإلى الثالث، وهكذا.

والوجه الأخير هو أردأ الوجوه؛ حيث إنَّه إنَّما يصار إليه بعد عدم إمكان شيء من الوجوه السابقة، ولا بُدَّ فيه من كون المنفيّ مفروض الوجود خارجاً، ليكون نفيه كناية عن تداركه، ومن المعلوم أنَّه لم يعلم أنَّ الضرر المنفيّ في الحديث الشريف كان مفروض الوجود.

## [مناقشة الشيخ الأنصاري تكل في لزوم التدارك]

وأمّا ما أورده عليه الشيخ تتثر من أنَّ لزوم التدارك لا يصحّح النفي(١٠)، ففيه: المنع من عدم كونه مصحّحاً لتنزيله منزلة المعدوم، وإلّا لما صحّ في باب الضهان تنزيل التالف المعدوم منزلة الموجود بواسطة ضهان المتلف لقيمته أو مثله.

وبالجملة: فكما أنَّ الضيان وتدارك التالف بمثله أو قيمته يصحح تنزيل التالف المعدوم منزلة الموجود الباقي، ليكون دفع المثل أو القيمة بمنزلة دفع ذلك المعدوم التالف، ويكون مصداقاً لقوله على: (حتى تؤدى)(٢)، فكذلك التدارك

<sup>(</sup>١) يلاحظ: رسائل فقهية:١١٤.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللثالي: ١/ ٣٨٤، ٣٨٩، ٢/ ٣٤٥، مستدرك الوسائل: ١٨ ، ١٧، ٨٨، كتاب الغصب، أبواب الغصب، ب ١، ح٤.

#### مناقشة الشيخ الأنصاريّ في لزوم التدارك | ١٠١

للضرر، يصحّح تنزيله منزلة المعدوم.

فالعمدة في الإشكال على هذا الوجه الأخير هو ما ذكرناه من أنَّه لا يُصار إليه إلّا بعد فرض عدم إمكان شيء من الوجوه السابقة عليه، وبعد فرض كون الضرر مفروض الوجود خارجاً ليكون نفيه كناية عن لزوم تداركه، والثاني غير معلم، والأوَّل معلوم العدم، فتأمّل.

#### [٦]

#### [الكلام في ضابط حسن التعبير عن نفي الحكم]

قوله ﷺ: (والظاهر اختصاص حسن التعبير عن نفي الحكم بلسان نفي موضوعه بها إذا كان الموضوع عنواناً اختياريّاً ...إلغ)(١).

حاصل ما بينه هلك في وجه ذلك: أنّ الفعل الموضوع إذا كان فعلاً اختيارياً كان الإقدام على فعله وعلى تركه بيد المكلّف واختياره، فإذا كان حكمه منفياً شرعاً لا يقدم المكلّف على فعله، فيكون عدم الفعل من لوازم نفي الحكم ادّعاءاً، فيصح جعل نفي الفعل كناية عن نفي الحكم؛ لكونه مستلزماً له، بخلاف ما إذا لم يكن الفعل اختيارياً، فإنّه لما لم يكن فعله وتركه باختيار المكلّف لا يكون نفي حكمه مستلزماً لاختيار المكلّف لتركه ولو ادّعاءاً، فلا يصح جعل نفي الفعل كناية عن نفي الحكم؛ لعدم التلازم بينها.

قلتُ: الظاهر أنّ المناط والضابط في حسن التعبير المذكور هو كون الحكم المنفي ممّا يُوجب ثبوتهُ الإقدامَ على الفعل والإنيان به، كالوجوب والاستحباب والجواز، وكالأحكام الوضعيّة، فإنَّ مثل هذه الأحكام لمّا كان وجودها مستلزماً لوجود موضوعها ولو ادّعاءاً صحّ دعوى الملازمة بين نفي مثل هذه الأحكام، ونفي موضوعاتها، فيصحّ جعل نفي الموضوع كناية عن نفي تلك الأحكام، بخلاف ما إذا كان الحكم مثل الحرمة ممّا يستلزم ثبوتهُ انتفاء الموضوع ولو ادّعاءاً

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧١) من هذا الكتاب.

مثل الطلاق المحرّم في الشرائع السابقة، فلا يصحّ أن يُقال فيه: (لا طلاق)، فإنَّ نفي مثل موضوع الحكم المذكور لا يصحّ جعله كناية عن نفي الحكم، بل هو إلى كونه كناية عن ثبوت الحكم أقرب، فيكون مؤكّداً لما عليه الشرائع السابقة من حرمة الطلاق.

وقد عرضتُ هذا على الأستاذ ﴿ إِلَّهُ فَاستحسنه.

وأمّا كون الموضوع فعلاً اختياريّاً فالظاهر أنَّه لا دخل [له] في الحُسن المذكور.

نعم، حيث كان الموضوع ذا حكم شرعيّ ـ كها هو المفروض في المقام ـ لا بُدَّ من كونه فعلاً اختياريًا؛ إذ الفعل الاختياريّ هو القابل لكونه موضوعاً للأحكام الشرعيّة، دون غير الاختياريّ، فمجرّد كون الفعل اختياريّاً لا يصحّح دعوى الملازمة بين نفيه ونفي حكمه ما لم يكن الحكم غير الحرمة. ألا ترى أنَّ شرب الحمر من الأفعال الاختياريّة، ومع ذلك لا يصحّ جعل نفي الشرب نفياً للحرمة التي هي حكمه.

## [مناقشة صاحب الكفاية نترُّ في اختياره]

ثمّ إنَّه ﷺ ذكر أنَّ الآخوند تثثّ اختار الوجه الثاني<sup>(۱)</sup>، وغرضه من اختياره نفي الحكومة التي ادّعاها الشيخ تثث، وجعل الوجه في تقديم قاعدة الضرر على سائر أدلّة الأحكام الضرريّة هو أظهريّة دليل هذه القاعدة<sup>(۲)</sup>.

ولا يخفى ما فيه؛ فإنَّ نفي الحكم بلسان نفي موضوعه إنَّها يتمّ فيها لو كان

<sup>(</sup>١) يلاحظ: كفاية الأُصول: ٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: فرائد الأُصول: ٥٣٥/٢.

١٠٤ | تعليقة الشيخ الحلِّي ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأولى

الموضوع المنفيّ هو ذو الأثر.

ومن الواضح أنّ الضرر فيها نحن فيه لم يكن هو الموضوع لذلك الحكم الذي يراد نفيه بنفي الضرر.

وبالجملة: لا ريب في أنّ نفي الضرر فيها نحن فيه من قبيل النفي البسيط، وهو - أعني النفي البسيط - إنّا يتمّ جعله من قبيل نفي الحكم بلسان نفي الموضوع إذا كان العنوان المنفيّ هو موضوع ذلك الحكم.

أمّا إذا لم يكن إلّا حالة من حالات موضوع ذلك الحكم كان السلب مركباً مثل: (لا شكّ لكثير الشكّ)(١).

ومنه يتضح لك فساد ما رُبّما يُتوهّم من أنّ الضرر عنوان ثانويّ للوضوء الضرر[يّ] ـ مثلاً ـ والمراد من نفيه نفي ذلك المعنون، فكأنّه قال: (لا وضوء في حال الضرر) أو (ضرريّاً)، ويكون نفي الوضوء من قبيل نفي الحكم بلسان نفي موضوعه.

بيان فساد ذلك: أنَّه حينتذِ يكون من قبيل السلب التركيبيّ الذي يكون العنوان فيه هو نفس الفعل الذي هو الوضوء، وحينتذ فيجب أن يذكر ذلك - أعني الوضوء مثلاً - ويسلّط عليه النفي في حال الضرر، ولا وجه معه لأخذ العنوان - هو عنوان الضرر - وتسليط النفي عليه، وجعل السلب سلباً بسيطاً؛ فإنَّ ذلك إنَّها يصح كونه من قبيل نفي الحكم بلسان نفي موضوعه إذا كان المنفيّ هو الموضوع لذلك الحكم.

<sup>(</sup>١) مرّ ذكره في (٧٢) من هذا الكتاب.

ويعبارة أُخرى: لو جعلنا قوله: (لا ضرر) من قبيل نفي الحكم بلسان نفي موضوعه لم يدلّ إلّا على نفي أحكام الضرر من قبحه العقلّي مثلاً ـ فإنَّ مثل هذا الحكم هو الذي يكون الضرر عنواناً له مأخوذاً موضوعاً له، ولو أغضي النظر عن ذلك، ولو سلّم كونه من قبيل نفي الحكم بلسان نفي موضوعه فلا وجه لإنكار الحكومة.

قلتُ: فيه تأمّل؛ فإنّ نفي الضرر نظير رفع النسيان في حديث (الرفع)(١)، فكما صحّ أن يُقال: إنّ المرفوع هو الفعل في حال النسيان، ويكون من قبيل رفع حكم الفعل الصادر نسياناً برفع نفس الفعل، فكذا يصحّ أنّ يُقال: إنّ المنفيّ فيها نحن فيه هو حكم الفعل في حال الضرر، ويكون من قبيل نفي الحكم بلسان نفي الفعل الضرري.

وأجاب الأستاذ هله: بالفرق بين الرفع والنفي، وحاصل الفرق أنَّ الرفع يصح فيه أن يكون ما يصح فيه أن يكون ما تسلّط [عليه] في الفعل في حال النسيان، فلا يشترط فيه أن يكون ما تسلّط [عليه] في الصورة ـ وهو النسيان ـ بنفسه صاحب الأثر، بخلاف النفي؛ إذ لا بُدَّ فيه من أن يكون ما تسلّط عليه النفي في الصورة هو صاحب [الأثر].

والأولى في الجواب أن يُقال: إنَّ النسيان حالة من حالات الفعل، فلا بُدَّ من تسليط الرفع المسلّط عليه صورة على الفعل الصادر في ذلك الحال، بخلاف الضرر؛ فإنّه لما كان عنواناً للفعل، فإذا سلّط عليه النفي في الصورة لا بُدَّ أن يكون ذلك بلحاظ أثر ذلك العنوان، لا أثر نفس الفعل، فتأتل؛ لإمكان أن يُقال: لا

<sup>(</sup>١) يلاحظ: الخصال: ١٧ ٤، باب التسعة، ح ٩.

#### ١٠٦ | تعليقة الشيخ الحلِّيّ رض على رسالة (لا ضرر) الأولى

داعي لأخذ الضرر عنواناً لإمكان أخذه حالةً كما في النسيان، فتأمّل.

وبعد سقوط الوجه الثاني والرابع يبقى الكلام بين الوجه الأوَّل والثالث، وقد عرفت مراراً أنّه إذا أمكن جعل النفي حقيقيًا كان هو الأولى.

ومن الواضح كما تقدّم: أنَّ الضرر يصحّ كونه عنواناً للحكم الضرريّ من جهة كونه علّة تامّة له، أمّا الحكم الوضعيّ فواضح، فإنَّ لزوم البيع بنفسه ضرر، فيكون منفياً.

وأمّا الأحكام التكليفيّة فإنّها وإن لم تكن علّة تامّة تكوينيّة للضرر إلّا أنّه لما كان وجوب الوضوء الضرريّ \_ مثلاً \_ مستدعيّا للإتيان به، وكان الإتيان به مستدعياً للضرر كان المستدعى الأوّل \_ وهو الحكم \_ ثمّا يصحّ إسناد الضرر إليه، فكون علّة له.

غاية الأمر: أنَّه ليس علّة تكوينيّة، وإنَّما هو علّة تشريعيّة، ولأجل أنّ النفي في هذا المقام ليس إلّا في مقام التشريع صحّ إطلاق الضرر على نفس الحكم؛ لكونه علّة له تشريعاً.

لا يُقال(١٠): كما يصحّ جعل الضرر عنواناً للحكم الضرريّ فيكون المنفيّ هو الحكم المعنون بعنوان الضرريّ فيكون المغض المعنون بعنوان الضرريّ فيكون الغرض من تسليط النفي عليه هو النهي عنه، وبالجملة لا وجه لتّرجيح أحد الاحتالين على الآخر.

لأنَّا نقول: إنَّ الأمر وإن كان كذلك إلَّا أنَّ الاحتيال الأوَّل هو المتعيّن:

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٨٦) من هذا الكتاب.

أَوَّلاً: أنَّ الحَكم وإن كان مشاركاً للفعل في تولّد الضرر والسببيّة له إلّا أنَّه 11 كان الحكم هو السبب الأوَّل كان هو الأولى بالإرادة.

وثانياً: أنّ حمل الضرر على كونه عنواناً للفعل لا يتمّ في الأحكام الوضعيّة، فلا بُدَّ من حمله على كونه عنواناً للحكم ليشمل الأحكام الوضعيّة والتكليفيّة.

وثالثاً: أنَّك قد عرفت أنَّه متى أمكن حمل النفي على حقيقته لا وجه للعدول إلى الحمل على النهى ونحوه تما يحتاج إلى العناية والتكلّف.

فتلخّص: أنَّ حمل الحديث على ما ذكره الشيخ من الحكومة هو الظاهر، كها قال تثثر: (والأظهر بملاحظة نفس الفقرة ونظائرها وموارد ذكرها في الروايات وفهم العلماء: هو المعنى الأوَّل...إلخ)(١٠).

ومراده من نفس الفقرة أنَّ الهيئة التركيبيّة تقتضي الظهور في المعنى الأوَّل، وهو الحكومة.

أمّا اقتضاء نفس الفقرة، فليا عرفت من كون الحكم الوضعيّ الضرريّ بنفسه ضرراً، وكون الضرر بالنسبة إلى الحكم التكليفيّ الضرريّ من قبيل العناوين التوليديّة، وقد أوضحنا ذلك بها لا مزيد عليه.

لا يُقال: إنَّ العنوان المسبّب والمتولّد عن شيء إنَّما يصحّ جعله عنواناً لذلك الشيء إذا لم يتوسّط بينهما فعل اختياري لأجنبيّ، مثلاً من حفر حفيرة وركّز سكّيناً فيها ليقع زيد عليها، إذا ترتّب وقوع زيد فيها بلا توسّط فعل أجنبيّ يصحّ أن يكون قتل زيد عنواناً لذلك الحفر، فينسب قتل زيد للحافر، بخلاف ما إذا مرّ

\_

<sup>(</sup>١) يلاحظ: فرائد الأُصول: ٥٣٥/٢.

#### ١٠٨ | تعليقة الشيخ الحلَّى على رسالة (لا ضرر) الأولى

زيد على الحفيرة ودفعه فيها شخص أجنبيّ عن ذلك الحافر، فإنَّ قتله ينسب إلى الدافع لا إلى الحافر، والحكم التكليفيّ بالقياس إلى الضرر من هذا القبيل؛ لأنَّه إنَّما يترتّب عليه الضرر بتوسّط الفعل الاختياريّ للمكلّف، فلا يكون الضرر إلّا عنواناً لذلك الفعل، ولا يكون عنواناً للحكم.

لأنّا نقول: إنَّ ذلك إنَّما يتم فيها لم يكن الاختيار المتوسّط ناشئاً عن السبب الأوَّل كها في الدفع بالقياس إلى الحفر، وأمّا إذا كان الاختيار مسبّباً ومتولّداً عن ذلك السبب الأوَّل ـ كها في ما نحن فيه؛ حيث إنَّ إرادة الامتثال واختياره وإن لم يكن من حيث التكوين مسبّباً ومتولّداً عن الحكم إلّا أنَّه من حيث التشريع مسبّب عنه ومتولّد منه ـ فتصحّ نسبة الضرر المسبّب عن الفعل المذكور إلى ذلك الحكم وجعله عنواناً له.

وأمّا اقتضاء فهم العلماء من الرواية فلائتهم يستدلّون في الجملة ـ ولو في بعض الموارد ـ على رفع بعض الأحكام الضرريّة بنفي الضرر، ومن الواضح: أنَّ ذلك لا يلتئم مع الحمل على وجوب التدارك أو على النهي؛ فإنَّه على هذين الوجهين لا تكون الرواية دالّة على قاعدة فقهيّة، بل تكون دالّة على حكم فرعيّ لا أثر له في كلمات العلماء ولا في الأخبار.

وحملها على ما ذكره الآخوند من كونها من قبيل نفي الحكم بلسان نفي موضوعه(١) وإن كان ملاثماً للاستدلال المذكور إلّا أنَّك قد عرفت فساد هذا الحمل.

<sup>(</sup>١) بلاحظ: كفاية الأصول: ٣٨٢.

### مناقشة صاحب الكفاية في اختياره| ١٠٩

وأمّا اقتضاء ذكر هذه الفقرة في الروايات لظهورها في الحكومة فواضح.

أمّا رواية سمُرة فلِيا عرفت من كون قوله على: (اقلعها)(١) نتيجة للصّغرى والكبرى ـ أعني قوله: (إنّك رجل مضاز)، و(لا ضرر ولا ضرار)(١) ـ ولا يتمّ الاستنتاج المذكور إلّا على الحكومة؛ حيث إنّه لو حملت الفقرة على النهي أو على وجوب التدارك لم يكن له دخل في تلك التيجة، بخلاف حملها على الحكومة؛ يل عرفت [في] توضيح ترتّب تلك التيجة على القياس المذكور من كون الضرر ناشئاً من الدخول بلا إذن، وهو عن استحقاق بقاء النخلة في الحائط، فيكون نفي هذا الاستحقاق ـ لكونه شي من القلع.

قلتُ: فيه تأمّل؛ فإنّ الشيخ تترُّ استشكل من تفريع الأمر بالقلع على القاعدة المذكورة في الخبر (٣٠).

ويوجهه: بأنّ الأمر بالقلع كان بحسب ولايته على الا بحسب قاعدة (نفي الضرر)، ومعه فكيف يتم هذا التوجيه؟ وقد ذكرت ذلك للأستاذ الله فاعترف به، وذكره في اليّوم الثاني في مجلس الدرس(١٤).

والحاصل: أنَّه لا يتمّ للنَّسيخ تثنُّ الاستدلال بورود القاعدة في خبر سمُرة على أنَّها ظاهرة في الحكومة، لأنَّله ] متوقّف على كون الأمر بالقلع نتيجة لنفي الضرر،

<sup>(</sup>١) الكافي: ٥/ ٢٨٠، كتاب المعيشة، باب الضرار، ح ٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: رسائل فقهية: ١١.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: صفحة (٢٥٢) من هذا الكتاب.

# ١١٠ | تعليقة الشيخ الحلِّي رَهْر على رسالة (لا ضرر) الأولى

وهو ـ أعني الشيخ ـ يمنع من ذلك.

اللهُمَّ إِلَّا أَن يُقال: إِنَّ الاستدلال المذكور لا يتوقّف على ذلك، بل يتم الاستدلال المذكور حتى لو فرض عدم اشتهال الخبر على الأمر المذكور، بدعوى أنّ رفع سلطنة سمُرة على دخوله إلى عذقه بلا استئذان بنفي الضرر لا يتمّ إلّا على تقدير الحكومة، كما في الروايات الباقية، فتأمّل.

### [عدم تماميّة الاستدلال برواية الغنوى والرحا]

وأمّا رواية الغنوي الواردة في الرأس والجلد من البعير المشترك(١٠)، وكذا الرواية الواردة في الرحا التي كانت على النهر الذي أراد مالكه تحويله عن الرحا(٢٠)، فإنَّ الإشعار بالاستدلال بها لا يتم إلّا مع حكومة نفي الضرر على لزوم عقد الشركة في الأوَّل والسلطنة في الثاني.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧١) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الكافي: ٥/ ٢٨٠، كتاب المعيشة، باب الشفعة، ح٤.

### [تنبيهات]

وينبغي التنبيه على أُمور:

الأوَّل: أنَّ الشيخ تثرُّ بعد أن اختار في معنى نفي الضرر ما نقَحناه وأوضحناه من الحكومة(١) أشكل عليه بأنَّه يلزم منه تخصيص الأكثر(١).

فنقول: معنى الحكومة أن يكون الدليل الحاكم ناظراً إلى الدليل المحكوم.

إمّا بأن يكون مضيّقاً لدائرة موضوعه، مثل: (لا شكّ لكثير الشكّ)(٣) بالقياس إلى الأدلّة المتضمّنة لأحكام الشكّ؛ فإنّ قولهم: (لا شكّ لكثير الشكّ) موجب لتضيّق موضوع تلك الأحكام وحصره فيها عدا كثير الشكّ، وحيث إنَّ ذلك التضيّق كان بلسان نفي الموضوع كان الدليل الدال عليه حاكهاً على تلك الأدلّة، لا معارضاً لها؛ لأنَّ أهل العُرف لا يرونه معارضاً ومنافياً لها، حتى المنافاة من العامّ والخاصّ.

وإمّا بأن يكون مضيّقاً لدائرة الحكم في الدليل المحكوم، مثل قوله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدينِ مِنْ حَرَجٍ﴾ (٤) بالقياس إلى الأدلّة المثبتة للأحكام حتّى في مورد الحرج؛ فإنَّ هذه الآية مضيّقة لدائرة تلك الأحكام وموجبة لحصرها فيها عدا موارد الحرج، وحيث كان ذلك التضيّق والحصر بلسان نفي الحكم الحرجيّ

<sup>(</sup>١) يلاحظ: فرائد الأُصول: ٢/٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) سورة الحجّ، الآية: ٧٨.

# ١١٢ | تعليقة الشيخ الحلِّيّ ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

كانت الآية حاكمة على تلك الأدلّة، لا معارضة لها؛ لأنَّ أهل العُرف لا يرون منافاة ومعارضة بين تلك الأدلّة وبين تلك الآية، بل يرون أن هذه الآية شارحة لتلك الأدلّة ومبيّنة [له]؛ لأنَّ المراد من تلك الأحكام المتكفّلة لها تلك الأدلّة هو ما عدا مورد الحرج، ومن ذلك نفي الضرر فيها نحن [فيه] غير أنَّ حكومة الآية على تلك الأدلّة بالصراحة، وما نحن فيه بالظهور.

وهناك أقسام أُخر للحكومة، وفيها تفاصيل وفروع يطول شرحها، إلّا أنَّ المهم فيها نحن [فيه] هو بيان هذا المقدار، فإنَّ تمام الكلام في الحكومة وتفصيل مواردها وفروعها موكول إلى محلّه(١).

فظهر لك: أنَّ حكومة نفي الضرر على الأدلّة الأوّليّة لا يتمّ إلَّا بجعلها ناظرة إلى تلك الأدلّة، وحاصرة لمواردها بها عدا موارد الضرر.

وبعبارة أُخرى: لا بُدَّ من أن تكون تلك الأدلّة ظاهرة بالشمول لموارد الضرر وغيرها ليكون نفي الضرر موجباً لانحصار تلك الأحكام المتكفّلة لها تلك الأدلّة بها عدا مورد الضرر، فلا بُدَّ في الحكم الذي يراد نفيه بأدلّة نفي الضرر من أن يكون بحسب نفسه ـ مع قطع النظر عن أدلّة نفي الضرر ـ شاملاً لموارد الضرر وغيرها؛ لتتم الحكومة المذكورة.

إذا عرفت ذلك:

[مناقشة مراد الشيخ الأنصاري تثر من التخصيصات الكثيرة] فنقول: إنْ كان مراد الشيخ تثرُ من التخصيصات الكثيرة الواردة على نفي

<sup>(</sup>١) يلاحظ: أُصول الفقه: ١٨/١٢، وما بعدها.

الضرر، مثل الأحكام التكليفيّة المتعلّقة ببذل الماليّات ـ مثل الحكم بوجوب الخمس والزكاة ـ، ومثل الأحكام الوضعيّة المتعلّقة بدفع الأعواض والغرامات، ففه:

أَوَّلاً: إِنَّ تلك الأحكام وإن كانت ضررية صورة إلّا أنَّه بعد الاطّلاع على [أنَّ] الإنسان لا يملك إلّا أربعة أخماس منافعه ـ مثلاً ـ ولا يملك الجزء الخامس لا يكون دفع ذلك الجزء الخامس إلى أربابه ضرراً عليه؛ فإنَّ الضرر هو فوات ما يجده الإنسان، وبعد الاطّلاع على ذلك لا يكون الإنسان واجداً إلّا لتلك الأخماس الأربعة دون الخامس.

وثانياً: أنَّك قد عرفت (١٠) ـ بناءً على الحكومة ـ انحصار مورد نفي الحكم الضرريّ بالحكم الذي يكون في حدّ ذاته شاملاً للضرريّ وغيره، أمّا الأحكام التي تكون ضرراً من أصلها فلا تكون مشمولة لنفي الضرر؛ كي يكون إخراجها منه إخراجاً للأكثر.

نعم، لو قلنا: إنّ نفي الضرر ناظر(٣) إلى الواقع، وحاك عن أنّ الشارع لم يجعل حكياً ضرريّاً مواء كان الحكم في جميع موارده ضرريّاً أم كان في بعض الموارد دون بعض ـ كان إخراج مثل وجوب الخمس تخصيصاً وإخراجاً للأكثر، لكن لو كان هذا هو المراد من نفي الضرر لما كان النفي المذكور حاكماً على تلك الأدتم، بل كان معارضاً ومنافياً لها؛ لوضوح المنافاة والمعارضة بين الدليل المثبت

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٩٥) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (ناظره) بدل (ناظر).

### ١١٤ | تعليقة الشيخ الحلِّيّ رخي على رسالة (لا ضرر) الأولى

للحكم الضرريّ ولو بالإطلاق، وبين الدليل الحاكي عن أنّ الشارع لم يشرّع حكهاً ضرريّاً.

أمّا بعد البناء على الحكومة، واختصاص أدلّة نفي الضرر بالأحكام التي تكون ضرريّة تارةً، وغير ضرريّة أُخرى، فلا يكون الحكم ـ الذي يكون ضرريّاً دائهًا ـ داخلاً فيها حتّى يُقال: إنّ إخراجه منها مستلزم لتخصيص الأكثر.

وبالجملة: بناءً على الحكومة لا يكون نفي الضرر مخصّصاً إلّا بها لو كان هناك شامل لموارد الضرر وغيرها، ودلّ الدليل بالخصوص على ثبوت ذلك الحكم في خصوص مورد الضرر، كها في غيره، مثل ما قيل: من أنّ من أجنب نفسه متعمداً وجب عليه الغسل وإن كان مستلز ماً للضر (١٠).

ومن الواضح: ندرة مثل هذا الحكم حتى أنَّه لم يقل به أحد يعتنى بشأنه غير أنَّ الشيخ في الاستبصار قد ذكر الروايات الدالة على ذلك<sup>(۲)</sup>، ولم يُعلم أنَّ رأيه على ذلك؛ حيث إنَّ الكتاب المذكور لم يكن بناؤه فيه على الإفتاء بجميع ما تضمنه من الأخبار،

وإن كان المراد من لزوم تخصيص الأكثر هو لزومه لورود هذه القاعدة في منع الفضل والشفعة، فقد عرفت الجواب عنه مفصّلاً.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: الاستبصار فيها اختلف من الأخبار: ١/ ١٦٢، الخلاف: ١٥٦/١، مسألة ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: المصدر السابق: ١٦٢/١، كتاب الطهارة، ب٩٦، ح٤، ٨،٥.٨.

### [التنبيه الثاني]

الثاني: أنَّك قد عرفت فيها تقدّم (١) أنَّ هذه القاعدة كها تدلَّ على نفي الأحكام التكليفية إذا نشأ عنها الضرر تدلّ على نفي الأحكام الوضعية إذا كانت مستلزمة لذلك، بل قد عرفت أنَّ دلالتها على نفي الأحكام الوضعية أولى؛ لأنّها بنفسها تكون مصداقاً لعنوان الضرر.

ثم نقول: إتهم ذكروا أنَّ المعاملة إذا كانت مستلزمةً للضرر، ولكن كان المضرور بها مُقدِماً على الضرر متوطَّناً عليه ـ كالبيع المحاباتِ ـ لا تأتي فيها أدلّة نفي الضرر، [و] وجهه واضح، من جهة أنّ نفي الضرر إنَّما هو لأجل الامتنان، ولا امتنان في رفع لزوم البيع المحابات، بل الامتنان بخلافه.

وحينتذ نقول: إن أرجعنا مساواة الثمن للمثمن في المالية إلى الشرط الضمني كان[ت] المعاملة الغبنيّة من قبيل ما تخلّف فيه الشرط الضمنيّ، فيصحّ الاستدلال على عدم لزومها وثبوت الخيار فيها بأدلّة نفي الضرر؛ حيث إنَّ لزوم المعاملة الفاقدة للشّرط الذي اشترط في متن العقد ضرر على من له الشرط، فيكون منفياً بأدلة نفى الضرر.

أمّا إذا لم نقل برجوع ذلك إلى الشرط الضمني ـ كها ذكره الشيخ نتَّذ (٢) ـ فلا وجه للاستدلال على عدم اللزوم بأدلّة نفى الضرر؛ حيث إنَّ المساواة في الماليّة إذا

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٠٧) من هذه الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: كتاب المكاسب: ٢٧٢/٤.

# ١١٦ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأولى

لم ترجع إلى الشرط كانت المبادلة عمّا أقدم عليها المتعاقدان بأيّ وجه اتّفق، ومع ذلك فلا وجه للاستدلال على عدم لزومها بأدلّة نفي الضرر؛ يلما عرفت من عدم الضرر مع إقدام المتعاقدين.

ويعبارة أُخرى: إذا قلنا بأنَّ المساواة بين العوضين مشروطة ضمناً كان المغبون متضرّراً؛ لكونه فقد شيئاً كان واجداً له، أمّا إذا لم يكن مشروطاً فلا يكون المغبون واجداً لشيء كي يكون فقده ضرراً عليه، لكن(١٠).

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، وبعد (لكن) فراغ.

### [التنبيه الثالث]

الثالث: أنّ نفي الضرر لا يدلّ إلّا على نفي الأحكام الضرريّة؛ أمّا إذا لزم الضرر من عدم الحكم فلا دلالة فيها على جعل حكم رافع لذلك الضرر، وذلك بعد ما بيّناه من شرح الحكومة، ومفاد هذه القاعدة واضح لا إشكال فيه، ولكن هناك موارد رُبّا يُتوهّم منها خلاف ذلك.

منها: ما لو كان حفر البئر - مثلاً - بإزاء دار الجار موجباً لتضرّر الجار، فإنّهم ذكروا أنَّه يمنع من حفر البئر، ولو حفر وسقط الحائط كان ضامناً، فالظاهر أنَّ الحكم بالضيان المذكور لا وجه له إلاّ أدلة نفى الضرر.

والجواب: إنَّ الضمان المذكور إنَّما هو بقاعدة التسبيب الراجعة إلى الإتلاف.

نعم، ورد في بعض الروايات ما هو ظاهر في التضمين، مثل ما ورد في من حوّل نهر عن الطاحون: أنّه يرجعه إلى حاله(١)، ومثل ما ورد فيمن أسقط الشرافة الساترة بينه وبين جاره: أنّه يُعيدها إلى حالها الأولى(٢).

وقد يجاب عن ذلك: بأنّ صاحب الرحى والجار لكلِّ منهما حتّى في بقاء ما أمر بإعادته من النهر والشرافة، ولا يخفى ما فيه؛ إذ لا دليل على ذلك الحقّ.

والتحقيق في الجواب: أنْ يُقال: إنّله] ليس لصاحب النهر التسلط على تحويل نهره وجعله على خلاف طريق الطاحون حدوثاً وبقاءاً، كها أنّه ليس لصاحب الشرافة السلطنة على إعدام الساتر بينه وبين جاره كذلك ـ أي حدوثاً وبقاءاً ـ فإنّ

<sup>(</sup>١) يلاحظ: الكافي: ٥/٢٩٤ كتاب المعيشة، باب الضرار، ح ٥.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: دعائم الإسلام: ٢/٤٠٥، ح١٨٠٥، ص٥٠٦، ح١٨١١.

# ١١٨ | تعليقة الشيخ الحلِّيّ رَفِي على رسالة (لا ضرر) الأولى

الذي يتولِّد عنه الضرر في ذلك وينشأ عنه هو السلطنة على اسم المصدر ـ أعني نتبجة التحويل والهدم ـ فهي منفيّة، ونتبجة ذلك النفي لزوم إعادة النهر على حاله، والشرافة على حالها.

وبالجملة: لا ربب في أنِّ الضرر لسن من أسباب الضبان، ولذلك لم يقل أحد إِنَّ مَنْ منع شخصاً عن الانتفاع بداره - مثلاً - أو حس الحرِّ فإنَّه ضامن للمنفعة الفائتة، لا لأنَّ عدم الحكم الشرعيّ بالضهان ليس من المجعولات الشرعيّة كي ينفي بنفي الضرر؛ كم محاب عن ذلك بأنَّ ذلك العدم باعتبار إيقائه وعدم نقضه من المجعولات الشرعيّة، بل لأنَّ عدم الحكم بتدارك الضرر ولو فرض كونه شم عيّاً فلا(١) يمكن أن يدخل في القاعدة المذكورة؛ لأنّ الضمر حسئذ يكون مفروض الوجود، ولا جامع بين ما يكون مفروض الوجود الملحوظ فيه ذلك، وبين ما لم يلحظ فيه ذلك، مضافاً إلى أنّ ذلك الحكم العدميّ. أعني عدم تدارك الضرر. يكون الضرر متقدّماً عليه رتبة؛ لكونه موضوعاً له، فلا يصح نفيّه بنفيه، وليس هناك ضرر آخر ينشأ من عدم التدارك كي يكون عنواناً لعدم التدارك ليكون نفيه نفياً لعدم التدارك، مع أنّ التدارك في المقام لو قيل به لكان ضرراً على المضمّ، فينفى بأدلّة نفى الضرر، وأيضاً لو قيل بلزوم تدارك الضرر لوجب ذلك في كلِّ ضرر واقع على أيّ شخص كان وإن كان بأسباب سهاوية؛ إذ لا خصوصيّة لكونه واقعاً عليه من شخص معيّن، فتأمّل.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، والظاهر أنّ الصواب: (لا).

# [التنبيه الرابع]

الرابع: أنّهم ذكروا أنّه يُشترط في جريان أدلّة نفي الضرر في باب الوضوء إذا كان ضرريّاً علم المكلّف بكون وضوته ضررياً، وفي جريانها في باب المعاملات علماملة الغبنيّة ـ جهل المغبون بكون المعاملة مشتملة على الغبن وضرريّة، وفي جريانها في غير ذلك ـ كمن حفر في داره بثراً في جنب حائط جاره مستلزمة لتضرّر جاره بذلك ـ إذ(١) لم يشترطوا في جريان أدلّة نفي الضرر في ذلك علم الحافر أو علم الجار، ولا جهلها.

أمّا هذا المطلب الأخير فلا يحتاج إلى بيان؛ لكونه على القاعدة، حيث إنَّ أدلّة نفي الضرر لم تكن مقيّدة بالعلم ولا بالجهل، وإنّ الألفاظ موضوعة لمعانيها الواقعيَّة غير مقيّده بالعلم ولا بالجهل، وإنَّها الإشكال في وجه اشتراط العلم في المطلب الأوَّل، والجهل في المطلب الثاني.

فنقول: إنَّك قد عرفت فيها تقدّم في معنى الحديث المبارك أنَّه لا بُدَّ في الحكم الذي ينفى بأدلّة نفي الضرر من كونه علّة للضرر وسبباً له، ليكون الضرر فعلاً تولّيديّاً بالقياس إلى ذلك الحكم، ليصحّ جعله عنواناً له.

ومن ذلك يتضح لك الوجه في المطلب الثاني، حيث إنَّ المغبون إذا كان حين صدور عقد المعاوضة عالماً بالغبن والضرر كان تضرّره مستنداً إلى إقدامه، لا إلى الحكم باللزوم.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، والظاهر أنَّ (إذ) زائدة.

# ١٢٠ | تعليقة الشيخ الحلَّىٰ ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

نعم، يكون الحكم المذكور حينئذٍ من المقدّمات الإعداديّة للضرر المذكور، وقدعرفت أنّه لاعبرة بكون الحكم من المقدّمات الإعداديّة في تعنو نه بعنوان الضرر. ويتقرير أوضع: أنَّ المغبون إذا كان عالماً بالضرر وأقدم عليه خرج اعتبار

ويتقرير اوضع: أن المغبون إذا كان عالما بالضرر وأقدم عليه خرج اعتبار مساوات المالين عن كونه شرطاً ضمنياً، فلا تجري حينتذٍ أدلّة نفي الضرر؛ لما عرفت من أنَّه لا بُدَّ في جريانها من اعتبار كون المساواة شرطاً ضمنياً.

وأتما الوجه في المطلب الأوَّل، فلا يخفى أنَّ كلام الشيخ نتَّلُ في توجيهه مضطرب<sup>(۱)</sup>، فرُبَمًا يظهر منه أنَّ الوجه فيه أنَّ جريان أدلّة نفي الضرر في صورة جهل المكلّف بضرريَّة وضوئه منافي لمساق تلك الأدلّة من الامتنان؛ إذ لا امتنان في الحكم بفساد وضوء من توضّأ جاهلاً بكون وضوئه ضرريَّا.

ورُتِها يظهر منه: أنَّ الوجه في ذلك هو أنَّ المُكلَف إذا كان جاهلاً بضرريّة وضوئه وفعله كان تضرّره مستنداً إلى جهله بكونه ضرريّاً، لا إلى الحكم الشرعيّ بوجوب الوضوء.

وتحقيق هذا الأخير يُعرف تما تقدّم منا في بيان معنى الحديث المبارك من كون المنفي هو الحكم المعنون بعنوان الضرر (٢٠)، ففيها كان المكلّف عالماً بترتّب الضرر على وضوئه وتوضّأ كان الضرر ناشئاً عن الحكم بوجوب الوضوء، فيصحّ كونه عنواناً له لتولّده عنه، بخلاف ما إذا كان جاهلاً بذلك وقاطعاً بعدم ترتّب الضرر على وضوئه وفعله، فإنَّ الوجوب في ذلك لا يكون هو المستند في الضرر، بل لا

<sup>(</sup>١) يلاحظ: رسائل فقهيّة: ١١٥، وما بعدها، وفرائد الأُصول: ٢٠٠/٢.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (١١٩) من هذا الكتاب.

بكون بالنسبة إليه إلّا من المقدّمات الإعداديّة، ويكون المستند في وقوع الضرر هو جهل المكلِّف، ولذلك لو فرض من الخارج - لا من أدلَّة نفي الضرر - أنَّ وجوب الوضوء مختص بمن لا يكون وضوؤه ضررباً لكان هذا الشخص الحاهل بكون وضوئه ضرريًّا فاعلاً للوضوء؛ لاعتقاده وجوبه عليه، لتخيِّله أنَّه نمن لا يتضرّر به ضه ثه، فستكشف من ذلك أنَّ الذي يُوقع هذا الشخص في الضرر هو جهله واعتقاده بأنَّ وضوئه غير ضرري، لا وجوب الوضوء عليه، [و]حيث إنَّه قد يتوهّم نقض هذا المطلب بها لو أقدم على المعاملة الغبنيّة مع الجهل بالغبن، فقد تعرِّض وَإِنْكُ للجواب عن هذا النقض والفرق بين مثل الوضوء والمعاملة الغينيّة في مباحث خيار الغين، وقد نقلتُه عنه ﴿ وَقِلْهُ فِيهَا حِرِّ رته عنه في مبحث خيار الغين (١١). ثم إنَّ الأستاذ والله ذكر أنَّ هذا الشخص \_ حيث كان معتقداً بعدم ترتب الضرر على وضوئه ـ لا يكون نفي وجوب الوضوء الضرري بالنسبة إليه ملازماً لنفي الضرر، فلا يصحّ التعبير عن نفي الوجوب بنفي الضرر؛ لعدم التلازم بينها في حقّ هذا الشخص، وإنَّما تصحّ هذه الملازمة إذا كان عالماً بترتّب الضرر على وضوئه، ليكون اطِّلاعه على نفى الوجوب مستلزماً لعدم فعل ذلك الوضوء المستلزم لعدم وقوعه في الضرر، فيصحّ التعبير عن نفي الوجوب بنفي الضرر؛ لتحقّق التلازم بينهما في حقّ ذلك الشخص.

قلتُ: لا يخفى أنَّ هذا المطلب إنَّما يناسب ما ذكره الآخوند تتنُّل في معنى

 <sup>(</sup>۱) مخطوط، جاري العمل على تحقيقه من قبلنا مع مجموعة تقريرات المصنف تثلث وسيرى
 النور قريباً بإذنه تعالى.

١٢٢ | تعليقة الشيخ الحلِّيُّ رض على رسالة (لا ضرر) الأولى

الحديث المبارك من كونه من باب نفي الحكم بلسان نفي الموضوع<sup>(١)</sup>، وأمّا بناءً على ما اختاره الأستاذ ظلمة على الحكومة (٢٦) فالظاهر أنّه لا مساس له به.

(١) يلاحظ: كفاية الأصول: ٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: أجو د التقريرات: ٢/٤٩٥، وما بعدها.

### [التنبيه الخامس]

الخامس: أنَّه لا إشكال في أنَّ الإقدام على الضرر في الجملة مستلزم لعدم جريان أدلّة نفي الضرر على إشكال في ضابط هذا المطلب وفي تمييز صغرياته.

# [الإقدام على الضرر في الأحكام التكليفيّة]

فنقول: أمّا الأحكام التكليفيّة ـ كوجوب الوضوء مثلاً ـ فالحقّ أنَّ الإقدام على الضرر فيها لا يكون موجباً لعدم جريان أدلّة نفي الضرر؛ لاستناد الضرر فيها ـ ولو مع الإقدام ـ إلى نفس الحكم، فيكون هو العلّة فيه، حيث إنَّ الإقدام في ذلك عبارة عن اختيار الفعل وإرادته، وقد عرفت أنَّه واقع في سلسلة على الفعل التشريعيّة المنتهية إلى العلّة الأولى التي هي نفس الحكم، فلا يكون الإقدام منافياً لتعنون الحكم بكونه ضرراً، ولا موجباً لعدم استناد الضرر إليه كي يستلزم عدم جريان أدلّة نفي الضرر.

وعليه، فمن علم بكون وضوئه ضرريّاً وأقدم على ذلك لا يكون وضوئه صحيحاً.

ورُبّها يتوهّم الحكم بالصحّة بدعوى أنَّ مفاد أدلّة نفي الضرر هو الرخصة دون العزيمة، ونظير ذلك ما ذكر، في النجاة من صحّة الوضوء الحرجيّ<sup>(١)</sup>، ولا يخفى فساد هذا التوهّم.

أمّا أوّلاً: فلعدم تعقّل الرخصة في المقام، أعني حكومة أدلّة نفي الضرر على

<sup>(</sup>١) يلاحظ: نجاة العباد: ٦٣.

# ١٢٤ | تعليقة الشيخ الحلِّي ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

الأحكام؛ إذ لا واسطة بين بقاء الحكم المحكوم لنفي الضرر وبين ارتفاعه لذلك. وأمّا ثانياً: فإنَّ ذلك يستلزم اجتماع الطوليّين في عرض واحد، فإنَّ من الواضح أنَّ التيمّم في طول الوضوء، وبناءً على الرخصة المذكورة يكون المكلّف غيراً بينه وبين الوضوء، فمقتضى ترتّب وجوب التيمّم على سقوط وجوب الوضوء وعدم القدرة على تحصيل الماء مثلاً - أنَّه في طول الوضوء، وفي ذلك كون المكلّف غيراً بين الوضوء والتيمّم كون التيمّم في عرض الوضوء، وفي ذلك من الفساد والخلف ما لا يخفى، فإنَّه بناءً على الرخصة يكون الماء غير ممنوع عنه شرعاً، ولا هو ممتنع عادة أو عقلاً حسب الفرض، فيكون تحصيل الماء ممكناً شرعاً وعقلاً، ومع ذلك فلا يجوز الانتقال إلى التيمّم؛ إذ لا ينتقل إليه [إلاً] إذا شرعاً وعقلاً، ومع ذلك فلا يجوز الانتقال إلى التيمّم؛ إذ لا ينتقل إليه [إلاً] إذا كان تحصيل الماء غير ممكن شرعاً وعقلاً.

# [الإقدام على الضرر في الأحكام الوضعيّة]

وأمّا الأحكام الوضعيَّة: فقد عرفت في التبنيه السابق<sup>(۱)</sup> أنَّ الإقدام على الضرر فيها يكون موجباً لعدم استناد الضرر إلى الحكم فيها، فلا تكون أدلّة نفي الضرر جارية فيها مع الإقدام على الضرر.

نعم، لو أقدم على موضوع يترتب عليه حكم ضرري لا يكون ذلك منافياً لجريان أدلة نفي الضرر، كمن أجنب نفسه متعمداً، وكان الغسل موجباً لتضرّره، وهذا \_ أعني كون الإقدام على الموضوع المذكور لا يُوجب عدم جريان أدلة نفي

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١١٩) من هذا الكتاب.

الضرر في الجملة عمّا لا إشكال فيه.

ولكن هناك فروع لا تجري فيها أدلة نفي الضرر، مع أنّ الظاهر كونها من هذا القبيل، كمن أقدم وجعل اللوح المغصوب من جملة أجزاء السفينة، بحيث إنّه يتضرّر تضرّراً كلّياً إذا كلّف بتخريب تلك السفينة، فإنّه أقدم على هذا الموضوع - أعني جعل اللوح سفينة - ويترتّب على هذا الموضوع حكم ضرريّ، وهو لزوم تخريب السفينة.

ومقتضى ما ذكر<sup>(۱)</sup> فيمن أجنب نفسه أن لا يكون إقدامه المذكور موجباً لعدم جريان أدلّة نفي الضرر في حقّه، بل ينبغي أن تجري في حقّه تلك الأدلّة مع أئم لا يجرونها، ويحكمون بلزوم تخريب السفينة ودفع اللوح إلى مالكها.

والجواب: بثبوت الفرق الواضح بين هذا الشخص، وبين من أجنب نفسه؛ فإنَّ هذا الشخص في الحقيقة ليس من ذلك القبيل، حيث إنَّ الحكم ـ وهو وجوب رد اللوح المغصوب إلى مالكه ـ متحقّق هو وموضوعه في حقّه قبل الإقدام المذكور، ولكن هو باختياره أوقع نفسه في الضرر، وأوجب كون الدفع في حقّه ضرريّا، فلم يكن الضرر مستنداً إلى نفس الحكم الشرعي، بخلاف من أجنب نفسه؛ فإنَّه قبل الإقدام على الجنابة لم يكن مكلّفاً بوجوب الغسل، وإنَّما كلّف به معد الحنابة.

ومن الواضح أنَّ التكليف المذكور يكون ضرريّاً حينتذٍ، فيكون منفياً بأدلّة نفى الضرر.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢٦٣ - ٢٦٤) من هذا الكتاب.

### ١٢٦ | تعليقة الشيخ الحلِّي رَشِ على رسالة (لا ضرر) الأولى

### [بيان صور الإقدام على الجنابة]

والحاصل: أنَّ للإقدام صوراً ثلاثاً:

[الصورة] الأولى: أنّ يكون مقدماً على موضوع يكون متعقّباً بالحكم الضرريّ، كمن أجنب نفسه، ومن أكل ما يُوجب كون وجوب الصوم ضرريّاً عليه.

وفي هذه الصورة ينبغي عدم الإشكال في جريان أدلّة نفي الضرر بالقياس إلى الحكم؛ إذ إنّ ذلك الإقدام لا يخرج الحكم عن كونه ضرريّا في نفسه.

وبعبارة أُخرى: كان الضرر في مثل ذلك مستنداً إلى الحكم، وكان الحكم هو العلّة في ذلك الضرر، فيكون منفياً بأدلّة نفي الضرر.

الصورة الثانية: أن يكون الإقدام على نفس الضرر، كأن يقدم على معاملة غبنية أو ما أشبه ذلك.

وفي هذه الصورة ينبغي عدم الإشكال في عدم جريان أدلّة نفي الضرر؛ لاستناد الضرر فيها إلى الإقدام دون الحكم الشرعيّ.

الصورة الثالثة: أن يكون إقدامه موجباً لأن يكون الحكم الوارد عليه ضررياً، سواء كان الحكم قبل الإقدام فعلياً ـ كها مرّ في غاصب اللوح ـ أو لم يكن الحكم موجوداً قبل الإقدام ولكنه يعلم بتحققه بعد ذلك، كمن بنى في الأرض المستأجرة بناءً أو غرس فيها غرساً يبقى بعد انقضاء مدّة الإجارة، وكمن أحدث مثل ذلك في الأرض التي اشتراها بالخيار إلى مدّة يكون ما أحدثه فيها باقياً بعد انقضاء تلك المدّة ورجوع الأرض إلى منْ له الخيار بإعهال الخيار في طرف الفسخ،

وهكذا كلُّ [من] أحدث شيئاً في عين يلزم بعد ذلك بإفراز ما أحدثه عنها، ففي جميع هذه الأمثلة يكون الحكم في حدّ نفسه غير ضرريّ، وإنَّيا جاءه لون الضرريّة من قبل هذا المكلّف، فيكون هو المقدم على الضرر، ويكون الضرر مستنداً إليه، ويكون الإقدام على ذلك هو السبب والعلّة في تضرّره، ويكون الحكم أجنبيّاً عن التضرر المذكور، فلا يكون مورداً لأدلّة نفي الضرر، من دون فرق في ذلك بين أن [يكون] الحكم فعليّاً حين الإقدام وبين أن لا يكون الحكم موجوداً حين الإقدام ولكنّه كان عالماً بتحققه فيها بعد.

هكذا ينبغي أن يحرّر الضابط في باب الإقدام، لا بها حرّرناه أمس من جعل المناط فعليّة الحكم حين الإقدام وعدم فعليّته.

هذا، ولكن الذي يظهر من الأستاذ ظلل: بعد هذا في اليوم الثالث أنَّ الضابط غم ذلك.

وحاصل ما ذكره: أنّ من أجنب نفسه، وكذا من أكل ما يُوجب تضرّره بالصوم لم يكن الضرر مستنداً إلى إقدامه، بل كان مستنداً إلى نفس الحكم، وأنّه لم يقدم إلّا على ما هو مباح خالٍ من الضرر، ومجرّد صيرورة الحكم الوارد عليه ذلك ضرريّاً لا يُوجب كونه مقدماً على الضرر.

نعم، كان إقدامه من قبيل المقدّمة الإعداديّة لحصول الضرريّة، وقد عرفت أنَّ مجرّد كون الشيء معداً للضرر لا يُوجب صحّة تعنونه بعنوانه.

أمّا من أقدم على المعاملة الغبنيّة، وعلى كون ما يدفعه أكثر قيمة تمّا يقبضه ويصل إليه بهذه المعاملة، فيكون إقدامه إقداماً على الضرر ابتداء؛ إذ ليس الضرر في المقام إلّا عبارة عن ذلك النقص الماليّ، وهو قد أقدم عليه سواء لحقه الحكم

# ١٢٨ | تعليقة الشيخ الحلَّى على رسالة (لا ضرر) الأولى

الشرعي ـ أعني لزوم المعاملة ـ أم لم يلحقه، فلا يكون الضرر مستنداً إلّا إلى إقدامه دون الحكم الشرعي، بل لا يصحّ نسبة ذلك الضرر إلى ذلك الحكم الشرعيّ ـ أعني اللزوم ـ حيث إنَّ الضرر المذكور في رتبة الموضوع بالنسبة إلى ذلك الحكم، فلا يُعقل أن يكون ناشئاً ومسبّباً عنه، وحينذ فذلك الحكم لا يصحّ أن ينفى بأدلّة نفي الضرر؛ إذ لم يكن هو السبب والمنشأ في لحوق ذلك الضرر، وإنًا كان المنشأ فيه هو الإقدام.

وأمّا الغاصب للوح المدخل له في السفينة فأيضاً لم يكن الضرر مستنداً فيه إلى الحكم الشرعيّ، وهو وجوب دفع اللوح إلى مالكه؛ فإنَّ ذلك الحكم متحقّق قبل الإدخال وبعده، ويكون إقدامه على الإدخال المذكور إقداماً على الضرر، وفي الحقيقة يكون ذلك الإقدام منه إقداماً على إتلاف ماله؛ لعلمه بأنَّه لا يستحق ذلك الإدخال، وأنَّه مخاطب بإرجاع اللوح إلى مالكه، فيكون الضرر مستنداً إلى الإقدام (١) يا عرفت من أنَّه مع علمه بعدم استحقاق الإدخال، وأنَّه مخاطب بالإرجاع إلى المالك يكون إدخاله اللوح في السفينة إتلافاً لما يخسره بتخريب تلك السفينة.

نعم، يشكل الأمر في صورة الجهل بالحكم أو بالموضوع، فإنَّه مع الجهل لا يكون إدخاله إقداماً على الإتلاف والضرر، فتأتل. مع أنَّ الظاهر أنَّهم لا يفرّقون بين صورة الجهل وبين صورة العلم.

ومن ذلك يعلم الحال في الفروع الأُخر، أعني من أحدث في الأرض التي يعلم بانتقالها عنه قبل تخليصها تمّا أحدث فيها، ونحو ذلك من الأمثلة المتقدّمة؛

<sup>(</sup>١) في الأصل: (إقدام) بدل (الإقدام).

إذ لا فرق بينه وبين مثال غاصب اللوح إلّا في أنَّ الحكم في مثال غصب اللوح يكون فعليًا حين التصرّف الذي هو محلُّ الكلام، وفي تلك الأمثلة لا يكون الحكم في ذلك فعليًا، ولكن علمه به، وأنَّه يكون فعليًا بعد ذلك يستلزم كون تصرّفه المذكور إقداماً على الضرر، ويكون الضرر مستنداً إلى نفس الإقدام المذكور، لا إلى الحكم المتأخّر.

نعم، يكون ذلك الحكم من قبيل المقدّمة الإعداديّة لحصول ذلك الضرر المترتّب على الإقدام المذكور، وقد عرفت أنَّه لا عبرة بكون الفعل مقدّمة إعداديّة لحصول الضرر.

# [ملخص عدم جريان أدلّة نفي الضرر]

فتلخّص: أنَّ الضابط في عدم جريان أدلّة نفي الضرر هو كون الإقدام إقداماً على الضرر، وأنَّ الإقدام هو المنشأ والعلّة في حصول الضرر.

وظهر لك: أنَّ الفارق بين هذه الأمثلة الأخيرة وبين مثال الصوم المتقدّم هو أنَّ الحكم في ذلك المثال هو السبب والعلّة في حصول الضرر، وأنَّ الإقدام فيه يكون مقدّمة إعداديّة لحصوله.

وفي هذه الأمثلة الأمر بالعكس؛ فإنَّ السبب والعلّة في حصول الضرر فيها هو الإقدام، والحكم يكون من قبيل المقدّمة الإعداديّة لترتّب الضرر المذكور، فليس المناط في الأمثلة المذكورة أنَّ المكلّف كان هو السبب في إعطاء لون الضرريّة للحكم كي يُقال: إنَّه في مثال الصوم كذلك.

وتحقيق الضابط في باب الإقدام على الضرر: هو تعيين كون الإقدام علّة في الضرر، فيكون الحكم من قبيل المعدّ له، أو أنّ الأمر في ذلك بالعكس.

# ١٣٠ | تعليقة الشيخ الحلِّيّ ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

وتفصيل ذلك هو أن يُقال: إنَّه في باب التكاليف (تارةً) يكون الإقدام واقعاً في سلسلة علل الحكم إمّا حدوثاً، مثل من أجنب نفسه عمداً مع كون الغسل مضرّاً له، أو بقاءً، مثل مَنْ تعمّد فعل المضعف له في نهار [شهر] رمضان، كدخول الحيّام الموجب لكون البقاء على الصيام مضرّاً له.

(وتارةً) يكون الإقدام واقعاً في سلسلة معلولات الحكم، كما لو كان الوضوء مضرًا له، وأقدم عليه، وتحمّل الضرر، عالماً بأنّه مضرٌّ له.

وفي جميع هذه الصور لا يكون الإقدام مؤثراً في سقوط قاعدة (لا ضرر)، بل تكون القاعدة المذكورة جارية في حقّه، ويكون الحكم التكليفيّ ساقطاً عنه.

أمّا في كون صورة كون الإقدام واقعاً في سلسلة علل الحكم فلكون الحكم حينئذ هو العلّة في الضرر، وليس الإقدام إلّا من قبيل المعدّ له من دون فرق في ذلك بين كون الفعل الذي أقدم عليه من قبيل العلّة في الحدوث، أو كونه علّة في البقاء.

قلتُ: وينبّغي أن يعلم أنَّ قولنا: (إنَّ الفعل في ذلك من قبيل علّه الحكم) لا نريد به أنَّه عللة حقيقة، وإلاّ لكان الضرر مستنداً إلى أسبق علله ـ وهو الإقدام على ذلك الفعل ـ كيا هو الشأن في باب العلل والمعلولات التوليديّة، بل غاية الأمر: أنَّ ذلك الفعل واقع في مرتبة علّة الحكم، فلا يكون الضرر الذي هو معلول الحكم مستنداً إلى ذلك الفعل.

والسر في ذلك هو: أنَّ الحكم مستندٌ إلى فعل الشارع واختياره، وما الفعل الحارجيّ الصادر من المكلّف الذي [هو] عبارة عن الجنابة إلّا من قبيل المعدّ للحكم الذي هو وجوب الغسل الموجب للضرر، فيكون الحال في ذلك عينَ الحال فيها لو توسّط في سلسلة العلل إرادة واختيار لأجنبيّ عن موجد العلّة السابقة، مثل دافع الشخص في البئر بالنسبة إلى من حفرها، فإنَّ القتل يستند إلى الدافع لا إلى الحافر.

وهذا بخلاف الفعل الواقع في سلسلة معلولات الحكم، كما لو أقدم على الوضوء المضرّ بحاله عالماً بذلك، فإنّه وإن توسّطت فيه إرادة المكلّف واختياره إلّا أنّه لمّا كانت تلك الإرادة منبعثة عن الحكم لم يكن توسّطها مضرّاً بانتساب الضرر إلى العلّة الأولى - أعني الحكم الشرعيّ -؛ إذ لا معنى لكون الحكم مضرّاً إلّا كونه باعثاً ودافعاً إلى ما فيه الضرر، فتوسّط إرادة المكلّف واختياره في امتثاله هو المحقّق لكونه ضررياً، لا أنّه موجب لسلب عنوان الضرر عنه، وهذا بخلاف الأمر بالقتل والمباشر له، فإنَّ الباعثيّة على القتل والمحرّكيّة عليه لا توجب التعنون بعنوان القاتليّة.

والحاصل: أنَّ اتصاف الأمر بالضررية، وكونه مضرًا بحال المأمور عبارة عن كونه باعثاً له على ما فيه ضرره، وعرّكاً لإرادة ذلك المأمور نحو ذلك المضرّله، نظير اتصافه بكونه حرجيًا باعتبار كونه إلقاءً للمأمور في الحرج، فيكون توسّط الإرادة محققاً لتعنون الحكم بعنوان المضرّية، بخلاف التعنون بعنوان القاتلية، فإنَّه لا يكفي فيه مجرّد الدافعية والمحرّكية على إرادة القتل، بل لا بُدَّ فيه من نحو من العليّة والاستناد، فتأمل. انتهى.

هذا كلَّه فيها لو كان الفعل الذي أقدم عليه المكلَّف واقعاً في سلسلة علل حدوث الحكم.

ومنه يظهر الحال فيها لو كان واقعاً في سلسلة علل بقائه، فإنَّ جهة البقاء تعني

١٣٢ | تعليقة الشيخ الحلِّي رَخ على رسالة (لا ضرر) الأولى

استمرار الحكم.

وإن شتت قلت: تلك القطعة من وجوب الصوم الواقعة فيها بعد فعل ذلك المضعف ـ بالنسبة إلى فعل ذلك المضعف ـ واقعة في مرتبة المعلول له، نظير وقوع وجوب الغسل بالنسبة إلى الإجناب عمداً في مرتبة المعلول بالنسبة إلى علّم، فكان الضرر مستنداً إلى الحكم، لا إلى ذلك الإقدام؛ فإنَّ الإقدام وإن كان له الدخل في الحملة في حصول الضرر إلّا أنَّه لا يكون الضرر مستنداً إليه؛ لتقدّم رتبته على الحكم الذي له الدخل فيه أيضاً، بل يكون مستنداً إلى علته الأخيرة ـ وهي الحكم نفسه ـ كها هو الشأن في اجتماع أمور يكون لكلّ واحدٍ منها المدخلية في حصول المعلول؛ إذ يكون كلّ واحدٍ من الأجزاء السابقة من قبيل المعدّ، ويكون الأخير هو العلّة التي يستند إليها ذلك المعلول، وحيث إنَّ الحكم فيها نحن فيه كان هو الجزء الأخير من ما له المدخلية في الضرر كان الضرر مستنداً إليه، وحينتذٍ فيكون الحكم المذكور مورداً لقاعدة (لا ضرر).

وأمّا في صورة كون الإقدام واقعاً في سلسلة معلولات الحكم، كما فيمن تعمّد ارتكاب الضرر في الوضوء وتوضّا عن علم بكون الوضوء مضراً بحاله، فلما شرحناه من كون الإقدام المذكور محقّقاً لكون الحكم ضرريّاً، بخلاف ما لو أقدم على الوضوء جاهلاً بضرره، فلأنَّ الحكم تما لم يكن في هذه الصورة داعباً له . إلى ما فيه الضرر - لم يكن الموقع له فيه هو الحكم، بل كان الموقع له فيه هو جهله بكون الوضوء مضرّاً له، فلم يكن الحكم مورداً لقاعدة (لا ضرر).

ولو قطع بالضرر وكان الوضوء غير مضرّ له في الواقع، وانتقل إلى التيمّم صحّ تيمّمه؛ فإنّه بواسطة قطعه بالضرر كان من قبيل من كان الماء في رحله، ولم يكن له علم بوجوده في كونه مصداقاً لقوله تعالى: ﴿فَلَمَ عَجِدُوا مَاءَ﴾ أو لأنَّ الضرر بالنفس ـ الذي هو المحرّم ـ تكون حرمته تابعة لإحرازه، وحيث إنَّه قد قطع بالضرر في الوضوء كان ذلك كافياً في حرمته الموجبة لانتقاله إلى التيمّم، فتأمّل.

هذا كلَّه فيما لو كان الإقدام على الضرر في باب التكليف.

وأمّا باب الوضعيّات، فتارةً يكون الإقدام على نفس الضرر، كما في المعاملة الغبنيّة، فيكون مورداً لقاعدة نفي الضرر إن كان جاهلاً به، وإن كان عالماً بالضرر وأقدم كان من قبيل الإقدام على الضرر.

وتارةً لا يكون الإقدام أولاً وبالذات وارداً على نفس الضرر، بل يكون من قبيل اجتماع الإقدام والحكم على تحقق الضرر من دون وقوع أحدهما في سلسلة علل الآخر، ولا في سلسلة معلولاته.

وحينتذ فيكون ذلك من قبيل اجتماع الحكم والإقدام في المدخليّة في الضرر، ويكون كلّ منها جزءً من علّته، ويكون الضرر المذكور مستنداً إلى الأخير منها، ويكون الآخر من قبيل المعدّ له.

فإن كان الحكم حين الإقدام موجوداً ـ كيا فيمن أدخل اللوح المغصوب في سفينته ـ أو كان وجوده فيها بعد محققاً ـ كيا فيمن غرس الأرض التي ملك الانتفاع يها بالعارية أو بالإجارة (٢) ـ أو كان وجوده فيها بعد محتملاً ـ كيا فيمن غرس

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل، والظاهر أنّ الصواب (بالإجازة).

### ١٣٤ | تعليقة الشيخ الحلِّيُّ رض على رسالة (لا ضرر) الأولى

الأرض المملوكة له المتعلّقة لحق الخيار للغير ـ كان الضرر في جميع هذه الصور مستنداً إلى الإقدام؛ لكونه هو الجزء الأخير من علّته، وكان الحكم من قبيل المعدّ له، فلا يكون الضرر مستنداً إليه، بل يكون مستنداً إلى الإقدام، وبذلك يخرج الحكم عن كونه مورداً لقاعدة نفى الضرر.

وإن لم يكن الحكم موجوداً حين الإقدام، ولا كان وجوده فيها بعد محققاً، ولا محتملاً، كما فيمن غرس الأرض التي ملكها بالشراء، ثمّ طرأ التقايل أو الفلس، وتحقّق انفساخ البيع لم يكن للإقدام أثرٌ أصلاً، وكان الجزء الأخير من علّة الضرر هو الحكم، وكان مورداً لقاعدة نفى الضرر، فيكون منفياً.

قلتُ: الأولى أن يُقال: في جميع هذه الصور ما عدا صورة خيار الغبن إنَّ الحكم يكون مورداً لقاعدة نفي الضرر؛ لكونه هو العلّة فيه وإن كان للإقدام دخل فيه إلّا أنَّ دخله فيه من قبيل المعدّ، ويكون الحكم هو الجزء الأخير من علّته، فيكون مورداً لقاعدة نفى الضرر.

لكنّه معارض بنفي الضرر من جانب مالك اللوح أو الأرض، وبعد التساقط يكون المرجع هو قاعدة السلطنة في جانب صاحب اللوح، وصاحب الأرض.

وقاعدة الاحترام في جانب صاحب السفينة، وصاحب الغرس ساقطة؛ لأنّه بإقدامه المذكور أسقط احترام ماله.

اللهُمَّ إِلَّا أَن يُقال: إذا كان إقدامه مسقطاً لاحترام ماله يكون إقدامه المذكور مسقطاً لقاعدة الضرر في حقّه، فتكون قاعدة الضرر جارية في حقّ صاحب اللوح والأرض بلا معارض، وهي موافقة لقاعدة السلطنة فيه، فيتسلّط صاحب اللوح على تجريد لوحه، وصاحب الأرض على تخليص أرضه من الغرس. نعم، لو كان قد استعار الأرض للغرس ـ مثلاً ـ يشكل الأمر في سقوط احترام صاحب الغرس؛ لأنّه كان بإذن المالك.

وأمّا في باب التقايل والفلس ونحوها، فلمّا كانت قاعدة الاحترام مانعة من سلطنة المالك على تخليص أرضه لم يكن للمالك للأرض تجريد أرضه من الغرس، فتأمّل.

نعم، له أرش كونها مشغولة بالغرس، أو المطالبة بأجرة بقاء الغرس فيها، والثاني أولى.

وأمّا مسألة خيار الغبن، فتحقيق الحال هو أن يُقال: إنَّ اللزوم حكم لاحق لموضوعه، وهو المعاملة المفروض كونها غبنيّة، فلا ريب في كون هذا الحكم \_وهو اللزوم\_متأخّراً رتبته عن موضوعه المزبور.

ثمّ إنَّ عصل كون الحكم ضررياً هو كونه علّة لتولّد الضرر، فلا بُدُ أن يكون الضرر متأخّراً رتبة عن الحكم؛ ضرورة تأخّر المعلول عن علّته، وحينئذ نقول: إنَّ الضرر المفروض فيها نحن فيه بعد الفراغ عن عدم اندراج المسألة في باب الشرط الضمني \_ إنَّا هو النقص في المال الحاصل من كون ما قيمته عشرون عوضاً وبدلاً عن ما قيمته عشرة، وهذا النقص الماليّ حاصل بنفس المعاملة، فيكون معلولاً لها، ويكون واقعاً في مرتبة حكمها \_ وهو اللزوم - لا أنَّه متأخّر عن الحكم المزبور، وحيث إنَّه واقع في عرض الحكم فلا يُعقل أن يكون هذا الحكم هو الملآة في ذلك الضرر، لما عرفت من كونه واقعاً في عرضه، ومقتضى كونه معلولاً له هو كونه واقعاً في طوله، [و] هذا خلف.

لا يُقال: إنَّ هذه المعاملة الخاصّة إنَّها تكون علَّة للضرر إذا كان حكمها هو

اللزوم؛ إذ لا ريب في أتبا لو كانت جائزة لم يكن في البين ضرر؛ لإمكان مُوقِعها من التخلص منها، ورفع الضرر عن نفسه بحلّها ونقضها، بخلاف ما لو كانت لازمة، فالضرر إنَّها يتولّد عن لزوم تلك المعاملة، لا عن عِزّد إيجادها.

لأنّا نقول: قد عرفت أنّ الضرر إنّا هو النقص الماليّ، وهو حاصل بنفس المعاملة، مع قطع النظر عن الحكم عليها باللزوم حتّى أنَّ تلك المعاملة لو كانت جائزة - كما في المعاطاة - لكانت ضررية أيضاً؛ لاشتهالها على النقص الماليّ، غايته أنّ صاحبها يمكنه دفع الضرر عنه بحلّها ونقضها، فيكون المقام من قبيل تحقّق الضرر وإمكان دفعه، لا من قبيل عدم الضرر بالمرّة.

وإن شئت قلت: إنَّ الضرر في المعاملة الجائزة متحقّق، لكنّه لا أثر له؛ لأنَّه إن ينشأ من نفس المعاملة، لا من حكمها، لوضوح أنَّه لا حكم لها إلّا الجواز، وهو لا يُوجب الضرر قطعاً، وحيث قد عرفت أنّ نفس المعاملة تكون ضررية مع قطع النظر عن حكمها، يظهر لك أنّ الضرر في المعاملة اللازمة إنَّم إينشأ من نفس المعاملة، وحكمها - الذي هو اللزوم - لا يكون إلّا في عرض الضرر المعلول لنفس المعاملة، لا أنّ الضرر يكون معلولاً للزوم وفي طوله كي ينفى ذلك الحكم بنفي الضرر، ولأجل ذلك لم يحكموا بجواز فسخ النكاح فيها لو كان ضررياً، غايته أنّه لا وجرّد كون لزومه حكمياً لا يُوجب عدم جواز فسخه لو كان ضررياً، غايته أنّه لا يدخله الخيار الحقيّ، وأمّا جواز الفسخ المعبّر عنه بالجواز الحكميّ فلا يمنع منه كون اللزوم حكمياً لا قيّاً إلّا أنّه إذا كان ضررياً وكان عربياً الأوقع عند كون اللزوم حكمياً لا وم النكاح وإن كان حكمياً لا حقيًا إلّا أنّه إذا كان ضررياً وكان عربة التي ترتفع عند

كونها ضرريّة(١).

فها تسالموا عليه على الظاهر من أنّ الضرر لا أثر له في باب النكاح كاشف عن أنّ الضرر لم ينشأ عن اللزوم، وإنّها نشأ عن نفس المعاملة النكاحيّة التي أقدما عليها، ويكون هذا الضرر واقعاً في عرض الحكم المذكور، لا في طوله.

ولا يخفى أنّ توجيه عدم الأثر للضرر في باب النكاح بها ذكرناه أولى ممّا يمكن أن يُقال في توجيهه: بأنّ المستفاد من حصر الأمر في باب النكاح بالطلاق وبأسباب خاصّة يخوّل أحد الطرفين أن يفسخ النكاح ـ أعني عيوب الرجل أو عيوب المرأة ـ إنَّ الضرر لا أثر له في ذلك الباب، فيكون ذلك الحصر المتسالم عليه أو المجمع عليه بمنزلة المخصّص لذليل نفى الضرر، فراجع وتأمّل.

وممّا يؤيّد ما ذكرناه أنّ الإقدام على المعاملة الغبنيّة مع العلم بالتفاوت لا يُوجب الخيار قطعاً فإنَّه بعد البناء على أنَّه ليس اعتبار التساوي من قبيل الشرط الضمنيّ لا وجه لعدم الخيار في هذه الصورة إلّا ما ذكرناه من كون الضرر ناشئاً عن نفس المعاملة لا عن لزومها، والمفروض أنّه قد أقدم عليها، فيكون قد أقدم على الضرر، وإلّا فأيّ فرق بين هذه الصورة وبين من أجنب نفسه عالماً بأنّ الغسل يضرّه، فإنَّ الضرر لو كان آتياً من ناحية الحكم الشرعيّ - الذي هو اللزوم ووجوب الوفاء - يكون حاله حال الضرر الناشئ من وجوب الغسل في كون الإقدام على سبب ذلك الحكم - الذي هو المعاملة فيما نحن فيه والإجناب في المسألة المذكورة - لا يكون إقداماً على الضرر سواء كان ذلك مع العلم بترتّب

<sup>(</sup>١) في الأصل (ضرريّاً) بدل (ضرريّة).

الضرر أو مع الجهل به، فكما أنَّهم لم يفرّقوا في صورة الإقدام على الجنابة بين العلم بكون الغسل مضرّاً بحاله أو الجهل بذلك في جريان قاعدة نفي الضرر في حقّه، فكذلك ينبغي أن لا يفرّقوا فيها نحن فيه بين كون المقدم عالماً بالغين أو جاهلاً به في جريان قاعدة نفي الضرر في حقّه، ولا فرق بين المسألتين إلّا من هذه الجهة التي ذكرناها من أنّ الإقدام فيها نحن فيه يكون إقداماً على الضرر ابتداء، ويكون الحكم الذي هو اللزوم أجنبياً عن الضرر، بخلاف تلك المسألة، فإنَّ الفعل الذي أقدم عليه فيها إنَّها هو الإجناب، وليس هو ضررياً، وإنَّها يكون الضرر ناشئاً عن الحكم المتعقب به ـ وهو وجوب الغسل - فيكون الضرر مستنداً إليه، ولا يبقى الإقدامه أثرٌ أصلاً.

والأمر فيها نحن فيه بالعكس؛ إذ الضرر - وهو النقص المالي - إنّها نشأ فيه عن نفس الفعل الذي أقدم عليه، وهو معاوضة الأكثر بالأقل، ولا أثر للحكم الشرعيّ - أعني اللزوم - في ذلك الضرر، فينبغي أن لا تجري فيه قاعدة نفي الضرر حتى في صورة الجهل بالغبن؛ لما عرفت (١) من عدم استناد الضرر فيها إلى الحكم الشرعيّ، بل يمكن أن يُقال: إنّه ليس بمعدً؛ إذ لا يتوقف الضرر الذي هو النقص الماليّ على لزوم المعاملة، بل أنّ الضرر المذكور حاصل حتى لو كانت المعاملة جائزة، غايته أنّه لا أثر له فيها؛ لوضوح أنّه لم ينشأ هذا الضرر عن حكم شرعيّ، لا أنّ المعاملة الجائزة الغبنيّة لا ضرر فيها، ففيها لو كانت المعاملة لازمة يكون الأمر كذلك، يعني أنّ حصول الضرر الذي هو النقص الماليّ يكون ناشئاً عن

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١١٩) من هذا الكتاب.

نفس المعاوضة والمبادلة، ولازمه أن يكون حكمها الشرعيّ ـ وهو اللزوم ـ أجنبيّاً عن الضرر بالمرّة.

هذا، ولكن لا يخفى أنَّ المعاملة وإن كانت في حدّ نفسها مع قطع النظر عن حكمها ـ الذي هو اللزوم ـ موجبةً للنقص الماليّ الذي هو الضرر إلّا أنَّ الحكم الشرعيّ باللزوم لمّا كان موجباً لعدم تمكّن المغبون من التخلّص من ذلك الضرر ـ الذي وقع فيه بواسطة جهله ـ يكون ضرريّاً؛ لأنَّ عدم تمكّن المغبون من التخلّص من ذلك النقص الماليّ ضرر عليه، وهذا ـ أعني عدم التمكّن المذكور ـ ضرريٌّ ناشئ عن الحكم المزبور، فيكون موجباً لرفع ذلك الحكم.

ويفرّق حينتذِ بين كون الإقدام عن علم وكونه عن جهل بأنَّه مع الإقدام عن جهل يكون الحكم بعدم تمكّنه من التخلّص عن الضرر الذي وقع فيه عن جهل ضرريًا.

وإن شنت قلت: إنَّ بقاء الضرر يكون مستنداً إلى الحكم الشرعيّ باللزوم وإن كان أصل حدوثه \_ من ناحية جهل المكلّف بإقدامه على المعاملة الغبنيّة \_ مع الجهل، بخلاف الإقدام عن علم؛ فإنَّ الحكم عليه بعدم تمكّنه من التخلّص من الضرر الذي أقدم عليه عالماً به لا يكون ضرريّاً، أو أنَّه وإن كان ضرريّاً إلّا [أنَّه] لا يكون منفيّاً بحديث (لا ضرر)؛ لكون الحديث الشريف مسوقاً للامتنان، ولا امتنان في رفع الحكم بعدم إمكان التخلّص عن الضرر الذي أقدم عليه عن عمد وعلم وقصد إلى التضرر والنقص الماليّ.

ومن ذلك يعلم الحال في المعاطاة الغبنيّة، وأنّه قبل حصول المُلزِم من التصرّف ونحوه لا أثر للضرر فيها ـ الذي هو النقص الماليّ ـ من دون فرق في ١٤٠ | تعليقة الشيخ الحلّى نثر على رسالة (لا ضرر) الأولى

ذلك بين الإقدام عن علم بالغبن أو عن جهل.

وأمّا بعد حصول أحد الملزمات فإنْ كان قد علم بالغبن قبل حصول الملزم المزبور سقط خياره، وإن لم يعلم بذلك إلّا بعد حصول أحد الملزمات كان الحكم باللزوم ضرريّاً، فيكون منفيّاً بأدلة نفي الضرر، وإن لم يكن اللزوم المذكور حقيّاً، وحينتذٍ يكون الجواز بعد حصول أحد الملزمات جوازاً حكميّاً.

نعم، إذا رضي بالمعاملة بعد ذلك كلّه كان ذلك الرضا موجباً لاستناد الضرر إلى رضاه، فلا يكون الضرر حينتذ موجباً لرفع اللزوم الحكميّ، فليس هذا الرضا من باب إسقاط الخيار كي يتوجّه عليه أنَّ الجواز الحكميّ غير قابل للإسقاط، فتأمّل.

وأمّا باب النكاح فينبغي أن يكون حاله كها ذكرناه من كون الحكم بعدم إمكان التخلّص ضرريّاً، فينبغي أن يكون منفيّاً بقاعدة نفي الضرر، لكن لما عرفت<sup>(۱)</sup> من الإجماع على عدم دخوله الخيار ـ كان ذلك بمنزلة المخصّص لأدلّة نفى الضرر.

ثم لا يخفى أنَّ هذا الضرر - الذي هو عبارة عن عدم التمكّن [من التخلّص] ممّا وقع فيه من النقص الماليّ - ليس من قبيل الأضرار الطارئة بعد استقرار اللزوم التي لا يكون لها أثر في رفع اللزوم، والفرق بين تلك الأضرار وهذا الضرر أنّ تلك الأضرار تكون ناشئة عن أسبابها الخاصّة، غايته أنَّ اللزوم يكون من قبيل المعدّ لها بخلاف هذا الضرر، فإنَّه إنَّها نشأ عن نفس اللزوم، ويكون ما أقدم عليه

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٣٦) من هذا الكتاب.

من المعاملة بمنزلة المُعِدّ.

لا يُقال: قد ذكرتم أنَّ الذي أوقعه في النقص الماليّ هو جهله، وأنّ الحكم الشرعيّ الذي هو اللزوم أجنبيّ عن ذلك الضرر؛ لكونه واقعاً في عرضه، فلا يكون علّة له، ولا معدّاً.

وحينئذٍ يمكن أن نقول: إنَّ الذي أوقعه في الضرر الآخر ـ الذي هو عبارة عن عدم التمكّن من التخلّص من ذلك النقص الماليّ ـ هو جهله أيضاً، غايته أنّه يكون الحكم باللزوم بالنسبة إلى هذا الضرر الثاني.

هذا لأنّا نقول الجهل إنّا كان علّه لوقوعه في النقص الماليّ، ثمّ إنّه بعد الوقوع في ذلك وفي المرتبة الثانية منه حكم عليه الشارع باللزوم وعدم إمكان التخلّص، وهذا الحكم هو عينُ الضرر الثاني، أو لا أقلّ من أن يكون الحكم المزبور علّة تامّة للضرر الثاني، لا أنّه معدّ له.

وفي الحقيقة أنَّه ليس المقام من قبيل الوقوع جهلاً فيها لا يمكنه التخلّص منه، بل هو من قبيل الحكم عليه بعدم إمكان التخلّص عبما أوقعه جهله فيه من الضرر. هذا كلّه بناءً على ما يظهر منه وإلله مما تقدّم نقله في أوّل المسألة من أنّ الضرر عبارة عن مجرّد النقص الماليّ<sup>(۱)</sup> وإن لم تكن المعاملة لازمة، كها لو كانت معاطاة. وأمّا بناءً على أنّ النقص الماليّ لا يعدّ ضرراً عرفاً إلّا إذا كانت المعاملة لازمة؛ لأنّ الضرر الذي يمكنه التخلّص منه لا يعدّ ضرراً في المُرف، فالفرق بين صورة العلم بالتفاوت وصورة الجهل به في كون الأولى إقداماً على الضرر بخلاف الثانية

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٣٨) من هذه الكتاب.

# ١٤٢ | تعليقة الشيخ الحلِّيَّ ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

واضح لا يخفى، ويكون الضرر في الصورة الأولى مستنداً إلى إقدامه على النقص الماليّ الذي لا يمكنه التخلّص منه بخلاف الصورة الثانية، فإنّ الضرر فيها لا يكون مستنداً إلى الحكم الشرعيّ، حيث إنَّ النقص الماليّ الذي لا يمكنه التخلّص منه لا يكون مستنداً إلّا إلى الحكم الشرعيّ، وذلك واضح لا يخفى.

#### [التنبيه السادس]

السادس: أنَّ لمعارضة (نفي الضرر) مع (الناس مسلّطون على أموالهم)(١) صوراً ثلاث:

[الصورة] الأولى: أن يكون المالك للدّار ـ مثلاً ـ محتاجاً إلى التصرّف في داره، كحفر بثر أو بالوعة يتضرّر في تركها، ولكن إذا حفرها يتضرّر الجار.

وهذه الصورة تدخل في مسألة تحمّل الضرر لئلا يتضرّر الغير التي قلنا فيها: إنَّه لا يجب تحمّل الضر ر لأجل ذلك، وليست من قبيل تعارض الضررين.

الصورة الثانية: أن لا يكون ترك التصرّف المذكور مستلزماً للضرر، ولكنّه يكون في التصرّف نفع ونحو كهال في داره يفوته بالترك.

[الصورة] الثالثة: أن لا يكون في الترك ضرر، ولا في التصرّف نفع، وفي الصورتين يكون التصرّف مستلزماً لتضرّر الجار، فهل يمنع صاحب الدار من التصرّف المذكور لأجل جريان أدلّة نفي الضرر الوارد على الجار من سلطنة صاحب الدار على التصرّف المذكور أم لا؟

والظاهر الأول؛ إذ لا مانع من جريان أدلّة نفي الضرر في ذلك إلّا ما يُقال: من أنَّ منع صاحب الدار من سلطنته على التصرّف في ماله ضرر عليه، فيتعارض الضرران.

وفيه: أوّلاً: ما عرفت سابقاً من [أنّ] الضرر عبارة عن النقص فيها يرجع إلى الشخص من ماله أو عرضه.

<sup>(</sup>١) عوالي اللثالي: ٣/ ٢٠٨ الحديث ٤٩.

# ١٤٤ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأولى

ومن الواضح: أنَّ المنع عن السلطنة لا يكون من ذلك القبيل؛ فإنَّ نفس السلطنة محض اعتبار شرعيّ لا يكون في المنع عنه نقص على المالك في ماله أو عرضه أو غير ذلك ممّا يُعدّ في المُرف ضرراً.

وثانياً: لو سلّمنا صدق الضرر على المنع المذكور لم يُعقل أن تكون أدلّه نفي الضرر نافية لمثل هذا الضرر المعلول لنفسها المتأخّر عن جريانها رتبة.

والحاصل: أنَّ هذا الضرر الوارد على المالك من قبل منعه عن سلطنته في ماله إنَّها نشأ من جريان أدلّة الضرر في حقّ الجار، فلا يُعقل أن يكون مشمولاً لأدلّة نفى الضرر.

ويعبارة أُخرى: إنَّ الضرر الوارد على المالك لا منشأ له إلّا هذا الحكم الشرعيّ، وهو نفي الضرر في حقّ الجار، فلا يُعقل أنَّ يكون هذا الحكم - أعني نفي الحكم الضرريّ - شاملاً لنفسه؛ فإنَّ مثل ذلك وإن صحّحناه في مثل ( كلُّ خبري صادقٌ) بتنقيح المناط أو نحوه إلّا أنَّه لا يمكن تصحيحه بمثل ذلك فيها نحن فيه، فإنَّه بناءً على ما ذكرنا من الوجه في معنى الحديث المبارك - من الحكومة المستلزمة لكون الدليل الحاكم ناظراً إلى الدليل المحكوم وشارحاً له - لا يُعقل أن يكون هذا الحكم - أعنى نفى الضرر - ناظراً إلى نفسه.

وهذا بخلاف الصورة الأولى؛ لتحقّق تضرّر المالك في تلك الصورة مع قطع النظر عن نفي الضرر بالنسبة إلى نفس الجار، فيكون الضرران في عرض واحد فيتعارضان، بخلاف تضرّر المالك في هاتين الصورتين ـ أعني نفس منع سلطنته على ماله ـ فإنَّه إنَّما نشأ عن نفي الضرر في حقّ الجار، فيكون تضرّر المالك في طول نفي ضرر الجار، فلا يُعقل أن يكون منفياً به.

ومنه يظهر لك: أنَّه لو قيل بأنَّ منع المالك عن التصرّف النافع له في داره، كما في الصورة الثانية يكون ضرراً عليه لكانت الصورة الثانية كالأولى في عرضيّة الضررين، فتأمّل.

ولقد تأمّل الأستاذ طَهْلِلهُ واستشكل من إلحاق الثانية بالأولى.

قلتُ: بل الإشكال أيضاً في الصورة الأولى؛ فإنَّه لا بُدَّ في الضرر الذي يراد نفيه بأدلّة نفي الضرر من كونه ناشناً عن الحكم الشرعيّ الضرريّ ليكون نفي الضرر نفياً لذلك الحكم المعنون بعنوان الضرر.

ومن الواضح: أنَّ الضرر الذي يلحق المالك بترك التصرّف المتقدّم ليس لنا حكم من شأنّه أن يقتضيه إلاّ نفي الضرر بالنسبة إلى الجار، فيكون تضرّر المالك في طول نفي الضرر في الجار، كالصورة الثانية، وإذا لم يُعقل أن يكون الحكم المذكور شاملاً لنفسه امتنع أن تجري أدلّة نفي الضرر في حقّ المالك المذكور، وكانت جارية في حقّ الجار فقط، فتأمّل.

لكنّه ﷺ أفاد بعد عرض هذا بخدمته: أنَّ نفي الضرر إذا كان جريانه في حقّ أحد ـ كالجار ـ موجباً لتَضرّر شخص آخر ـ كصاحب الدار ـ لا يمكن جريانه في مثل ذلك؛ لكونه خلاف الامتنان.

قلتُ: يمكن أن يُقال: إنّ الوجه في عدم جريانه في مثل ذلك هو أنَّ نفي الفرر بنفسه حينئذ يكون حكماً ضررياً؛ لكونه تما يتولّد عنه الضرر، فيكون مسقطاً لنفسه بنفسه، نظير (كلّ خبري كاذب)، لكنّك قد عرفت أنَّه ﴿ اللّهِ أَخرجه من هذا الباب وإن كان في خروجه عنه مجال للتّأمّل.

وتوضيح ما أفاده طَهُلِدُ هو: أنَّ كون هذه المسألة من تعارض الضررين يتوقَّف

### ١٤٦ | تعليقة الشيخ الحلِّي ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

على وجود حكمين شرعيّين يكون أحدهما علّة لتضرّر الجار، ويكون الآخر علّة لتضرّر المالك، لتكون قاعدة نفي الضرر جارية في حقّ كلّ من الجار والمالك.

فنقول: أمّا الحكم الشرعيّ الذي هو علّه لتّصرّر الجار فليس هو إلّا سلطنة المالك على التصرّف في ملكه، فيكون هذا الحكم منفيّاً بقاعدة (نفي الضرر)، وتكون النتيجة هي منع المالك عن حفر البئر أو البالوعة مثلاً.

وأمّا الحكم الشرعيّ الذي يكون علّه لتضرّر المالك، فلبس هو إلّا هذه النتيجة الناشئة عن جريان نفي الضرر في سلطنته على التصرّف في ملكه.

ويعبارة أخرى: يكون الحكم الشرعيّ الموجب لتضرّر المالك هو نفي الضرر الوارد على الجار المنطبق ذلك النفي على سلطنته على التصرف في ملكه الموجب لرفع تلك السلطنة، فلا يُعقل أن يكون هذا الضرر الآتي من نفي الضرر منفيّاً بقاعدة (نفى الضرر).

وبعبارة أُخرى: إنّ نفي الضرر لو كان ضرريّاً فلا يُعقل أن ينفى بقاعدة (نفي الضرر).

هذا كلّه فيها لو كان تضرّر المالك منحصراً في مجرّدسلب سلطنته على التصرّف في ملكه، كما في الصورتين الأخيرتين، بناءً على أنّ مجرّدسلب السلطنة ضرر.

وأمّا لو كان تضرّر المالك ناشئاً من عدم حفر البالوعة ولو لم يكن في البين تضرّر الجار، كها هو الحال في الصورة الأولى، فلا مانع فيها من جريان نفي الضرر بالنسبة إلى المالك، ويكون حاكماً على نفي الضرر بالنسبة إلى الجار، حيث إنَّ تضرّر المالك في هذه الصورة لم يكن ناشئاً عن سلب سلطته بنفي تضرّر الجار، بل أنّه إنَّها نشأ عن نفس ترك حفر البالوعة. لكن يتوجّه الإشكال حينتله: بأنّ هذا الحكم الشرعيّ الموجب لتضرّر المالك ما هو؟ إذ ليس في البين حكم شرعيّ يوجب تضرّر المالك إلّا منعه من حفر البالوعة، وليس ذلك إلّا عبارة عن سلب السلطنة الناشئ عن نفي الضرر.

اللهُمَّ إِلَّا أَن يُقال (١٠: إِنَّ (نفي الضرر) في حقّ الجار إذا لم يوجب إلّا سلب سلطنة المالك لم يكن مانع من جريانه، أمّا إذا أوجب ضرراً آخر غير مجرّد سلب سلطنته، بل أوجب ضرراً ماليًا عليه، كها هو الحال في الصورة الأولى لم يكن جارياً في حقّ الجار؛ لكونه خلاف الامتنان.

والحاصل: أنّ مجرّد سلب السلطنة ليس بضرر عرفاً إلّا إذا أوجب نقصاً ماليّاً، وهو منحصر في الصورة الأولى، ونفي الضرر إذا كان موجباً للضرر على آخر لا يجري؛ لكونه خلاف الامتنان، فنفي الضرر لا يجري في حتى الجار؛ لكونه موجباً لتضرّ رالمالك.

ولكن التشبّث بالامتنان في المقام عمّل تأمّل؛ لأنّ الامتنان هنا ليس بالقياس إلى النوع، وإنّما هو شخصيّ بالقياس إلى من جرت في حقّه قاعدة (نفي الضرر).

وإن شعت قلت: إنّ هذا الضرر الحاصل من عدم حفر البالوعة إن كان متولّداً من إجراء قاعدة (نفي الضرر) في حقّ الجار لم يمكن نفيه بقاعدة (نفي الضرر)، وإن كان غير متولّد من ذلك بل كان نفس ترك حفر البالوعة مضرّاً بالمالك وأراد حفرها، وكان حفرها مضرّاً بالجار، كان من قبيل دفع الضرر عن نفسه بإضرار الغير، ولم يكن من قبيل تزاحم الضررين، بأن يُقال: كما أنّ الجار

<sup>(</sup>١) يلاحظ: قلائد الفوائد: ١/٦٨٧.

### ١٤٨ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأولى

يتضرّر بالفعل فكذلك المالك يتضرّر بالترك، فهما متزاحمان في درجة واحدة.

وفيه ما لا يخفى؛ فإن الضرر إنَّها توجّه أوّلاً إلى المالك بترك حفر البالوعة، فهو فعلاً متضرّرٌ، أو أنَّه فعلاً متوجّه إليه الضرر ولو ببقاء استمرار العدم، فيريد أن يدفع هذا الضرر المتوجّه إليه من استمرار العدم بأن يضرَّ جاره، بل يمكننا أن نقول: إنّه فعلاً لا يجوز له إضرار الجار، لا من جهة أنَّ (لا ضرر) جارية في حقّ الجار، بل من جهة أنَّ نفس إضرار الغير - ولو بغاية دفع الضرر عن النفس - عرّم. ولأجل ذلك نُقل عن بعض أجلة العصر (۱۱): إنَّ (لا ضرر) ليست إحدى القواعد الفقهية؛ إذ لا مورد تنفرد هي فيه حتى في باب العبادات من وضوء، وفضل، وصيام، وصلاة، ونحوها، فإنَّ الظاهر: أنَّ الميزان في الجميع إنَّها هو خوف الضرر، فلا أثر للضرر الواقعيّ وجوداً أو عدماً، ولو لم يثبت أنّ الميزان هو خوف الضرر، فلا أثر للضرر الواقعيّ وجوداً أو عدماً، ولو لم يثبت أنّ الميزان هو الحوف كان الحكم منفيّاً بقاعدة (نفي الحرج)؛ فإنّه سابق على مرتبة الضرر فيه.

وأمّا باب المعاملات فأظهرها خيار الغبن، وتقدّم الكلام في أنّه ليس بملاك نفي الضرر.

وهذه الأمثلة ونحوها ليست بملاك نفي الضرر في حقّ الجار، بل إنَّها هي بملاك حرمة الإضرار بالغير.

 <sup>(</sup>١) هو الشيخ فتح الله بن محمد جواد الأصفهان المعروف بشيخ الشريعة. يلاحظ: قاعدة لا ضرر (لشيخ الشريعة): ١٢.

مسألة (١٠): لو أدخلت الدابة رأسها في حبّ الغير ـ مثلاً ـ بلا تقصير من صاحب الدابة، ولا من صاحب الحبّ، وتوقّف تخليص أحدهما من الآخر على إتلافه، فكان صاحب الدابة ـ حسب القواعد الأوّليّة ـ مسلّطاً على تخليصها ولو بكسر الحبّ، وهو ضرر على صاحب الحبّ منفيّ بقاعدة لا ضرر، فتكون سلطنة صاحب الدابة على تخليصها [بإتلاف الحبّ] ضرريّة منفيّة بقاعدة (لا ضرر).

وهكذا الحال من ناحية صاحب الحبّ، فإنَّ سلطنته على تخليص حبّه بإتلاف الدابة ضررية منفيّة بقاعدة (لا ضرر).

وحينئذ يكون كلُّ منهما مسلوب السلطنة على تخليص ماله، وليس ذلك من تعارض الضررين، بل هو من باب جريان القاعدة في كلَّ منهما، ومقتضاه أنَّه ليس لواحد منهما تخليص ماله بلا رضا من طرفه، ولا غرابة في ذلك.

ونظيره ما هو مسلّم من أنّ أحد الشريكين ليس له التصرّف في المشاع إلّا برضا شريكه، ولو تعاسرا أجبرهما الحاكم على القسمة أو المهايأة (٢) أو البيع، فيلزمها الترافع إلى الحاكم الشرعيّ، وهو يجري الصلح القهريّ بينها على إقدام أحدهما في تخليص ماله مع ضهانه لمال الآخر.

وهذا بحسب ما يختاره الحاكم في تعيّن المقدّم منهما على ذلك، وهنا تصل

 <sup>(</sup>١) أَرْخ المصنَف تَثَنَّ هذا المقطع من البحث في يوم الجمعة الثالث عشر من شهر صفر
 ١٣٧٣هـ

 <sup>(</sup>٢) المهايأة: الأمرُ التّهايَأُ عليه. والمهايأة: أمرٌ يَتهايَأُ القوم فيتراضون به. يلاحظ: لسان العرب: ١/ ١٨٩ مادّة (ه.ي.أ).

# ١٥٠ | تعليقة الشيخ الحلِّي ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأولى

النوبة إلى تزاحم الضررين، وتقديم ما هو الأقلّ منها، ولو قيل إنّ الحاكم يجري القرعة في ذلك لكان أولى من القول بتقديم ما هو الأقلّ ضرراً.

وبعد كتابة هذه الأسطر راجعت ما أفاده الشيخ نتثر في آخر ما حرّره في قاعدة (لا ضرر) في آخر رسالة البراءة (۱) وفي التنبيه السادس فيها حرّره في رسالة قاعدة (نفي الضرر) (۲)، وراجعت حاشية الاشتياني تنثر في التنبيه الثاني عشر مما حرّره في قاعدة (لا ضرر) في آخر مبحث البراءة (۲)، والذي يظهر من مجموع ما حرّراه إنَّ الترجيح بأقوائية أحد الضررين متسالم عليه عند الأصحاب الله، فإنْ كان المتعن (٤) في مقام الحكومة هو القرعة.

ويعجبني ما نقله الآشتيانيّ عن الدروس في كتاب الغصب: فيها لو دخلت زهرة اليقطين في إناء الغير فعظمت اعتبر التفريط، ومع انتفائه يتلف أقلّهها قيمة، ويضمن صاحب الآخر. وإن تساويا، فالأقرب أنّ الحاكم يجبرهما، فإن تمانعا فالقرعة(٥).

والذي أعجبني من عبارة الدروس هو تعرّضه للقرعة(٢٠)؛ فإنَّ الذي أراه هو تعيّن القرعة في جميع شقوق هذه المسألة ـ أعني صورتي التساوي والتفاوت ـ فإنَّ

<sup>(</sup>١) يلاحظ: فرائد الأُصول: ٤٧١/٢، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الرسائل الفقهية: ١٢٥ ـ ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: بحر الفوائد في شرح الفرائد:٦/ ٢٤٦...

<sup>(</sup>٤) في الأصل: (التعين) بدل (المتعين).

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: بحر الفوائد في شرح الفرائد: ٦/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٦) يلاحظ: الدروس الشرعية في فقه الإمامية: ٣/١١٠.

فيما لو أدخلت الدابة رأسها في حب الغير وتوقف التخليص على إثلاف أحدهما ١٠١ الترجيح لأحد الضررين ولو كان أعظم، وكذلك التخيير عند التساوي، بل وكذلك الصلح الإجباري، كلُّ ذلك لا دليل عليه.

وقد اختلفت نسخة الدروس، ففي بعضها (يجبرهما الحاكم) من الإجبار، وفي بعضها (يخيرهما الحاكم) من التخيير، وكلَّ منهما لا دليل عليه، ولو لم نقل بالقرعة في المقام لكان احتمال تصدّي الحاكم للبيع القهريّ على أحدهما أو بيع المجموع على ثالث أولى تما ذكروه من تقديم الأقوى أو التخير. فائدة: الظاهر أنه لم يتمسّك أحد من الأصحاب بقاعدة (نفي الضرر) على سقوط شيء من الأحكام التحريميّة عند كونها ضرريّة، ولعلّ السرّ فيه أنّهم يأخذون الضرر في قاعدة (نفي الضرر) عنواناً للأفعال الخارجيّة التي تكون سبباً للضرر، ويكون (نفي الضرر) حينتلز نفياً للأفعال الضرريّة، ويكون نفيها حينتلز كناية عن نفي الأحكام الشرعيّة الباعثة على وجود تلك الأفعال سواء كانلت] تلك الأحكام أحكاماً وضعيّة أو كانت أحكاماً تكليفيّة؛ حيث إنّ كون نفي الحكم مصحّحاً لنفي الفعل مختصّ بالحكم الذي يكون باعناً على وجود ذلك الفعل.

وبعبارة أُخرى: أنَّ صحّة كون نفي الفعل كناية عن نفي الحكم إنَّما يتمّ في خصوص الأحكام الباعثة على وجود ذلك الفعل؛ حيث إنَّ نفي مثل تلك الأفعال يكون في عالم التشريع ملازماً لانتفاء تلك الأحكام، كما أنَّ انتفاء تلك الأحكام في عالم التشريع، الأحكام في عالم التشريع، فتخصّص القاعدة بها عدا الأحكام التحريميّة.

أمّا لو كان حكم الفعل الضرري هو التحريم، فلا يكاد يكون نفي ذلك الفعل كناية عن نفي ذلك الحكم، إذ لا يكون نفي ذلك الحكم ملازماً لنفي ذلك الفعل، بل يكون نفي ذلك الحكم إلى ثبوت ذلك الفعل، أقرب منه إلى نفيه، فتأمّل. وفيه ما لا يخفى، حيث إنَّ هذا إنَّها لو أخذنا الضرر في المحرّمات عنواناً لنفس الفعل المحرّم، وليس الأمر كذلك؛ إذ ليس الضرر فيها ناشئاً عن عنوان الفعل المحرّم، بل أنّ الكلام إنَّها هو فيها لو كان امتثال الحرمة موجباً للضرر، وحيننذ فيكون الضرر ناشئاً عن ترك الفعل المحرّم، لا عن نفس ذلك الفعل،

السرُّ في عدم تمسكهم بقاعدة الضرر لسقوط الأحكام التحريمية عند الضررا ١٥٣ ومن الواضح: أنَّ نفي ترك المحرّم يكون ملازماً لنفي التحريم، كها أنَّ نفي الفعل الواجب يكون ملازماً لنفى الوجوب.

وهذا الذي ذكرناه من الاختصاص بها عدا التحريم من الأحكام مختصّ بها لو كان النفي مسلّطاً على نفس الفعل، مثل (لا رهبانيّة)(١) و(لا جدال)(١) ونحو ذلك، فإنّ كون هذا النفي نفياً للحكم بلسان نفي الموضوع يتوقّف على أن لا يكون الحكم الوارد على المنفى تحرياً.

لا يُقال: إنَّ ذلك لا يتوقّف على ما ذكر، والشاهد عليه صحّة رفع السهو والنسيان والاضطرار والإكراه في المحرّمات، كما يصحّ انطباقها على الواجبات، مع إنّها من قبيل رفع الحكم برفع الموضوع.

لأنّا نقول: لا يُقاس الرفع بالنفي؛ حيث إنَّ لسان الرفع يتضمّن النظر إلى الفعل مفروض الوجود، فلا بُدَّ أن يكون الوجه في رفعه هو رفع أثره من العين، والثقل الآي على المكلّف من قبل ذلك الفعل، ومن ذلك يُستفاد لازمه، وهو التخيص في الفعل في الموارد المذكورة. بخلاف النفي؛ فإنَّ لسانه ليس إلّا نفي طبيعة الفعل المأخوذ كناية عن نفي ما يكون سبباً وداعياً لوجوده ـ وهو الحكم ـ فلا بُدَّ أن يكون مختصًا بها عدا ما يكون الحكم فيه هو التحريم.

ومن جملة الأخبار الواردة في نفي الضرر ما رواه عقبة بن خالد، عن

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٨٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿فَلاَ رَفَتُ وَلاَ فَسُوقَ وَلاَ حِنَالَ فِي الْحَجُ﴾ سورة البقرة: الآية، ١٩٧٨

### ١٥٤ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأولى

الصادق ﷺ قال: (قضى رسول الله ﷺ بالشفعة بين الشركاء في الأرض والمساكن، [و]قال: ولا ضرر ولا ضرار)(١٠).

ومنها أيضاً: ما رواه عقبة بن خالد، عن أبي عبد الله المنتئة، قال: (قضى رسول الله عليه الله الله ين الله عن الله الله عنه عنه الله عنه الل

ومعنى الخبر الثاني: أنّه كان في بعض محلّات المدينة آبار مملوكة لأهملها، مثل بئر بني عبد الأشهل، وكان قريباً من تلك البئر نخل، وكان أهل البئر يمنعون مائها عن أن يأخذ منه أهل النخل لسقاية نخلهم، فنهى النبي الله عن ذلك، وكذلك الفقرة الثانية، فإنّه رُبّها كان في البادية من المياه ما يكون مملوكاً لبعض العشائر، ورُبّها ينزل قريباً من ذلك الماء أهل مواشي يرعون مواشبهم في كلاء هناك، ويسقونها من ذلك الماء، فأهل الماء لأجل إرادتهم حفظ الكلاء لمواشيهم يمنعون النازلين من ورود الماء كي يضطروا إلى الرحيل عن الكلاء المذكور، فنهى النبي الله الله النه النه النه النه النه.

<sup>(</sup>١) الكافى: ٥/ ٢٨٠، كتاب المعيشة، باب الشفعة، ح ٤.

 <sup>(</sup>٢) إشارة من المصنف إلى احتمال أنَّ يكون هناك تصحيف في الحديث، وأنَّ (نفع الشيء) مصحف من (نقع الشيء) الذي هو: فاضل الماء و(نفع البئر) هو: فاضل مائها. يلاحظ: الوافى: ١١٥/١٨، ٢٠ ٢١٥/ ٢٠ ١٨٧/١، وما بعده.

 <sup>(</sup>٣) يلاحظ: الكافي: ٥٩٣/٥ - ٢٩٤ ح ٦، والوافي: ١١٥٥/١٨، ب ١٦٤، ح ١٨٧٧١، وما
 بعده لمزيد البيان، فلاحظ وتأتمل.

السرُّ في عدم تمسّكهم بقاعدة الضرر لسقوط الأحكام التحريمية عند الضرر| ١٥٥

ثمّ اعلم أنَّ دخول هذه الموارد الثلاثة في قاعدة (الضرر) ممّا لا إشكال فيه بمقتضى هذه الروايات؛ فإنَّ شمول العامّ لمورده يكون من قبيل النصّ، وينشأ من دخول هذه الموارد تحت القاعدة المذكورة إشكالات كثيرة أصولها إشكالات ثلاثة:

الأوَّل: أنَّه لا إشكال في أنّ منع الماء في الخبر الثاني ليس بمحرّم، بل غايته أنّ بذله مستحبّ، حيث إنَّه عملوك لأهله، وحينتذ فيلزم أن لا تدلّ القاعدة على خصوص النفي الإلزاميّ، بل تكون حينتذ أوسع من ذلك، فتسقط عن الأدلّة في تطبيقها على الموارد الخاصّة التي يكون الغرض من الاستدلال بالقاعدة على النفي فيها النفي الإلزاميّ.

الثاني: أنَّ تعليل الحكم بالشفعة بقاعدة (نفي الضرر) يدلَّ على ثبوت الشفعة في كلِّ معاملة تستلزم وقوع الضرر على الشريك، ولا يمكن الالتزام به.

الثالث: أنّ تعليل النهي عن المنع في فقرتي الخبر الثاني بالقاعدة المذكورة يدلّ على أنّ استلزام الضرر \_ وإن كان على نحو الاستلزام البعيد الذي يكون على نحو إعداد المقدّمات البعيدة \_ يكون داخلاً تحت هذه القاعدة؛ فإنّ المنع عن الماء لا يكون مستلزماً لتضرّر أهل النخل أو المواشي إلّا بوسائط عديدة، فيلزم منه أن يجب على ذي المال \_ مثلاً \_ دفع ماله إذا كان عدم الدفع موجباً بالوسائط إلى تضرّر بعض الناس، ولا يخفي ما في ذلك من الهرج والمرج، وحدوث الفقه الجديد.

والجواب عن الإشكال:

أَوِّلاً: المنع من ثبوت التذيّل بهذه القاعدة في تلك الأخبار.

ودعوى حصول الظنّ بأنّ نفي الضرر قضاء مستقلّ له ﷺ جمعه الراوي مع

# ١٥٦ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأولى

القضاء في هذه الموارد الثلاثة، وممّا يؤيّد ذلك بل يدلّ عليه ما أتعب به نفسه المرحوم الشيخ شريعة تشخرا من كون هذه الأقضية مروية بطرق العامّة، عن أحمد ابن حنبل، عن [عُبادة بن الصامت] وهو من أجلاء الصحابة، ومجموعة برواية واحدة، ولم تكن القاعدة المذكورة ذيلاً لما ذكر في هذه الأخبار، ويحصل الظن من ذلك: أنَّ هذه الأخبار التي هي من طرقنا كذلك، غير أنّ الراوي جعل قضائه عليه نفي الضرر إلى جنب القضاء بالشفعة مثلاً وحصل نحو تصرّف في ذلك حتى تخيّل أنّه قضاء واحد، وعما نراه مؤيّداً لذلك هو القضاء بنفي الضرر من أهم الأقضية؛ لعموم الابتلاء به، مع أنّه لم يذكره الراوي مستقلاً، ولا ريب في صدوره عنه يلاي هذه الأخبار.

والجواب الثاني ـ وهو العمدة ـ أنّ تعليل هذه الأقضية المذكورة بنفي الضرر ليس من قبيل علّة التشريع التي يجب اطّرادها، بل هو من قبيل الحكمة، وعلّة التشريع [التي من شأنها عدم التعدّى عن موردها، وعدم اطّرادها].

ويمكن أن يُقال: إنّه عليه لم يأمر بالقلع إلّا بعد أنَّ حكم على اللعين سمُرة بالاستئذان عند إرادة الدخول، وامتنع اللعين من الرضوخ لهذا الحكم الشريف، وفي هذه المرتبة يكون استحقاقه لبقاء نخلته ضراراً؛ لكونه سبباً لإصرار اللعين على الضرار، فيكون منفياً.

ففي المرتبة الأولى كان جواز دخول اللعين بلا استئذان سبباً للضرر، فيكون منفياً بلا ضرر، وتكون نتيجة ذلك لزوم الاستئذان، ولما لم يقبل اللعين بذلك

<sup>(</sup>١) يلاحظ: قاعدة لا ضمر: ١٩.

السرُّ في عدم تمسَّكهم بقاعدة الضرر لسقوط الأحكام التحريمية عند الضرر| ١٥٧

الحكم فقد انتقل المورد من الضرر إلى الضرار، وصار استحقاق بقاء النخلة موجباً للضرار، فنفاه على وكان نتيجة ذلك هو جواز القلع؛ إذ لا يمكن نفيه إلّا بذلك، حيث إنَّ ذلك الضرار وإن أمكن نفيه بإقامة شخص يمنع اللعين من الدخول بلا استئذان إلّا أنَّ ذلك ـ أعني إقامة الشخص ـ لما لم يكن متيسراً له على في ذلك العصر فقد انحصر دفع ذلك الضرر الناشئ عن إصراره على الدخول بلا إذن برفع منشأ ذلك الإصرار، وهو استحقاقه لبقاء نخلته، فنفاه على بنفي الضرار الذي يكون متولداً عنه، فتأمل.

كذا أفاد عليه في جواب الإشكال في هذه الدورة [في شهر] رمضان (١٣٥٠) بعد تزييف ما تقدّم من الجواب عنه في الدورة السابقة (١٣٤١هـ)(١).

 <sup>(</sup>١) إلى هنا انتهى كلام المحقّق الكبير البارع الشيخ حسين الحلّي نتثر، في هذه التعليقة، والحمدُ
 لله ربّ العالمين الذي من علينا بالتوفيق لإخواج هذا الكنز الثمين بهذه الحلّة القشيبة.



ؾڡٛڗۧڔڲٙ<u>ٳڸڿٙؿٛٳ</u>ٛڂؙۣڡؘۜۊٙڷٳێٙٳؠؽ<sub>ڲڰ</sub>

بقَلْرَ ٱلْجُفِقَ الِيَّيْجُ مُوْسِكَا لِجُوَانْسِكَارِي ﷺ

جِحَقِیٰنْقُ الشَّیْخ مُصْطَفِیٰ أَبْوْ اَلْطَابُوْق

عِنْشُونَ لِهُ مُهِمَ لَا لَهُ لِلْمُعْلِكُ فَوَالنَّكَ إِنَّكُمْ اللَّهُ لَكُونَكُمْ لَا لَهُ لَا لَكُونَكُمُ



الحمدُ لله ربِّ العالمين، وأفضل صلواته وأكمل تحيّاته على من اصطفاه من الأوَّلين والآخرين، عمَّد وآله الأثمّة الطيّبين الطاهرين، واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين أبد الأبدين.

وبعد، فيقول موسى بن محمَّد النجفيّ الخوانساريّ: لمَّا كانت قاعدة (نفي الضرر) من أهمّ القواعد الفقهيّة فينبغي تحريرها على وجه يتبيّن المراد منها، ويظهر كيفيّة الجمع بينها وبين سائر الأحكام الشرعيّة والقواعد الكلّيّة.

وتنقيح ذلك يتمّ في ضمن جهات من البحث:

# [الجهة] الأولى

# في تشخيص متن الحديث المبارك

والمشهور عند الفريقين هو قوله ﷺ: (لا ضَرر ولا ضِرار)<sup>(۱)</sup>، بلا زيادة كلمتى: (في الإسلام) أو (على مؤمن).

ولكن في نهاية ابن الأثير (لا ضَرر ولا ضِرار في الإسلام)<sup>(۱)</sup>، والمحكيّ عن التذكرة أنَّه أرسله كذلك أيضاً<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية ابن مسكان<sup>(ن)</sup>، عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ<sup>(۵)</sup> في ذيل رواية (سمُرة بن جُندَب)<sup>(۱)</sup> بزيادة (على مؤمن).

والأضبط بل المتعيّن ما هو المشهور، بلا إضافة هاتين الكلمتين.

### [بيان دوران الأمر بين الزيادة والنقيصة]

فإنَّه في مقام التعارض بين الزيادة والنقيصة \_كما إذا كانت القضيّة شخصيّة \_ وإن كان بناء أهل الحديث والدراية على تقديم أصالة عدم الزيادة على أصالة

(٢) يلاحظ: النهاية في غريب الحديث: ٣/ ٨١، مادة (ضرر).

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٣٦) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: تذكرة الفقهاء: ١٨/١١، في أحكام خيار الغبن، مسألة (٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) بلاحظ: صفحة (٣٧) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: وسائل الشيعة: ٢٩/٢٥، كتاب إحياء الموات، ب١٢، ح ٤.

<sup>(</sup>٦) يلاحظ: صفحة (٣٧) من هذا الكتاب.

عدم النقيصة، والحكم بثبوتها في نفس الأمر، وسقوطها عن الرواية الأُخرى الحاكمة لتلك القضيّة بدونها؛ لأنَّه بعيد غاية النُّعد أن يزيد الراوي من عند نفسه على ما سمعه من المعصوم [علنه]. وهذا بخلاف سقوط هذه الكلمة؛ فإنَّه لسر بتلك المثابة من النُّعد، فلا ينافي ذلك حجَّة كلِّ واحد من الأصلين من باب أصالة عدم الغفلة، إلَّا أنَّه في المقام خصوصيَّة بها تقدِّم أصالة عدم النقيصة على أصالة عدم الزيادة؛ لأنَّ منشأ حجّية هذين الأصلين في حدّ أنفسها إذا كان بناء العُقلاء، ومنشأ تقديم أصالة عدم الزيادة على أصالة عدم النقيصة إذا كان ما عرفت من أنَّ توهِّم أحد الراويين، وزيادته على ما سمعه أبعد عن غفلة الآخر عن ضبط ما صدر، فيختص بالزيادات البعيدة عن الأذهان دون المعاني المأنوسة والأُمور المألوفة، فمثل كلمة (في الإسلام) أو (على مؤمن) لا تدخل تحت القاعدة المسلّمة عند أهل الحديث والدراية.

أمًا الأولى فلأنَّه إذا جازِّ النقل بالمعنى [١]، كما إذا كان المحكَّى من الأحكام الشرعية \_ دون الخطب والأدعية \_ يمكن أن يزيدها الراوي عند حكايته قضايا رسول الله ﷺ، فإنَّ (نفي الضرر) حيث إنَّه من المجعولات الشرعيّة فيتوهّم الراوي أنَّه عِين نفاه في الإسلام خصوصاً مع ثبوتها في غالب أقضيته ﷺ، كقوله: (لا رهبانيّة في الإسلام)(١)، (لا صرورة في الإسلام)(٢)،

(١) يلاحظ: صفحة (٦٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ابن حنبل: ٣/٢٦٠ ح ٢٨٤٥، سنن أبي داود: ١/ ٥٤٠ ح ١٧٢٩، السنن الكرى: ٥/ ١٦٤.

١٦٤ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائينيّ يَخِ

(لا إخصاء في الإسلام)(١) ونحو ذلك.

فيقيس الراوي (نفي الضرر) على (نفي الضرورة) ـ مثلاً ـ هذا مضافاً إلى أثبًا لم تثبت في شيء من مسانيد أصحابنا الإماميّة، وإنَّما أثبتها ابن الأثير<sup>(۱)</sup> وهو عاميّ، وأرسلها العلّامة [تثنًا] في التذكرة<sup>(۱)</sup> التي بناؤه فيها على الاعتباد على طرق العامّة، فلا يجدى إثباته كلمة غير مثبتة في مسانيد أصحابنا.

نعم، في الوسائل في أوّل باب الميراث: (وقال الصدوق: وقال النبيّ ﷺ: (الإسلام يزيد ولا ينقص)<sup>(1)</sup>. قال: وقال ﷺ: (لا ضرر و لا ضرار في الإسلام، فالإسلام يزيد المسلم خيراً، ولا يزيده شراً)<sup>(0)</sup> إلى آخره.

ولكن الظاهر من الوسائل، أنَّ الصدوق أيضاً رواها مرسلاً.

وكيف كان، فمع عدم وجود هذه الكلمة في جلّ روايات الأصحاب ومسانيدهم لاعبرة بإثبات ابن الأثير والعلمين من أصحابنا في بعض مصنّفاتهما.

وعلى هذا فلو لم تكن القضية شخصية، وأمكن أن يتعدّد المرويّ تارةً مع الزيادة وأُخرى بدونها \_ كها هي كذلك في المقام حيث تكرّر صدور قوله ﷺ: (لا ضرر ولا ضرار) في عدّة من الروايات ـ فلا تنافي بين ما يشتمل عليها وما

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى: ٦/ ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٣٦، ١٦٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٣٧، ١٦٢) من هذا الكتاب.

 <sup>(3)</sup> من لا يحضره الفقيه: ٤/٣٣٤، ح ٥٧١٧، ب ١٧١، من ميراث أهل الملل، وسائل الشبعة: ٢٦/ ١٣، كتاب الإرث، أبواب موانع الإرث، ب١ ح٩، ١٠، ١١.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة: ١٤/٢٦، كتاب الفرائض والمواريث، ب١٠.٩ ح ١٠.٩.

لا يشتمل، إلّا أنَّها حيث لم تثبت في شيء من مسانيد أصحابنا الإماميّة فلا عبرة بها أصلاً.

وأمّا الثانية فلأنّ الرواية المشتملة عليها وإن كانت من طرقنا، ويكفي في ثبوتها وجودها في الكافي<sup>(۱)</sup>، إلّا أنَّ استفاضة هذا الحديث بدون هذه الزيادة من طرق الفريقين توجب وهناً فيها، وإن كانت أصالة عدم الزيادة مقدّمة على أصالة عدم النقيصة؛ لأنّ تقديمها عليها ليس تعبّدياً صرفاً، بل هو من باب بناء العُقلاء وأبعدية الغفلة بالنسبة إلى الزيادة عن الغفلة بالنسبة إلى النقيصة.

وهذا البناء لا يجري فيها إذا تعدّد الراوي من جانب مع وحدة الآخر \_ كها في المقام \_ ؛ لأنّ غفلة المتعدّد عن سياع كلمة (على مؤمن) في غاية البُعد، هذا مع أنّه يحتمل أن يكون الراوي الواحد زادها من جهة المناسبة بين الحكم والموضوع، وأنّ (المؤمن) هو الذي تشمله العناية الإلهيّة، ويستحقّ أن ينفي عنه الضرر رامتناناً.

### [خلاصة القول في بيان مراد الميرزا]

وعلى أيّ حال: لا أثر لوجود هاتين الكلمتين، ولا يفرق معنى: (لا ضرر ولا ضرار) بزيادتهما ونقصهها.

أمّا كلمة (في الإسلام) فواضح؛ لأنَّها لو لم تكن في ذيل الحديث المبارك لكان المنفيّ أيضاً هو الحكم المجعول (في الإسلام).

نعم، شيخنا الأنصاريّ تتمُّل جعل هذه الكلمة مؤيّدة لمِّا استفاده من

 <sup>(</sup>١) قد اشتهر عن الميرزا محمَّد حسين الغرويّ النائينيّ تثن أنَّه يقول: (إنَّ المناقشة في أسناد
 روايات الكافيّ حرفة العاجز). يلاحظ: معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة: ٨١/١.

١٦٦ | رسالة لا ضرر تقريراً ليحث المحقّق النائينيّ ريخ

الحديث المبارك من حكومة القاعدة على الأحكام المجعولة، ومبعّدة لإرادة النهى من كلمة (لا)(١٠).

ولكنك خبير بأنَّ منشأ اختيار الحكومة على المحتملات الأخر الآتية ليس إلاّ أظهريتها من بين المحتملات، لا لوجود هذه الكلمة، فإنَّها ثابتة في قوله على الا نجش في الإسلام) "، مع أنَّ (لا) في هذا المورد لا يناسب النفي، ولا معنى للحكومة؛ لأنَّ قوله على إلا نجش) أي يحرم تعريف السلعة أو زيادة قيمتها لم غب البها المشترى.

وأين هذا المعنى من الحكومة ورفع الحكم الثابت وضعاً؟ هذا مضافاً إلى أنَّ الحكومة مبنيّة على أن يكون الظرف لغواً ومتعلّقاً بالضرر المنفيّ [٢]، فيكون معنى الحديث أنَّ الضرر في الإسلام ليس [ذاتاً].

وأمّا لو كان الظرف مستقرّاً، كها في (لا نجش في الإسلام) الذي لا شبهة في أنَّ الظرف فيه ظرف للنّفي لا للمنفى فيمكن إرادة النهى منها أيضاً.

وبالجملة: وجود هذه الكلمة وعدمه سيّان في استفادة المعاني المحتملة الآتية من الحديث الشريف.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: رسالة في قاعدة لا ضرر (رسائل فقهيّة): ١١٤

 <sup>(</sup>٢) لم أعثر على هذا النص في كتب الحديث المشهورة، والموجود فيها هو: (لا تناجشوا)
 يلاحظ: معاني الأخبار: ٢٨٤، ووسائل الشّيعة: ١٧/ ٥٤، ب ٤٩ من أبواب آداب التجارة،
 ح٤، وسنن أبي داود: ٣/ ٢١٩ - ٣٤٢٨ وسنن الترمذي: ٣/ ٧٩٥ - ٢٠١٤، وسنن النسائي: ٦/ ٧٧، وسنن ابن ماجة: ٢٧٤٧ - ٢١٧٤، وسنن الدارقطني: ٣/٤١ - ٢١٧٤ وسنن البيهقيّ: ٣٤١٥.

# [بيان زيادة كلمة (على مؤمن)]

وأمّا كلمة (على مؤمن) [٣] فهي أيضاً من جهة الحكومة، وسائر المحتملات وجودها وعدمها سيّان.

نعم، بناءً على ثبوتها لا يشمل الحديث (الضرر على النفس)، و(الضرر على غير المؤمن) من (الذمّيّ) و(المعاهد)، ولكن بعد ما ثبت من الأدلّة الأخرى أنَّ الذمّيّ والمعاهد محقون دمها، ومحترم مالها وعرضها، وثبت أيضاً أنَّ الضرر على النفس محرّم كالضرر على الغير، فلا فرق بين ثبوتها وعدمها لإلحاق (غير المؤمن) بالمؤمن، وإلحاق النفس بالغير، بل حرمة الضرر على النفس قد جعلت أصلاً في بعض الروايات، كما في الوسائل في باب إحياء الموات عن الكلينيّ بسنده إلى أبي عبد الله الخيئة قال: (إنَّ الجار كالنفس غير مضارّ، ولا آثم)(١) مع أنَّ بعض أقسامه يدخل في التهلكة المنهيّ عن إلقاء النفس فيها.

وبالجملة: لا يترتّب على وجود هاتين الكلمتين في ذيل الحديث الشريف كثير فائدة.

-

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ٢٨/٢٥، كتاب الفرائض والمواريث، ب١٢، ح ٢.

# الجهة الثانية في موقع صدوره

والظاهر أنَّه ورد على وجهين:

أحدهما: مستقلّامن دون كونه ذيلاً لقضيّة، وكبرى لصغرى خارجيّة. وثانيها: أنّه ورد كبرى لصغرى خارجيّة، كما في ذيل قضيّة خاصّة.

أمّا الأوَّل فقد نقله شيخنا (مدّ ظلّه العالي) عن دعائم الإسلام، فقال: فيه خبران مرويّان عن الصادق ﷺ يتضمّن كلّ منهما حكاية (لا ضرر ولا ضرار) عن النبي ﷺ "ابلا تعرّض لقضيّة (سمُرة) ونحوها").

وفي الوسائل في باب ثبوت خيار الغبن أيضاً نقل هاتين الجملتين مع زيادة (على مؤمن) (٢) بلا تعرّض لقضية أُخرى، ولكن حيث إنَّ بناء صاحب الوسائل على تقطيع الأخبار فالظاهر أنَّ ما نقله في هذا الباب هو الذي نقله في ذيل قضية (سمُرة) في كتاب إحياء الموات (1).

وعلى أيّ حال وروده مستقلاً على الظاهر ممّا لا إشكال فيه؛ فإنَّ في نهاية ابن الأثير، والتذكرة، والعبارة التي نقلناها عن الوسائل ناقلاً عن الصدوق

<sup>(</sup>١) يلاحظ: دعائم الإسلام: ٤٩٩/٢، و٤٠٥، كتاب القسمة والبنيان، ح١٧٨١، و١٨٠٥.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٤٠ – ٤١)، من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: وسائل الشيعة: ٢٨/١٨، كتاب التجارة، ب١٧، ح ٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٢٩/٢٥، كتاب إحياء الموات، ب١٢، ح ٤.

لم يُذكر في ذيل قضيّته.

وفي الجميع ورد قوله ﷺ: (لا ضرر و لا ضرار) بلا زيادة (على مؤمن)، أو معها بعد ذكر قضية (سمُرة) الذي كان يدخل على دار الأنصاري بغير إذنه، وفي ذيل حديث أبي عبيدة الحدّاء قال ﷺ: (ما أراك يا سمُرة إلّا مضارّاً، اذهب يا فلان، فاقطعها واضرب بها وجهه)(0).

وبالجملة: فورود المتن المذكور ابتداءً، وفي ذيل قضيّة (سمُرة) لا إشكال فيه، إنَّها الكلام في وروده في ذيل قضيّة أُخرى، وقد صرّح الأصحاب بوروده

 <sup>(</sup>١) تما يجدر التنبيه له أن الميرزا تثل لم يصفه بالاستفاضة في هذا المقام، يلاحظ صفحة (٤١)
 من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الكافي: ٥/ ٢٩٢، كتاب المعيشة، باب الضرار، ح٢.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: من لا يحضره الفقيه: ٣/ ١٥٠، كتاب المعيشة، باب المضاربة، ح٩٨٥٩.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: تهذيب الأحكام: ٧/ ١٦٤، كتاب التجارات، باب الشفعة، ح٤.

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: وسائل الشيعة: ٢٥/ ٤٢٧، كتاب إحياء الموات، ب١٢، ح١.

١٧٠ | رسالة لا ضرر تقريراً ليحث المحقّق النائينيّ رَقِ

في موردين آخرين.

أحدهما: في ذيل ثبوت الشفعة، ففي الوسائل: محمّد بن يعقوب، عن محمّد ابن يجيى، عن محمّد بن عبد الله بن هلال، عن عقبة بن خالد، عن أبي عبد الله الشخة، قال: (قضى رسول الله على بالشفعة بين الشركاء في الأرضين والمساكن، وقال: لا ضرر ولا ضرار)(١٠).

وثانيهما: في ذيل كراهة منع فضل ماء البئر، ومنع فضل الماء، ففي الوسائل: (عن محمّد بن عبد الله بن الحسين، عن محمّد بن عبد الله بن هلال، عن عقبة بن خالد، عن أبي عبد الله الخيمة قال: (قضى رسول الله الحيمة أهل المدينة في مشارب النخل أنّه لا يمنع نفع الشيء. وقضى بين أهل البادية أنّه لا يمنع فضل ماء ليمنع فضل كلاء، فقال: لا ضرر و لا ضرار)(١٠).

وفي بعض النسخ بدل (نفع الشيء) (نقع البئر)<sup>(٣)</sup>، فيظهر من أثمّة الحديث أنَّ قوله ﷺ: (لا ضرر ولا ضرار) من تتمّة قوله ﷺ في حكم الشفعة، وهكذا من تتمّة نهيه عن منع نقع البئر، ومنع فضل الماء.

ولكنّه يمكن أن يُقال: إنّ (لا ضرر ولا ضرار) حكم مستقلّ منه هيم. وليس من تتمّة حكمه في الشفعة [٤]، وحكمه في منع نقع البئر، وفضل الماء؛ وذلك من وجوه:

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ٢٥/ ٤٢٠، كتاب إحياء الموات، ب٧، ح ٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٥/ ٤٠٠، كتاب إحياء الموات، ب٥، ح١.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (١٦٥) من هذا الكتاب.

الأوَّل: أنَّ أقضية النبيِّ عِلَيْهِ مضبوطة عند الإماميّة وأهل السنّة والجماعة، وبعد اتفاق ما رواه العامّة عنه عليه مع ما رواه أصحابنا عن أبي عبد الله عليه ، وبعد ورود (لا ضرر) مستقلّا في طريقهم إليه عليه، يحدس الفقيه أنّ ما ورد في طريقنا أيضاً كان مستقلّا، وكان هو بنفسه من أقضيّته عليه من دون أن يكون تتمّة لحديث الشفعة ومنع فضل الماء.

وبالجملة: مقتضى ما نقله شيخنا الأستاذ ننظك عن علّامة عصره شيخ الشريعة الأصبهاني تشخ<sup>(۱)</sup> أنّ أكثر أقضية النبي على مرويّ في مسند أحمد بن حنبل، وأوَّل من رواه عنه على هو عُبادة بن الصامت الذي هو من خيار الصحابة، وأنَّ كثيراً منها أو جلّها مرويّة في كتبنا عن الصادق للله وأوَّل من رواه عنه على هو عُقبة بن خالد، وحيث إنَّ المرويّ عن عُبادة كان (لا ضرر ولا ضرار) قضاء مستقلًا فإذا عرضنا ما رواه عُقبة من تلك الأقضية - المتفرّقة في كتب أصحابنا على الأبواب - على ما رواه ابن حنبل عن عُبادة مجتمعة وجدناه موافقاً له بألفاظه، سوى أنَّ ما روي عن عُقبة جعل (لا ضرر) في ذيل قضائه على الماشفعة وقضائه بين أهل المدينة ومشارب النخل، وقضائه بين أهل البادية وصاحب الماشية.

وأمّا ما روي عن عُبادة فهو من الأقضية المستقلّة، ومن التوافق بينهها يحدس الفقيه<sup>(٢)</sup> أمرين:

<sup>(</sup>١) يلاحظ: قاعدة لا ضرر (لشيخ الشريعة): ٣٨- ٤٠.

<sup>(</sup>٢) هذا هو عين البيان الذي ذكره شيخ الشريعة الأصفهاني، وارتضاه الميرزا في المقام، إلَّا أنَّ

أحدهما: أنَّ هذه الأقضية كها كانت مجتمعة في رواية عُبادة كانت كذلك أيضاً في رواية عُقبة، وإنَّها فرّقها أصحاب الحديث على الأبواب [٥] على ما هو ديدنهم من ذكر ما يرتبط بذاك الباب دون مجموع الحديث.

والثاني: عدم وجود هذا الذيل في حديث الشفعة، ومنع فضل الماء في رواية عُفية، بل كان قضاء مستقلاً، وكان من الجمع في الرواية لا في المرويّ. وظاهر السياق وإن كان هو الجمع في المرويّ إلّا أنَّ هذا ظهور لم يخبر به عُقبة، وإنّا استفاده أثقة الحديث من الجمع في الرواية، وهو يرتفع بأدنى تأمّل فيها رووه عن عُبادة، بل يشهد اجتماع الأقضية في رواية عُقبة أيضاً كون الراوي عن عُمد بن عبد الله بن هلال، بل على ما تتبعت يكون الراوي عن محمّد بن عبد الله بن والراوي عن محمّد بن الحسين، والراوي عن محمّد بن

وكيف كان، فهذا الظهور السياقيّ حجّة مع عدم قيام أمارة على خلافه، ويكفي في الأمارة على خلافه تطابق ألفاظ القضايا المرويّة عن الفريقين؛ فإنَّ منه يستكشف كون (لا ضرر و لا ضرار) من القضايا المستقلّة.

الثاني: أنَّه لو كان من تتمَّة قضية أُخرى في رواية عُقبة لزم خلوّ رواياته الواردة في الأقضية عن هذا القضاء [٦] الذي هو من أشهر قضاياه ﷺ؛ لأنَّه

الأصفهاني عبّر بالوثوق، أي عند المقارنة والتوافق بينهها يحصل الوثوق بأنّ حديث (الشفعة) و(منع فضل الماء) لم يكن مذيّلاً بنفي الضّرر، بينها نجد الميرزا عبّر (بالحدس)، فلاحظ.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: الكافي: ٢٨٠/٥، كتاب المعيشة، باب الشفعة، ح٤.

لو كان تتمّة لقضيّة أُخرى لا يصحّ عدّه من قضاياه عليه مستقلّا.

الثالث: أنّ كلمة (لا ضرار) على ما سيجيء من معناها لا تناسب [٧] حديث الشفعة، ومنع فضل الماء<sup>(۱)</sup>.

الرابع: أنّه لا شبهة أنَّ بيع الشريك وكذا منع فضل الماء ليس ممّا يترتب عليه الضرر، مع أنَّه من العناوين الثانويّة المترتبة على العناوين الأوّليّة، فإنَّ الضرر إمّا عنوان ثانويّ للفعل، كها هو كذلك خارجاً، أو للحكم الشرعيّ من حث كه نه كالعلّة التكوينيّة له.

وبالجملة: ليس الضرر من العناوين الأوّليّة؛ لعدم وجود مصداق له ابتداء، وإنَّما يكون دائماً معلولاً لمصداق كلّيّ طبيعيّ من العناوين الأوّليّة، فإذا كان كذلك فلا بُدَّ أن يكون هذا الحكم المعلّل به علّة خارجيّة لهذا العنوان الثانويّ، كالاطّلاع على أعراض الناس، كما في قضيّة (سمُرة)، ولزوم العقد الغنبرّ، ونحو ذلك.

ولا إشكال أنّ بيع الشريك ليس مقتضياً للضّرر فضلاً عن أن يكون علّة له، مع أنّه لو كان علّة له فلازمه عدم لزوم البيع لا ثبوت حقّ الشفعة، وهكذا منع فضل الماء لا يُوجب الضرر. نعم، لا ينتفع الممنوع، وليس عدم النفع ضرراً.

وبالجملة: تعليل ثبوت الشفعة وكراهة منع فضل الماء بالضرر لا يستقيم أصلاً، فمنه يستكشف عدم كونه من تتمّة الحديثين.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٤٢) من هذا الكتاب.

إن قلت: عدم استقامة كونه علّة للحكم لا يكشف عن عدم كونه في ذيل الحديثين؛ لإمكان أن يكون علّة للتشريع.

قلتُ: نعم، وإن كان على فرض وروده في ذيلهما لا مناص عن كونه علّة للتشريع، كاختلاط المياه بالنسبة إلى جعل العدّة (() والحرج بالنسبة إلى جعل العدّة (() والحرج بالنسبة إلى جعل الطهارة للحديد (() إلّا أنَّ كونه علّة للتشريع أيضاً بعيدٌ؛ لأنّ وقوع الضرر على الشريك الممنوع من فضل الماء اتفاقي، وعلّة التشريع وإن لم يعتبر كونها دائمًا ولكنّة يعتبر أن تكون غالبيّة أو كثيرة الاتفاق، فإنَّ الضرر الاتفاقيّ ليس بتلك المنابة من الأهميّة بحيث يجعل له حكم كلّ لئلًا يقع الناس فيه.

إلّا أن يُقال: إنَّ مناطات الأحكام غير معلومة، فلعلَ سدَّ باب الضرر ولو في مورد صار منشأ لجعل الحكمين مطلقاً.

وكيف كان، فعلى فرض اقتران حديثي الشفعة، ومنع الفضل بهذا الذيل لا بُدَّ من جعله حكمة للتشريع؛ لأنَّه لو كان هذا الذيل بمساقي واحد في موارده الثلاثة، وكان كبرى كليّة لها، وكانت هذه الموارد بأجمعها من صغرياتها، لزم إشكالات غير قابلة الدفع، فلا محيص عن الالتزام بالفرق بين الموارد، وهو جعله كبرى كليّة في قصّة (سمُرة)، وحكمة لتشريع الحكم الإلزاميّ في باب الشفعة، ولتشريع الحكم غير الإلزاميّ في باب منع فضل الماء.

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى تشريع مسألة (مدّة العدّة) لحفظ الأنساب وعدم اختلاط المياه، كما أشار إليه
 الشيخ الصدوق في علل الشرائع: ٥٠٧ ٥٠٠، ٢٧٧، فلاحظ.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الروايات الواردة في مقام تشريع طهارة الحديد لدفع الحرج، فلاحظ.

توضيح الإشكالات: أنَّه لو كان كبرى كلِّية في الموارد الثلاثة، لزم:

أوّلاً: هدم أساس الحكومة وسائر المعاني المذكورة في الحديث المبارك؛ لأنّه لا ريب أنَّ منع فضل الماء المملوك ليس إلّا على نحو الكراهة دون الحرمة، ولا شبهة أيضاً أنَّ الصغرى لا بُدَّ أن تكون قطعية الاندراج في الكبرى، ولازم هاتين المقدّمتين أن يكون (لا ضرر) مستعملاً في القدر المشترك بين الحكم الإلزاميّ وغيره، نظير صيغة الأمر المستعملة في القدر المشترك بين الطلب الإلزاميّ وغيره، فلا يمكن استفادة نفي الحكم بلسان نفي الموضوع، ولا نفي الخرم الضرريّ، ولا نفي الضرر غير المتدارك، ولا النهي.

وثانياً: يلزم ارتفاع الأحكام المجعولة إذا كان جعلها من معدّات الضرر ومن المقدّمات البعيدة له، فإنَّ بيع الشريك بنفسه ليس ضررياً لا حقيقة ولا عوفاً، بل استلزام بيع الشريك الضرر على شريكه نظير استلزام استخراج الحديد من المعدن قتل المقتول بالسيف، واستلزام استخراج الرصاص منه قتل المقتول بالشقرر، لا العلّة له.

وبالجملة: قد تقدّم أنَّ الضرر من العناوين الثانويّة للأفعال، فلا بُدَّ أن يكون تربّه على معنونه تربّب المعلول على علّته، كتربّب الضرر على دخول دار الغير بلا إذن منه، لا كتربّب الضرر على الماشية بمنع فضل الماء، وتربّب الضرر على الشريك ببيع شريكه، وإلّا لزم تأسيس فقه جديد.

وثالثاً: مقتضى كون الموردين متيقّن الاندراج تحت الكبرى هو التعدّي إلى ما يشاركها في مناط الاندراج تحتها؛ لأنَّ بعد الالتزام أنَّ كلّ ما استلزم الضرر ولو بوسائط عديدة فهو مرفوع، فيلحق بمسألة الشفعة سائر صور بيع الشريك، بل يلحق بها غير البيع أيضاً، ويلحق بالماشية الزرع وغيره، وفي الزرع وإن قيل بالإلحاق بها ـ على ما نُقل عن المبسوط (١٠ ـ إلّا أنّه لا يمكن إلحاق غيره بها، بأن يُقال: كلّ ما يستلزم من منع المالك فضول ماله ضرراً على الغير فهو مرفوع، فإنّ الالتزام به يستلزم فقهاً جديداً كاستلزامه على الإشكال السابق.

والفرق بين هذا المحذور والمحذور السابق هو أنَّ التعدّي إلى سائر الموارد على الوجه السابق إنَّما هو من طرف الموضوع، ومن حيث أُخذ الضرر بالعنوان الأعمّ من العلّة والمعدّ مرفوعاً، وعلى هذا الوجه من طرف الحكم المستفاد من النفى، فتدبّر جيّداً.

وهذه الإشكالات مندفعة بها ذكرنا من أنَّه على فرض ورود (لا ضرر ولا ضرار) في ذيل حديثي الشفعة ومنع فضل الماء [ف]لا محيص عن كون (نفي الضرر) حكمة للتشريع، لا علّة للحكم، ولا يلزم محذور، ولا توهّم إشكال، إلّا أمران:

الأوَّل: أنَّه كيف يكون عنوان واحد تارة علّة للتَشْريع، وأُخرى بنفسه من المجعولات الشرعيّة، مع ما بينهها من التباين والتنافر على ما بيّنا في مبحث العامّ والخاصّ.

وإجماله: أنّ علّه التشريع ما لا يمكن للمكلّف إحرازه، وتمييز المورد المشتمل على العلّه عمّا لا يشتمل عليها، ولذا لا يمكن جعله حكماً تكليفيّاً

<sup>(</sup>١) يلاحظ: المبسوط في فقه الإماميّة: ٣٨١/٣.

ملقى إلى المكلّف، وهذا بخلاف المجعول الشرعيّ، فإنَّه هو الذي يلقى إلى المكلّف، ويكلّف بفعله أو تركه؛ لكونه مقدوراً له إمّا ابتداء أو بالواسطة، ويميّز مورد تحقّقه عن غيره(١).

والثاني: أنّه لو دار أمر الشيء بين كونه علّة للتشريع، وكونه مجعولاً شرعيّاً، فالأصل هو الثاني، فكيف يترك هذا الأصل في المقام، ويحكم بكون (لا ضرر) علّة للتشريع في باب الشفعة، ومنع فضل الماء.

ولكنّك خبير باندفاعهما:

أمّا الأوَّل فلأنَّ العنوان الواحد لوكان من العناوين الأوّليّة، وكان بالنسبة لل مصاديقه متواطياً لما صحّ إرادة علّة التشريع منه تارة، ومجعولاً شرعيًا أخرى، وأمّا لو كان من العناوين الثانويّة وكان مشكّكاً بالنسبة إلى مراتبه والمصاديق المندرجة تحته ـ بأن يكون مسبباً توليديّاً ومقدوراً بالواسطة تارة، وأثراً إعداديّاً أخرى \_ فلا مانع من أن يجعل مجعولاً شرعيًا في مورد، وحكمة للتشريع في مورد آخر، ومجرّد اتحاد اللفظ لا يمنع عن وروده بكلا اللحاظين؛ لأنّه في أحد الموردين يجعل حكماً شرعيًا وملقى إلى المكلف، ويطلب منه فعله والتبريد ونحوهما، وفي المورد الآخر يجعل حكمة للتشريع، كما في سائر موارد حكم التشريع وعلله.

وضابطه أن يكون هو بالنسبة إلى الأثر المرغوب من المعدّ دون الجزء

<sup>(</sup>١) يلاحظ: أجود التقريرات: ٢٨٧/٢.

الأخير من العلَّة التامَّة، بل يكون الجزء الأخير من العلَّة أمراً غير اختياريّ يكون هو الواسطة بين الأمر الاختياريّ والأثر المترتّب على مجموع الأجزاء.

ثمّ إنَّه لو جعل الضرر حكمة للتشريع أمكن اختلاف الحكم الذي شرّع؛ لعدم ورود الضرر أحياناً، فقد يكون حكماً وضعيًا كما في الشفعة، وقد يكون تكليفاً غير إلزاميّ وعلى جهة الرجحان والفضل، كما في النهي عن منع فضل الماء.

وعلى هذا، فلا يلزم استعال (لا ضرر) في القدر المشترك بين الحكم الوضعي وغيره، نظير الطلب المشترك بين اللزوم وغيره، ولا في القدر المشترك بين كونه مجعولاً شرعياً بنفسه وحكمة للتشريع، بل استعمل في كلَّ موردٍ بمعنى يباين ما استعمل في مورد آخر، ولا محذور فيه؛ لما ظهر أنَّ مجرّد اتّحاد التعبير ليس مانعا عن استعاله في المعاني المتباينة، كما هو الشأن في كلَّ مشكّك.

وأمّا الثاني فلأنَّ الأصل فيها ورد من الشارع وإن كان يقتضي أن يكون هو الحكم المجعول \_ لا الحكمة وبيان الخواصّ والغايات المتربّبة على الأفعال؛ لأنَّ وظيفة الشارع هي التشريع \_ إلّا أنَّ مستند هذا الأصل هو الظهور السياقيّ، وهو يرتفع بأدنى ظهور على خلافه، ولا سيّما في مثل المقام الذي يمتنع جعله حكماً شرعياً في الموردين ثبوتاً وإثباتاً.

أمّا ثبوتاً فلِيها هو المشاهد بالعيان أنَّ بيع الشريك ليس علّة لترتّب الضرر على شريكه، ولا منع فضل الماء علّة لترتّب الضرر على الماشية، بل غاية ما هما عليه أن يكونا من المقدّمات الإعداديّة للصّرر، نظير ما ذكونا من أنَّ استخراج الحديد من المعدن من المقدّمات الإعداديّة للقتل، فإذا كانا من المعدّات فلا يمكن جعل الضرر المترتّب عليهما أحياناً من الحكم المجعول بحيث يرد النهي عليه، بل لا محيصّ عن جعل عدم ترتّبه من علل تشريع الشفعة وكراهة منع فضل الماء.

وأمّا إثباتاً فلأنّ ضابط كون العنوان مجعولاً شرعيّاً وكونه بمنزلة الكبرى لمورده لا حكمة للتّشريع أن يكون المورد مندرجاً فيه موضوعاً وحكياً.

أمّا موضوعاً فبأن يكون مصداقاً خارجيّاً له، وفرداً تكوينيّاً منه، كقوله: (لا تشرب الخمر لأنَّه مسكر)، فإنَّ الخمر من المصاديق الخارجيّة للمسكر بحيث لو لم يكن هذا التعليل أيضاً لكان مندرجاً تحته.

وأمّا حكماً، فهو على أحد وجهين:

إمّا بأن يكون ذكر المورد لمجرّد تحقّق الموضوع، والعامّ مسوقاً لبيان حكمه، كما في أخبار الاستصحاب، فإنّ قوله: (فهل عليّ أن أغسله)<sup>(۱)</sup> بمنزلة الموضوع، وقوله للنّك: (لا، لأنّك أعرته إيّاه وهو طاهر)<sup>(۱)</sup> سيق لبيان حكمه، وهكذا في قضية (سمُرة)، ونحو ذلك من العمومات الواردة بعد تحقّق بعض مصاديقها.

وإمّا بأن يكون الحكم الوارد على المورد متعقّباً بحكم عامّ، كما في قوله: (أكرم زيداً؛ لكونه عالماً، ولا تشرب الخمر؛ لكونه مسكراً).

ولا شبهة أنَّ (لا ضرر) على فرض وروده في ذيل حديثي (الشفعة) (ومنع

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ٣/ ٥٢١/ أبواب النجاسات ب٧٤، ح ١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

#### ١٨٠ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائيني عَيْر

فضل الماء) لا يمكن أن يكون بمنزلة الكبرى الكلّية للموردين؛ لخروجها عنه موضوعاً وحكاً.

أمّا موضوعاً فلعدم كونها مصداقين خارجيّين منه؛ لما عرفت أنّها من المقدّمات البعيدة منه، بل ولو فرض تحقّق الضرر دائماً من بيع الشريك، ومنع فضل الماء إلّا أنّه من باب الاتفاق أيضاً لا العلّية، وذلك لوضوح أنّه لا مناسبة بين البيع والضرر، ولا بين منع فضل الماء والضرر، فلا يمكن أن يكون الضرر عنواناً ثانويّاً لها، كما في التطهير والغسل ونحو ذلك من العناوين المترتّبة على أسبامها الخارجيّة والمحصّلات التوليديّة.

وأمّا حكماً فلما عرفت أنّه على أحد وجهين، وكلٌّ منهما لا يجريان في الضرر في الموردين على أيّ معنى أُريد من (لا ضرر) سواء قبل بأنّه لبيان حرمة الإضرار، أو أنَّ الضرر غير المتدارك غير مجعول، أو كان نفي الحكم بلسان نفي الموضوع، أو كان لنفي الحكم الضرريّ<sup>()</sup>.

أمّا على الأوّلين فواضح؛ لأنّه لو لم يرد قوله على: (لا ضرر ولا ضرار) في ذيل حديثي الشفعة ومنع فاضل الماء، بل ورد حكماً مستقلًا لا يكاد يُستفاد منه حكم الشفعة وفاضل الماء؛ لأنّه لا مناسبة بينها، مع أنّها لو كانا محكومين بهذا الحكم لكان اللازم استفادة حكمها من مجرّد قوله على: (لا ضرر)كاستفادة وجوب إكرام (زيد العالم) من (أكرم العلماء)، وحرمة (شرب الحمر) من (لا تشرب المسكر)، واستفادة حرمة (نقض اليقين بالطهارة) من قوله لملكة: (لا

<sup>(</sup>١) يأتي بيان هذه الأقوال في صفحة (١٨٦) وما بعدها من هذا الكتاب.

تنقض اليقين بالشكّ)(١).

وهذا الإشكال وإن كان في الحقيقة إشكالاً في الموضوع ولكنّه على فرض صدق (الضرر) على الموردين أيضاً نقول: لا يمكن استفادة هذين الحكمين من نفس (لا ضرر) على فرض عدم تصريحه على ببوت حق الشفعة وكراهة منع فضل الماء؛ لعدم المناسبة بين حرمة الإضرار أو وجوب تدارك الضرر وثبوت حق الشفعة وكراهة منع فضل الماء وإن سلّمنا السببية التامة بين بيع الشريك ومنع فضل الماء ولزوم الضرر على الشريك الآخر والماشية.

وأمّا على الأخيرين اللذين مرجعها إلى حكومة (لا ضرر) على الأحكام المجعولة، فلعدم المناسبة أيضاً بين الحكومة وهذين الحكمين؛ لأنَّ مقتضى الحكومة في الأوَّل فساد البيع وخروج فاضل الماء عن تحت استيلاء مالكه، لا ثبوت خيار الشفعة للشّريك الذي مرجعه إلى إمضاء الضرر الوارد من بيع الشريك مع تداركه بالخيار الذي قد يتدارك به الضرر وقد لا يتدارك، كما عند إعسار من له الأخذ بالشفعة. وفي الثاني الحكم بكراهة منع فضل الماء ومرجوحية الإضرار على الماشية الذي مرجعه أيضاً إلى إمضاء الضرر من دون

وبالجملة: على فرض اقتران الحديثين الشريفين عند صدورهما عنه ﷺ بهذا الذيل فلا بُدَّ من حمله على حكمة التشريع، ولا يصحّ جعله كبرى كلَّية لمورده، فينحصر مدرك القاعدة على هذا بها هو المستفيض صدوره كبرى كلَّية

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ١/ ٢٤٥، أبواب نواقض الوضوء ب ١، ح ١.

١٨٢ | رسالة لا ضرر تقريراً ليحث المحقّق النائينيّ رخ

منه بي في قصة (سمُرة بن جندب)، فإنَّ هذه القضية هي التي تسلم عن جميع المناقشات؛ لكون المرور على الأنصاري بغير إذن منه - الموجب لهتك عرضه من أعظم أفراد الضرر، فيكون صغرى لهذه الكبرى، ومندرجاً فيها موضوعاً وحكاً بأي معنى من المعانى الآتية للحديث.

#### الجهة الثالثة

## في فقه الحديث الشريف

وقد اختلفت تعبيرات اللغويّين وشرّاح الحديث في تفسير كلَّ من (الضرر) و(الضرار)، ففي الصحاح: (الضرّ خلاف النفع، وقد ضرّه وضارّه بمعنى [واحد]، والاسم الضرر، ثمّ قال: والضرار: المضارّة)().

وعن المصباح: (ضرّه يضرّه من باب قتل إذا فعل به مكروهاً. وأضرّ به يتعدّى بنفسه ثلاثياً وبالباء رباعياً، والاسم الضرر، وقد يُطلق على نقص في الأعمان، وضارّه يضارّه ضراراً يعنى ضرّه)(٢٠).

وفي القاموس: (الضرر ضد النفع، وضاره يضاره ضراراً ثم قال: والضر سوء الحال، ثم قال: والضرر الضيق)(٢٠).

وفي نهاية ابن الأثير: في الحديث (لا ضرر ولا ضرار في الإسلام) الضرر ضدّ النفع، (ضرّه يضرّه ضرّاً وضراراً)، (وأضرّ به يضرّه إضراراً) فمعنى قوله (لا ضرر) أي لا يضرّ الرجل أخاه بأن ينقصه شيئاً من حقّه، والضرار فعال من الضر، أي لا يجازيه على إضراره بإدخال الضرر عليه. والضرر فعل الواحد والضرار فعل الاثنين، والضرر ابتداء الفعل، والضرار الجزاء عليه، وقيل

<sup>(</sup>١) الصحاح: ٧٢٠- ٧٢٠، مادّة (ضرر).

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير: ٢/ ٦.

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط: ٢/ ٧٥.

الضرر: ما يضرّ صاحبك، وتنتفع أنت به، والضرار: أن تضرّه من غير أن تنتفع. وقيل: هما بمعنى واحد والتكرار للتّأكيد)''.

وفي (مجمع البحرين) \_ الذي هو في مصنفاتنا كنهاية (ابن الأثير) في مصنفات العامة من كتب التفسير\_قال: (وفي حديث الشفعة قضى رسول الله يشيئ بالشفعة بين الشركاء في الأرضين والمساكن، وقال: (ولا ضرر ولا ضرار في الإسلام) ثمّ فسّر الكلمتين بها فسّرهما به ابن الأثير بأدنى تفاوت في العبارة) (٢٠٠ فراجعه.

والمتحصّل من مجموع هذه الكلمات ومن موارد الاستعمال أنَّ الضرر: عبارة عن فوت ما يجده الإنسان من نفسه وعرضه وماله وجوارحه، فإذا نقص ماله وطرف من أطرافه بالإتلاف أو التلف أو زهق روحه أو هتك عرضه بالاختيار أو بدونه يُقال: إنَّه تضرّر به، بل يعدّ عرفاً عدم النفع \_ بعد تماميّة المقتضى له \_ من الضرر أيضاً.

وأمّا الضرار: فهو وإن كان من مصادر باب المفاعلة، والأصل فيه أن يكون بين اثنين، ولذا فسّره ابن الأثير به، إلّا أنَّ الظاهر، بل المتعيّن في أغلب موارد استعاله أن يكون بمعنى الضرر، كقوله عزّ من قائل: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِداً ضِراراً وَ كُفُراً وَ تَفْرِيقاً بَيْنَ المُؤْمِنِينَ﴾ (٣) وقوله: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النساءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلا تُمْسِكُوهُنَّ

<sup>(</sup>١) النهاية في غريب الحديث والأثر: ٣/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) مجمع البحرين: ٣/ ٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: الآية، ١٠٧.

ضِراراً لِتَعْتَدُوا﴾(١)، وعلى هذا فيمكن أن يكون في المقام للتأكيد.

وعلى أيّ حال لم يُستعمل في المقام على معنى باب المفاعلة، ولا بمعنى الجزاء على الضرر؛ لأنَّه لم يرد من الأنصاريّ ضرر على (سمُرة)، ولا وقع مضارّة بينها، فتفسر الحديث بفعل الاثنين، أو الجزاء على الضرر لا وجه له.

ويحتمل قريباً أن يكون استعمال (لا ضرار) هنا بعناية أخرى، وهي العناية الموجبة لخطابه على للمشرة) بقوله على (إنّك رجل مضاز) (")، وهي عبارة عن إضرار ذلك الشقي بإضراره على الأنصاريّ على ما يظهر من متن الحديث، فقوله على (إنّك رجل مضاز) وإن أمكن أن يكون بمعنى (إنّك رجل مضرّ)، كما في قوله عزّ من قائل: ﴿لا تُضَارّ واللّه في يوللها) (") إلّا أنّ إصراره على الإضرار كأنّه صار بمنزلة صدور الفعل بين الاثنين منه، وكأنّه اتصف بهذا الوصف؛ فإنّ أغلب موارد استعمال اسم الفاعل من باب المفاعلة هو أن يكون صدور المبدأ نعناً للفاعل، كما يُقال: (زيد محارب أو مماطل أو مقاتل)، قال الله سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَخُرُجُ سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَخُرُجُ مِنْ الله الله عِلْ الله المناعلة المؤلّد الله المناعلة على المناعلة المناعلة الله المناعلة الله الله المناعلة الله المناعلة المناع

(١) سورة البقرة: الآية، ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٥/ ٣٩٤، كتاب المعيشة، باب الضرار، ح ٨.

أقول: هذه الرواية هي التي وجد فيها قيد (على مؤمن) الذي مرّ الكلام فيه من المصنَّف نتلًا.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: الآية، ١٠٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: الآية، ٩٥.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء: الآية، ١٠٠.

١٨٦ | رسالة لا ضرر تقريراً ليحث المحقّق النائينيّ ﷺ

الحُرام كَمَنْ آمَنَ بِاللهُ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجاهَدَ فِي سَبِيلِ اللهُ ﴾ (١٠).

وبالجملة: محتمل قريباً أن يكون (لا ضرار) لبيان نفي تعمد الفرر والإصرار عليه، ويؤيد ذلك ما رواه هارون بن حزة الغنوي، عن أبي عبد الله لللله في بعير مريض اشتراه رجل بعشرة دراهم، وشاركه الآخر بدرهمين بالرأس والجلد، فقضى إن برأ البعير وبلغ ثهانية دنانير، فقال للله : (لصاحب الدرهمين خس ما بلغ، فإن قال: أُريد الرأس والجلد، فليس له ذلك، هذا الضرار...إلخ) "، فإن ظاهر هذه الرواية أنّه استعمل الضرار في التعمد على الضرر والقصد إليه، كها في قضة (سمُرة).

فحاصل الفرق بين الضرر والضرار أنَّه لو كان حكم أو فعل يلزم منه الضرر من دون تعمّد وإصرار عليه فهو الضرر، وأمّا إن كان عن قصد إلى ورود الضرر وتعمّد عليه فهو الضرار.

### [البحث في مفاد الجملة التركيبيّة]

وكيف كان، فليس اختلاف معناهما أو كون الثاني تأكيداً للأوَّل ممّا يهمّ الفقيه كثيراً، وإنَّما المهمّ البحث عن مفاد الجملة التركيبيّة، فالأولى صرف العنان إليه، فنقول: قد ذكروا فيه وجوهاً، وقال بكلّ قائل:

الأوَّل: إبقاء النفي على حقيقته، وكون المنفيّ هو الحكم الضرريّ، ومرجعه إلى نفي الحكم الذي يوجب ثبوته ضرراً على العباد، سواء كان الضرر ناشئاً من

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: الآية، ١٩.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٥: ٢٨٠/ كتاب المعيشة، باب الشفعة، ح٤.

نفس الحكم - كما في لزوم العقد وسائر الأحكام الوضعية - أو باعتبار متعلقه - كالوضوء الضرريّ وغيره من الأحكام التكليفية - وقد نسب هذا الوجه إلى فهم الأصحاب<sup>(۱)</sup>، واختاره شيخنا الأنصاريّ تتؤ<sup>(۱)</sup>، وهذا هو المختار، كها سنبيّن وجهه<sup>(۱)</sup>.

الثاني: إرادة النهي من النفي، ومرجعه إلى تحريم الإضرار.

وهذا هو الذي يظهر من كلمات اللغويين<sup>(1)</sup>، وشرّاح الحديث كما تقدّم [في] عبائرهم، فإنّ قول ابن الأثير في تفسيره: (بأن لا يضرّ الرجل أخاه) وما يقر ب من ذلك يو جعر إلى النهى عن إضر ار الغير.

لكن يمكن أن يستظهر منهم ـ حيث أوردوا تفاسيرهم بصيغة المضارع المنفيّ دون النهى ـ أنّهم بصدد تفسير المنفيّ دون النفي.

وكيف كان، فقد اختار ذلك صاحب العناوين<sup>(٥)</sup>، وأصرّ عليه شيخ الشريعة الأصفهانيّ بيمّثا، وبالغ الثاني في استظهار هذا المعنى محتجاً بنظائره ممّا ورد في الكتاب والسنة مدّعياً ظهورها في النهى أيضاً<sup>١١٨</sup>.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٨٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: فرائد الأُصول:٢/٤٣٤، رسائل فقهيّة: ١١٤.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٢٠٢) من هذا الكتاب.

 <sup>(</sup>٤) يلاحظ: الصحاح: ٢/ ٧١٩، مادة (ضرر)، المصباح المنير: ٢/ ٦، القاموس المحيط: ٢/
 ٥٧، النهاية في غريب الأثر: ٣/ ١٧٢، بجمع المحرين: ٣/ ٣٧٣.

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: عناوين الأصول: ١/ ٣١٠.

<sup>(</sup>٦) يلاحظ: قاعدة لا ضرر (لشيخ الشريعة): ٢٩، الفصل التاسع.

١٨٨ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائيني رخر

ولكنك خبير بأنَّ مجرّد دعوى التبادر وظهور هذا المعنى في سائر التراكيب ـ على فرض تسليمه ـ لا يثبت المدّعى، مع منع إرادة النهي من سائر التراكيب أيضاً.

نعم، لو لم يمكن إرادة المعنى الأوَّل، ولا ما يرجع إليه من المعنى الثالث، فيتعيّن ذلك.

الثالث: نفي الحكم بلسان نفي الموضوع، كما في قوله عليه: (لا رهبانية في الإسلام)(١) ونحو ذلك، ومرجع هذا المعنى إلى أنَّ الموضوع الضرريّ لا حكم له، واختار ذلك المحقق الخراسانيّ تئز ورتّب على هذا آثاراً(١٠):

منها: عدم حكومة (لا ضرر) على الاحتياط العقليّ، فقال في الكفاية في المقدّمة الرابعة من الانسداد: (وذلك لم حقّقناه في معنى ما دلّ على نفي الضرر والعسر من أنَّ التوفيق بين دليلها ودليل التكليف والوضع المتعلّقين بها يعمّهها هو نفيها عنها بلسان نفيها، فلا يكون له حكومة على الاحتياط العسر إذا كان بحكم العقل؛ لعدم العسر في متعلّق التكليف، وإنَّها هو في الجمع بين محتملاته احتياطاً.

نعم، لو كان معناه نفي الحكم الناشئ من قبله العسر \_كما قيل (٣) \_ لكانت قاعدة نفيه حاكمة على قاعدة الاحتياط) (٤).

<sup>(</sup>١) يلاحظ صفحة ( ٦٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: كفاية الأُصول: ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) القائل هو الشّيخ الأنصاري تتن ، يلاحظ: فرائد الأُصول: ٢/ ٤٦٠ -٤٦٢.

<sup>(</sup>٤) كفاية الأصول: ٣١٣.

ومنها: ما أفاده في حاشيته على مكاسب الشيخ الأنصاريّ في شرح قوله في خيار الغبن: (بأنّ انتفاء اللزوم وثبوت التزلزل في العقد لا يستلزم ثبوت الخيار للمغبون(١١)(ته.

فقال: (هذا إذا كان المرفوع بحديث (لا ضرر) الحكم الناشئ منه الضرر، وأمّا إذا كان المرفوع ما كان للضّرر من الحكم مع قطع النظر عن هذا الحديث[كما استظهرناه في البحث، وفيها علّقناه على البراءة] كان المرفوع في المعاملة الغبنيّة وجوب الوفاء بها، وهو يستلزم جوازها، كما لا يخفي)(٢٠).

نعم، لا يستلزم ثبوت الخيار الحقّي.

وبالجملة: فحاصل ما أفاده تثثر في مقابل أستاذه شيخنا الأنصاري تثثر هو أنَّ الشيخ تثثر يعتر عن مفاد (لا ضرر) بأنّ الحكم الضرريّ لا جعل له، وهو يعتر عنه بأنَّ الموضوع الضرريّ لا حكم له، ونحن بيّنا في باب (الانسداد)<sup>(1)</sup>، وفي (خيار الغبن)<sup>(0)</sup> بأنَّه لا فرق بين هذين التعبيرين في الأثر على فرض صحّة ما أفاده، وسيجيء في المقام<sup>(1)</sup> أنَّ نفي الحكم بلسان نفي الموضوع ممتنع في (لا ضرر ولا ضرار).

<sup>(</sup>١) في الأصل (في العقد) بدل (للمغبون) وما أثبتناه من المصدر.

<sup>(</sup>٢) كتاب المكاسب: ١٦١/٥.

<sup>(</sup>٣) حاشية كتاب المكاسب: ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: فوائد الأصول: ٣/ ٢٦٣.

<sup>(</sup>٥) بلاحظ: منبة الطالب: ٢/ ٦٢.

<sup>(</sup>٦) يلاحظ: صفحة (٢٠١) من هذا الكتاب.

## ١٩٠ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيّ ﷺ

الرابع: أن يكون كناية عن لزوم التدارك، أي الضرر المجرّد عن التدارك منفيّ، وهذا المعنى نسبه شيخنا الأنصاريّ نتئ إلى بعض الفحول، وقال بعد ما اختاره من المعنى: (ثمّ إنّ أردأ الاحتمالات هو الثاني، وإن قال به بعض الفحول؛ لأنّ الضرر الخارجيّ لا ينزّل منزلة العدم بمجرّد حكم الشارع بلزوم تداركه، وإنّا المنزل منزلة الضرر المتدارك فعلاً) إلى آخر كلامه تثمّن (۱۱).

ولا يخفى أنّ ما أفاده من أنّ هذا الوجه أردأ الاحتمالات هو الحريّ بالتحقيق، خصوصاً لو أراد بعض الفحول من لزوم التدارك ـ الذي ادّعى كونه معنى كنائيّاً أو مدلولاً التزاميّاً لنفي الضرر والضرار ـ مجرّد وجوبه تكليفيّاً على المضرّ دون اشتغال ذمّته به؛ لأنَّ مجرّد حكم الشارع بوجوب تدارك الضرر تكليفاً غير موجب لعد الضرر الواقع بمنزلة العدم فيُقال: (لا ضرر ولا ضرار)، وعلى فرض استفادة الوضع منه أيضاً يكون هذا الوجه أردأ الوجوه؛ لأنَّه على هذا يكون (لا ضرر) مدركاً لقاعدة فقهية لا عين لها ولا أثر في كلمات الأصحاب، لأنَّه لم يُعهد من واحد منهم عدّ الضرر من أحد أسباب الغرامة، كعدهم (الإتلاف) و (التلف) في بعض المقامات منها.

وبالجملة: مع ورود صحيحة الكنانيّ<sup>(١)</sup> ورواية الحلبيّ الصريحتين في أنّ من أضرّ بشيء من طريق المسلمين فهو له ضامن<sup>(١)</sup> لم يعدّوا الإضرار من

<sup>(</sup>١) رسائل فقهية: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: وسائل الشيعة: ٢٩/ ٢٤١، من أبواب موجبات الضمان، ب٨، ح٢.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: المصدر السابق: ٢٤٣/٢٩، من أبواب موجبات الضمان، ب٩، ح١.

أسباب الضهان، وإنَّما حكموا بالضهان على من حفر بئراً في طريق المسلمين ونحوه من باب الإتلاف بالتسبيب؛ لاستناد التلف إلى السبب دون المباشر، فراجع باب الضهان<sup>(۱)</sup>.

وكيف كان، فأحسن الوجوه وأصحّها هو ما اختاره شيخنا الأنصاريّ تثن، وهو ثالث الوجوه في كلامه (٢٠)؛ لأنَّ هذا الوجه يصلح لأن يكون مدركاً للقاعدة الفقهيّة المتداولة بين الفقهاء دون الثاني والرابع.

أمّا الثاني فلأنّه بناء عليه يكون (لا ضرر) بنفسه حكمًا فرعيّاً، ودليلاً على حرمة الإضرار، كسائر أدلّة المحرّمات.

وأمّا الرابع فلما عرفت من أنّه لم يُعهد من أحد عدّ الضرر من أسباب الغرامات، وهذا بخلاف هذا الوجه، فإنّه دليل لكثير من الأحكام الشرعية، كخيار الغبن، وسقوط النهي عن المنكر، وإقامة الحدود، ولزوم أداء الشهادة، ووجوب الوضوء، وغير ذلك من الموارد العديدة المعدودة أغلبها في [كتاب] (العناوين). وكثير ممّا عدّه في هذا الكتاب وإن لم يخلُ عن مناقشة؛ لعدم انحصار مدركه في قاعدة نفي الضرر، ولكنّه على أيّ حال هي المدرك في كثير من الفروض، ويطلّع عليه المتبّع المراجع في كتب الأصحاب، لا سبّم العلّامة تتلا في التذكرة (٣٠).

<sup>(</sup>١) يلاحظ: المصدر السابق: ٢٩/ ٢٣٣، من أبواب موجبات الضمان.

<sup>(</sup>٢) رسائل فقهية:١١٥.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: تذكرة الفقهاء: ٦٨/١١، وما بعدها.

## [تعيّن إرادة نفى الحكم الضرريّ من (لا ضرر)]

وكيف كان، هذا الوجه هو المتعيّن بين المحتملات من حيث نفس التركيب، وباعتبار وروده في الروايات كبرى كلّية، كالرواية الواردة في قضية (سمُرة) والواردة في البعير المريض<sup>(۱)</sup>، وبهذا الوجه يقدّم على أدلّة الأحكام، فإنَّ هذا هو أساس الحكومة، أو ما يرجع إلى ذلك دون المعنيين الأخريين.

أمّا كون هذا المعنى متعيّناً بين المحتملات فتوضيحه يتوقّف على تمهيد أُمور:

# [١ ــ بيان معنى النفي والمنفيّ]

الأوَّل: قد ذكرنا في أوَّل البراءة في بيان معنى حديث (الرفع) أنَّ وجود هذه المرفوعات في الخارج لا يلازم استعمال الرفع في الحديث المبارك في غير معناه الحقيقيّ، أو تقدير شيء من (المؤاخذة) ونحوها، حتّى يصحّ استعماله في معناه الحقيقيّ، بل حيث إنَّ الرفع الوارد في كلام الشارع رفع (للتسعة) في عالم التشريع، فاستعمل في معناه الحقيقيّ، ويتعلّق بها يقبل الرفع بنفسه، كقوله بيهيء (رفع ما لا يعلمون)(۱)، وما لا يقبله إلّا بأثره كرفع النسيان وأخواته بجامع واحد.

نعم، تختلف نتيجة الرفع باختلاف المرفوع، فقد يفيد الحكم الظاهري، وقد يفيد تخصيص الأحكام الواقعيّة، وحال (لا ضرر ولا ضرار) بعينه حال (رفع عن أمّتي تسعة)، فكما أنّ الرفع في هذا الحديث تعلّق بها يقبل الرفع بنفسه

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة ( ١٨٦) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الخصال: ٢، باب التسعة، ح ٨.

وما لا يقبله إلّا بأثره، فكذلك يمكن تعلّق نفي الضرر بكلتا الطائفتين من دون لزوم تجوّز أو ادّعاء ونحوهما من العنايات؛ لأنّه ليس قوله ﷺ: (رفع) أو (لا ضرر) إخباراً حتّى يلزم تجوّز أو إضهار لئلّا يلزم الكذب، فإذا لم يكن (لا ضرر) إلّا إنشاءً ونفياً له في عالم التشريع، فتختلف نتيجته باختلاف المنفيّ كاختلاف المرفوع.

## [الكلام في النفي الخبريّ حقيقيّ أو ادّعائيّ]

ثمّ إنَّه كما يكون النفي الخبريّ حقيقيّاً تارةً \_ كقوله: (لا رجل في الدار) \_ وادّعائيّاً أُخرى \_ كقوله الخبريّ حقيقيّاً تارةً \_ كقوله الله النفي التشريعيّ أيضاً ينقسم إلى هذين القسمين، كقوله ﷺ: (لا صلاة إلّا بفاتحة الكتاب) (٢٠)، وقوله ﷺ: (لا صلاة لجار المسجد إلّا في المسجد) (٢٠)، وينتج الفساد في الأوَّل ونفي الكيال في الثاني من دون استعمال النفي في الصحّة في الأوَّل والكيال في الثاني، بل لأنَّ نفي الأمر القابل لأن تناله يدُ الجعل حقيقة مقتضاه نفي المجعول واقعاً، وهذا عينُ الفساد، ونفيه اذّعاءً مقتضاه نفي الكيال.

وكيف كان، النفي باعتبار الأثر أيضاً من مراتب النفي في عالم التشريع، كما أوضحنا ذلك في حديث (الرفع)(٤)، وقلنا إنَّه بجامع واحد يتعلّق بـ(ما لا يعلمون) وبالخطأ والنسيان، وكذلك في (ما لا يعلمون) يشمل بجامع واحد

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٦٣، الخطبة ٢٧.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: عوالي اللَّنالي: ١/١٩٦، ح ٢؛ و٢/ ٢١٨، ح ١٢.

<sup>(</sup>٣) دعائم الإسلام: ١/ ١٤٨ في ذكر المساجد.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: فوائد الأصول: ٣٣٧/٣، وما بعدها.

الشبهة الموضوعية والشبهة الحكمية، وكذلك في قوله ﷺ: (كلّ شيء حلال حتى تعلم أنَّه حرام)<sup>(۱)</sup> تشمل الحلّية بجامع واحد مشتبه الحكم ومشتبه الموضوع، وذكرنا أنَّ ما أفاده المحقّق القمّي تثثر من أنَّ إرادة الأمرين منه استعهال للفظ واحد في أكثر من معنى غير صحيح؛ لأنَّ الأمرين كلّ منهما من مصداقه.

وقلنا في باب الاستصحاب أيضاً: إنَّ قوله ﷺ: (لا تنقض اليقين بالشكّ) (٢) يشمل بجامع واحد الشبهة الحكمية والموضوعية، فإشكال استعمال اللفظ فيها أريد رفع الحكم والموضوع في أكثر من معنى واحد في استعمال واحد غير وارد، والتوقف إلى الإضهار أو التجوّز فيها لو تعلّق الرفع أو النفي بموضوع ذي حكم غير صحيح، بل يصحّ تعلقهها بالموضوع بلا إشكال، ولكنة مع ذلك لو دار الأمر بين تعلقهها بالحكم وبموضوع ذي أثر فتعلقهها بالحكم وبموضوع ذي أثر فتعلقهها بالموضوع في طول تعلقها بالمحضوع بلا إشكال،

ويالجملة: وإن صحّ تعلّق النفي في مثل (لا ضرر) بالموضوع؛ لأنَّ النفي بلحاظ الأثر أيضاً نفي تشريعيّ حقيقيّ، ولكنّه لا تصل النوبة إليه إلاّ بعد تعذّر تعلّق النفي بها هو مجعول بنفسه، وأمّا لو أمكن ذلك فهو مقدّم على النفي للحاظ الأثر.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٥/ ٣١٣، كتاب المعيشة، باب النوادر، ح٠٤.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأحكام: ٧/ ٢٣٦، كتاب التجارات، ب٢١، ح٩.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: فوائد الأصول: ٣٤٥/٣، وما بعدها.

## [الضابط في تعلّق النفي بما هو مجعول بنفسه]

وضابطه أن يكون نفس هذا النفي صالحاً لأن تناله يدُ الجعل إمّا باعتبار المنفي، كما لو قبل: لا وجوب، ولا لزوم ونحوهما، وإمّا من حيث نفس النفي، كما لو قبل: (لا صلاة إلّا بفاتحة الكتاب) () و (لا بيع إلّا في ملك) () ونحوهما. وعلى هذا، فلا فرق بين أن يكون المنفي من الأحكام الشرعيّة الوضعيّة أو التكليفيّة، ولا بين أن يرد النفي على الماهيّات المخترعة كالصلاة والصوم، وأن يرد على الأمور الإمضائيّة كالبيع والرهن، ولا بين أن يرد على العنوان الأوّليّ كالأمثلة المتقدّمة، أو يرد على العنوان الثانويّ، أي المسبّب التوليديّ كالضرر والحرج ونحوهما.

ولا فرق أيضاً بين أن يكون النفي نفياً بسيطاً، أي كان النفي وارداً لسلب ذات الشيء، وأن يكون نفياً تركيبياً، أي وارداً لسلب شيء عن شيء.

وتوضيح ذلك: أنَّه قد تقدّم منّا مراراً أنَّ الأحكام الشرعية من الأمور الاعتباريّة النفس الأمريّة، ووجودها التكويني عينُ تشريعها، فإذا كانت كذلك فإنباتها أو نفيها راجع<sup>(٣)</sup> إلى إفاضة حقيقتها وإيجاد هويّتها، أو إعدامها عن قابليّة التحقّق، فعلى هذا يكون نفيها من السلب البسيط، وقوله على الأخرر ولا ضرر الإضرار) أيضاً من هذا القبيل، كها سيجيء توضيحه.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٩٨) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٦٨) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) في الأصل (راجعة) بدل (راجع) وما أثبتناه هو الصّحيح.

#### ١٩٦ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائينيّ ﷺ

وأمّا الماهيّات الاختراعيّة أو الأمور الدائرة بين العقلاء المتعلّق بها الإمضاء، فحيث إنَّ قابليّتها للجعل \_ اختراعاً وتأسيساً أو إمضاءً وتقريراً \_ عبارة عن تركيب أنفسها أو محصّلاتها دون إفاضة هوياتها وإيجاد حقائقها، فلا محيص من أن يكون النفي الوارد عليها من السلب التركيبيّ، ولا جرم يكون المجعول فيها نفس النفي، دون المنفيّ.

وبالجملة: الأحكام الشرعية سواء كانت تكليفية أو وضعية كالوجوب واللزوم، فنفيها نفي بسيط، وما تناله يدُ الجعل هو المنفي، فإنَّها بشراشر هويتها عمّا تناله يدُ الجعل، وأمّا متعلّقات التكليف كالصلاة والصيام ونحوهما والمعاملات من العقود والإيقاعات، فنفيها نفي تركيبي، وما تناله يدُ الجعل هو نفيها دون أنفسها؛ لأنَّها من الأمور الخارجية، والشارع إمّا يجعل التركيب بينها كالمهيّات المخترعة، وإمّا يمضيها كباب العقود والإيقاعات.

## [بيان أقسام السلب التركيبي]

ثمّ إنّ السلب التركيبيّ على قسمين:

قسم ينفى فيه هذه الماهيّات عن شيء، كقوله: (لا صلاة إلّا بطهور)<sup>(۱)</sup> و(لا صيام لمن لم يبيّت<sup>(۱)</sup> الصيام من الليل)<sup>(۱)</sup> و (لاعتق إلّا في ملك)<sup>(۱)</sup> و (لا

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٦٨) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) في الأصل (يبتّ) بدل (يبيّت) وما أثبتناه من المصدر.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل: ٧/ ٣١٦ ب ٢، من أبواب وجوب الصوم، ح ١.

<sup>(</sup>٤) عوالي اللَّئالي: ٢/ ٢٩٩، ح٤.

رهن إلّا مقبوضاً)(١) و (لا سبق إلّا في خفّ أو حافر أو نصل)(١) ونحو ذلك.

وقسم عكس ذلك، وهو أن ينفى فيه شيء عن هذه الماهيّات كها في مثل (لاشكّ في المغرب)(٢) و ﴿فَلاَرَفَتَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الحُجِ ﴾(١) ونحو ذلك. وفي القسم الأوَّل: يفيد النفي الجزئيّة أو الشرطيّة.

وفي القسم الثاني: المانعية.

فإنَّ نفي الماهيّة عن شيء معناه عدم تحقّق الماهيّة بدون ذلك، وأمّا نفي شيء عن الماهيّة فمعناه ضدّية وجود هذا الشيء فيها، أي الماهيّة قيّدت بعدمها.

وكيف كان، فينتج النفي في القسمين الفساد، لا لاستعمال النفي في نفي الصحّة في هذه الأمثلة، وفي نفي الكمال في مثل (لا صلاة لجار المسجد إلّا في المسجد) (6)؛ لأنَّ نفي هذه الطبيعة عن شيء حقيقة، ونفي شيء عنها كذلك مرجعه إلى نفي هذا التركيب أو هذا المجعول أو ردع ما عند المُقلاء، ونفيه تشريعاً على نحو الحقيقة ينتج الفساد، واعتبار شيء في الماهية وجوداً أو عدماً أو اعتبار قيد في ما بيد المُرف والمُقتلاء كذلك.

هذا تمام الكلام في ضابط ما يكون النفي الوارد في التراكيب قابلاً لأن

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشيّ: ١/ ١٥٦، ح ٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٥/٥٠، كتاب الجهاد، باب فضل ارتباط الخيل، ح ١٤.

 <sup>(</sup>٣) لم أعثر على هذا النصّ في كتب الحديث، ويمكن استفادته من الحديث المذكور في وسائل
 الشّيعة: ١٩٤/٨، ٢٠، من أبواب الحلل الواقع في الصّلاة، ٣٠ فلاحظ.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٩٧.

<sup>(</sup>٥) دعائم الإسلام: ١/ ١٤٨، في ذكر المساجد.

١٩٨ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائيني تَرْخ

يتعلَّق به الجعل من حيث نفس النفي أو المنفيّ.

## [الضابط في تعلّق النفي بالأثر]

وأمّا ضابط ما يكون النفي وارداً باعتبار الأثر فهو ما إذا امتنع تعلّق الجعل به لا من حيث النفي ولا من حيث المنفيّ؛ لكونه من الأمور الخارجيّة [٨]، ولكنّه كان ذا حكم لولا هذا النفي بأحد وجهين:

إمّا بأن يكون بنفس عنوانه موضوعاً لحكم عند العُرف أو في الشرائع السابقة والنفي وارداً لإلغاء ذلك الحكم ونسخه، كقوله على: (لا رهبانيّة في الإسلام)(۱)، وقوله على: (لا إخصاء في الإسلام)(۱) ونحو ذلك ممّا صدر منه على لنسخ الأحكام السابقة وإلغائها عن الاعتبار.

وإمّا بأن يكون مندرجاً لولا هذا النفي في عموم أو إطلاق، وكان النفي وارداً لإخراج هذا الفرد عن موضوع العامّ أو المطلق، كقوله ﷺ: (لا شكّ لكثير الشكّ)(نا، و(لا شكّ في نافلة)(نا)، و(لا شكّ للمأموم مع حفظ الإمام)(١١)

<sup>(</sup>١) بلاحظ: صفحة (٦٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

 <sup>(</sup>٥) لم أعثر على هذا النص في كتب الحديث، ويمكن استفادته من الحديث المذكور في وسائل
 الشّبعة:٢٤١/٨٤، كتاب الصلاة، أبواب الحلل الواقع في الصلاة، ب٢٤٠ ح ٨. فلاحظ.

<sup>(</sup>٦) يلاحظ: وسائل الشيعة: ٨/ ٢٣٩، ب ٢٤ من أبواب الخلل الواقع في الصلاة.

ونحو ذلك ممّا ورد لإخراج مصداق موضوعاً عن العامّ أو المطلق.

وأمثلة هذا القسم كالقسم الأوَّل كثيرة، فمن أمثلة القسم الثاني قوله ﷺ: (لا طاعة للمخلوق في معصية الخالق)(١٠ ومن أمثلة القسم الأوَّل قوله ﷺ: (لا حمر الاّ ما حمر الله ورسوله)(١٠ وقوله ﷺ: (لا صمت بوم الى اللما)(٢٠.

وبالجملة: كلّما تعلّق النفي بالموضوع الخارجيّ سواء كان بلفظ (لا)، كقوله على: (لا كلام في الصلاة)(ال)، أو كان بلفظ (ليس)، كقوله اللهذا: (وضع الرجل إحدى يديه على الأُخرى في الصلاة عمل، وليس في الصلاة عمل)((ا)، أو كان بلفظ (رفم)، كقوله على: (رفع عن أمتى تسعة الخطأ والنسيان..)(().

فعناية ورود النفي فيه إنَّما هو بلحاظ الأثر، فإذا كان النفي نفياً بسيطاً فهذا

<sup>(</sup>١) بلاحظ: صفحة (٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٩٥/٤، كتاب الصّيام، باب صوم الوصال وصوم الدهر، ح١.

<sup>(\$)</sup> لم أعثر على هذا النصّ في كتب الحديث، ويمكن استفادته من الأخبار الكثيرة أنّه لا كلام في الصلاة، مثل قوله للحظيّة: كلّ ما كلمت الله تعالى به في صلاة الفريضة، فلا بأس به، وليس بكلام، وقوله للحظيّة: يتكلّم في الصلاة بكلّ شيء يناجي ربّه وعدم البأس بالكلام ناسياً، وقوله للحظيّة: (الإقامة من الصلاة فإذا أقمت فلا تتكلّم و لا تؤم بيدك)، وقوله للحظيّة: (لا كلام والإمام يخطب، ولا التفات إلّا كما يحلّ في الصلاة). وأمثاله من الأخبار. مستدرك الوسائل ٦/ ٢٢، الحديث ١٣٣٦، و روضة المتقين في شرح من لا يخضر، الفقيه: ٢/ ١٣٨٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة: ٧/ ٢٦٦، كتاب الصلاة، أبواب قواطع الصلاة، ب ١٥، ح ٤.

<sup>(</sup>٦) يلاحظ: صفحة (٦٦) من هذا الكتاب.

الذي يصحّ أن يعبّر عنه بنفي الحكم بلسان نفي الموضوع، وهذا الموضوع لا محالة محكوم \_ إمّا في الجاهليّة، وإمّا في الشرائع السابقة \_ بحكم حتّى يكون هذا النفى وارداً لنفى حكمه السابق.

وأمّا لو لم يكن له حكم فلا معنى لنفي الحكم بلسان نفي الموضوع، وزيادة كلمة (في الإسلام) في كثير من هذا القسم إنّا بعناية نسخ الحكم السابق في الإسلام.

ثمّ إنَّه لا بُدَّ أن يكون عنواناً اختيارياً كالرهبانيّة، والخصاء ونحو ذلك حتى يكون نفيه التشريعيّ موجباً لنفيه التكوينيّ، بل ينحصر حسن التعبير عن نفي الحكم بلسان نفي الموضوع بذلك، ولذا لا يصحّ ورود النفي على الموضوعات الخارجة عن تحت قدرة المكلف لنفي أحكامها.

ولا بُدَّ أيضاً أن يكون الحكم المنفيّ هو الحكم الجائز قبل ورود النفي، وأمّا لو كان [حكماً] تحريميّاً، فلا ينتج نفي الحكم بلسان نفي الموضوع نسخه، بل يدلّ على إمضائه، كها لو قيل: (لا ختان) و(لا طلاق) و(لا تعدّد زوجات في الإسلام)، [فنامًا ]<sup>(۱)</sup>.

# [بيان نفي الحكم بلسان نفي الموضوع]

وحاصل الكلام: أنَّ نفي الحكم بلسان نفي الموضوع يصعّ في النفي البسيط بقيود ثلاثة، وهي: كونه ذا حكم، واختياريّ، وحكم جوازيّ، وأمّا إذا كان النفي نفياً تركيبيّاً فالنفي فيه تخصيص بلسان الحكومة.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفين من نسخة مؤسّسة النشر الإسلاميّ.

وبعبارة أُخرى: النفي فيه تحديد لما أُخذ موضوعاً لذلك الحكم المنفيّ بما عدا مورد النفي، فمثل قوله ﷺ: (لا شكّ لكثير الشكّ) لكثير الشكّ، وهكذا في نظير ذلك.

وهذا عينُ معنى الحكومة، فمثل قوله على: (لا طاعة للمخلوق في معصية الحالق)(() ورد تحديداً لما ورد من الأمر بإطاعة الوالدين أو الزوج أو المولى، ولا وجه لحمل النفي في هذا المثال ونظيره على النهي؛ فإنَّه مضافاً إلى كونه خلاف ظاهر النفي \_ ولا تصل النوبة إلى حمله على النهي إلّا بعد تعذّر حمله على النفي التشريعيّ \_ يمتنع إرادة النهي في المقام؛ إذ لا معنى لتحريم معصية الحالق، فإنَّه من تحصيل الحاصل.

نعم، لو ضاق الخناق في مورد فلا بُدَّ من حمله على الإرشاد إلى ما يستقلّ به العقل من قبح معصية الله سبحانه، كحمل الأوامر الواردة في قوله عزّ من قائل: ﴿ أَطِيعُوا الرسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (٣) على الإرشاد.

# [٢- بيان النسبة التامّة للإنشاء أو للحكاية]

الثاني: أنَّ الكلام المشتمل على النسبة التامّة منه ما يتمحّض للإنشائية، كالأمر والنهي، ومنه ما يتمحّض للحكاية، كالجمل الاسميّة التي موضوعها من الجوامد غير المصدّر[ة] بـ(لا) و(ليس) و(الإشارة) و(الضمير) مع كون

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٥٩.

#### ٢٠٢ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائينيّ يُخ

محمولها من غير عنوان الإيقاعات، كالطلاق والعتق ونحوهما، كزيد قائم، وعمرو ضارب، ونحو ذلك.

ومنه ما يشترك بين الأمرين كالجمل الفعليّة الماضويّة والمضارعيّة والاسميّة المصدّرة بـ(لا) و(ليس) و(رفع) ونحو ذلك، والاسميّة التي محمولها من الإيقاعات، مثل (هند طالق) و(زيد حرّ).

ثمّ إنَّه لا إشكال أنَّ الإنشاء والإخبار من المداليل السياقيّة، لا ممّا وضع له اللفظ، والمدلول السياقيّ يختلف باختلاف المقامات، فقد يستكشف من قوله: (بعثُ) إنشاء البيع، وقد يستكشف منه الحكاية.

وعلى هذا، فلو لم يمكن إبقاء النفي على حقيقته؛ لعدم كون المنفيّ صالحاً لأن تناله يدُ الجعل، لا باعتبار نفس النفي، ولا باعتبار المنفيّ، وعدم كونه ذا حكم لا بنفس عنوانه، ولا لكونه مندرجاً لولا النفي تحت عموم أو إطلاق.

فإذا كان المنفي عنواناً اختيارياً صالحاً لتعلق التكليف به تعين بمقتضى السياق حمل الجملة على الجملة الطلبية، وجعل النفي في قوة النهي تارة تحريمياً كقوله على: (لا هجر بين المسلمين) وأخرى تنزيهياً كقوله على: (لا هجر بين المسلمين فوق ثلاثة أيام) من دون رعاية عناية في اللفظ ولا تقدير في الكلمة؛ لأنَّ مقام الشارعية يقتضي الحمل على الطلب، فإنَّ حال الجملة المتصدر أو اسم المصدر إلى الفاعل هو حال فعل المضارع بعينه،

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

وكما أنَّ فعل المضارع يُحمل على الطلب إذا لم تورد حكاية عن تلبّس الفاعل بمبدأ الاشتقاق، فكذلك حال المصدر واسم المصدر من دون مؤنة إضهار ولا تجوّز وعناية ونحو ذلك.

والسر في ذلك: أنَّ مناط تمحض الأمر والنهي للإنشاء هو كونها موضوعين لإيقاع التلبّس بالمبدأ، وعدم التلبّس به في عالم التشريع على الفاعل، ومعنى (اضرب) أنت متلبّس بالضرب تشريعاً الذي مفاده كن متلبّساً بالضرب، ومن إلقاء المبدأ إلى الفاعل تشريعاً، وإيقاع التلبّس به كذلك لا تكويناً يتحقّق مصداق للطّلب، وليس معنى (اضرب) أطلب منك الضرب، فإذا كان هذا مناط الإنشاء والطلب في الأمر والنهي فكلّ ما يشاركها في هذا المناط فهو مثلها في كونه طلبياً، وفعل المضارع كقوله (يعيد) أو (لا يعيد) أو المصدر، كقوله: (لا غش) و(لا هجر) إذا كان لإيقاع التلبّس إلى المبدأ أو عدم التلبّس، فيفيد الطلب أمراً أو نهياً، فقوله بين الاغش، أي يجرم.

وهكذا في غير هذا المثال لو وصلت النوبة إلى هذا المعنى، فمعناه التحريم كقوله عزّ من قائل: ﴿فَلاَ رَفَكَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الحُجِّ) (٢) وقوله ﷺ: (لا ضرر ولا ضرار) من دون تجوّز ورعاية علاقة، هذا إذا كان المنفيّ عنواناً اختياريّاً.

وأمّا إذا لم يكن عنواناً اختياريّاً إمّا لذاته وإمّا لأخذه مفروض الوجود في

<sup>(</sup>١) في الأصل: (على) بدل (إلى).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٩٧.

الحارج والنفي قد ورد بعد فرض وجوده، فلا يصحّ أن يكون النفي الوارد عليه بمعنى النهي؛ إمّا لحروج متعلّقه عن تحت القدرة، وإمّا لكون النهي عنه من الطلب الحاصل، فلا مناص حينتلّا عن كونه تنزيلاً لوجوده منزلة عدمه، فلو قيل: (لا رجل في الدار) أو (لا ضرر في الإسلام)، وفرضنا وجود (الرجل في الدار) ووجود (الضرر في الإسلام) فلا محالة يُثرّل وجودهما منزلة العدم، ويستكشف عن هذا التنزيل منشأ التنزيل، ويكون هو مدلولاً التزامياً للكلام،

ففي مثل (لا رجل) يدور مدار وقوع هذا الكلام في أيّ مورد صدر، فقد يقع في مقام نفي الشجاعة، وقد يقع في مقام نفي الرجوليّة والآثار الحاصلة منها، وغير ذلك من الأمور التي لا تحصى.

وأمّا في مثل (لا ضرر في الإسلام) فينحصر وجه التنزيل إمّا بالوضع أو التكليف، وعلى أيّ حال مع انحصار المثال لهذا المعنى فيها ورد من الهداة المعصومين (صلوات الله عليهم أجمعين) في هذا المثال فلا يخفى ضعفه، لا لما ذكره شيخنا الأنصاريّ تثرُّ، فإنَّه يمكن الجواب عنه إذا وصلت النوبة إليه وضاقت الأرض بها رحبت، بل لأنَّه لا تصل النوبة إليه؛ لما ظهر في هذين الأمرين أنَّ مراتب النفى التشريعيّ أربعة:

الأوَّل: نفي الحكم الضرريّ.

الثاني: نفي الحكم بلسان نفي الموضوع، أي نفي الأثر.

الثالث: إرادة النهي.

الرابع: فرض الموجود بلحاظ لزوم تداركه وضعاً أو بلحاظ حرمته تكليفاً منزلة العدم.

وهذه المراتب الأربع طولية لا يُتنزّل من كلِّ سابق إلى لاحق إلّا بعد تعذّر السابق، وأمّا مع إمكانه \_ كها سيتضح \_ فلا وجه لإرادة هذا المعنى الذي هو أردا الوجوه إلّا على توجيه سنذكره.

#### [٣- بيان آثار الضمان وما يترتّب على التلف والإتلاف]

الثالث: قد ذكر الفقهاء في باب الضيان أنّه لو تلف[ت] العين المضمونة فيجب على الضامن تداركها إمّا بالمثل أو القيمة، وذكروا أنّ أداء المثل أو القيمة بمنزلة أداء نفس العين التي يجب أداؤها بمقتضى قوله عليه: (على اليدما أخذت حتى ته دي)(١٠).

ومقتضى ذلك أنّه لو حكمنا باشتغال ذمّة الضارّ وضعاً صحّ<sup>٣)</sup> تنزيل الضرر الموجود منزلة المعدوم، كما يصحّ تنزيل المعدوم منزلة الموجود في العين التالفة.

وبالجملة: المعنى الرابع وإن كان متأخّراً عن المعاني السابقة عليه ولكنّه إذا وصلت النوبة إليه فلا بُدَّ من الالتزام به، وفرض الضرر الموجود منزلة عدمه بلحاظ اشتغال ذمّة الضار بلزوم التدارك وضعاً، وهذا التنزيل في العُرف شائع، ولذا يخسرون الأموال لجلب المنافع، وإذا حصل لهم النفع فلا يعدّون ما

<sup>(</sup>۱) عوالي اللتالي: ۱/ ۲۲۶، ۳۸۹ و ۲/ ۳۵۰ و ۲/ ۲۵۱، ۲۵۱، مستدرك الوسائل: ۸/۱۸ م و ۱/ ۸۸، كتاب الغصب، أبواب الغصب، الباب ۱، الحديث ٤.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (صحّة) بدل (صحّ)، والصحيح ما أثبتناه.

### ٢٠٦ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيِّ ﷺ

خسروه ضرراً. نعم، مجرّد وجوب التدارك تكليفاً لا يقتضي صحّة تنزيل الضرر المفروض وجوده منزلة عدمه.

وحاصل الفرق أنَّ مجرد الجعل الشرعي لا يرفع الضرر الخارجيّ إذا كان تكليفيّاً عضاً، وأمّا إذا انتقل إلى ذمّته فيصحّ تكليفيّاً عضاً، وأمّا إذا انتقل إلى ذمّته فيصحّ أن يُقال: (أدّى العين) إذا أدّى مثلها أو قيمتها، في أفاده شيخنا الأنصاريّ [تثرًا في ملحقات المكاسب في تعليل كون هذا الوجه أردأ الاحتمالات من قوله: (إنّ الضرر الخارجيّ لا ينزّل منزلة العدم بمجرّد حكم الشارع بلزوم تداركه، وإنّها المنزّل منزلته الضرر المتدارك فعلاً)(١) إلى آخر كلامه تثرًا.

ففيه: أنّه لا وجه لجعل النفي كناية عن وجوب التدارك تكليفاً، بل إذا وصل الأمر إلى هذا فيُجعل كناية عن اشتغال ذمّة الضار وضعاً، فينزّل منزلة العدم بهذا الاعتبار، فيا جعله وجهاً لكونه أرداً الاحتيالات لا يصلح إلّا معيّناً لم يستكشف من هذا التنزيل لا دليلاً على الامتناع، فوجه الامتناع أنّه لا تصل النوبة إلى فرض الموجود منزلة المعدوم؛ إذ بعد كون الضرر من العناوين الاختياريّة الصالحة لتعلّق الأحكام بها فإخراجه عن هذه الصلاحيّة بفرض وجوده، وكذلك إخراج النفي الوارد عليه عن كونه حكماً شرعياً بجعله مسوقاً لإفادة حكم آخر \_ وهو اشتغال ذمّة الضار\_ في غاية البُعد ونهاية الغرابة.

مع أنَّك قد عرفت أنَّه لم يجعل أحد من الفقهاء من أسباب الضمان الضرر

<sup>(</sup>١) رسالة في قاعدة لا ضرر (رسائل فقهيّة): ١١٥- ١١٥.

إلّا إذا دخل تحت عنوان الإتلاف، وإليه يرجع قوله ﷺ في صحيح الكنانيّ، ومثله: (من أضرّ بشيء في طريق المسلمين، فهو له ضامن)''.

وكيف كان، فهذا الوجه أبعد الاحتيالات، فدار الأمر بين الوجوه الأخر، والمتعيّن هو الوجه الأوَّل؛ لأنَّ إرادة النهي من النفي بعيد لا يصار إليه إلّا بعد تعذّر النفي، هذا مضافاً بأنَّ النصّ والفتوى نخالف هذا المعنى؛ فإنَّ في قضية (سمُرة) وكذلك (البعير) لا يناسب كون (لا ضرر) وارداً لمجرّد [بيان] الحرمة والمراجع إلى كلمات العلماء يعلم بأنَّهم استدلّوا [به] لنفي الحكم الوضعيّ، وجعلوه حاكماً على أدلة الأحكام.

وكذلك لا يمكن إرادة نفي الحكم بلسان نفي الموضوع بأن يكون النفي وارداً باعتبار الأثر؛ لما ظهر أنّ النفي الوارد بلحاظ الأثر على قسمين:

قسم منه يصحّ أن يعبّر عنه بنفي الحكم بلسان نفي الموضوع، وهو السلب البسيط المتعلّق بها(٢٠ كان ذا حكم جوازيّ مع كونه عنواناً اختياريّاً.

وقوله ﷺ: (لا ضرر) وإن كان سلباً بسيطاً، والضرر وإن كان عنواناً اختيارياً إلا أنَّ حكمه السابق حيث لم يكن إباحة \_ بل كان إما تحريمياً وإمّا قبيحاً على ما يستقل به العقل \_ فإرادة نفي الحكم بلسان نفي الموضوع ينتج ضد المقصود في بعض المقامات، كما في مورد إتلاف مال الغير، فإنَّه لو ورد في هذا المقام قوله ﷺ: (لا ضرر) فمفاده أنَّ هذا الفرد الصادر خارجاً من المتلف

<sup>(</sup>١) يلاحظ: الكافي: ٧/ ٣٤٩، ب ٤١، ح٢.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (على ما) بدل (بها).

#### ٢٠٨ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائيني َ رَحْدُ

لا حكم له، كما أنَّ هذا مفاد قوله ﷺ: (لا سهو في سهو) (١٠)، أي السهو الصادر الصادر من الساهي لا حكم له.

وما أفاده المحقّق الخراسانيّ في توجيه هذا المعنى في حاشية الرسائل بأنّ المنفيّ هو: (جواز الإضرار بالغير أو وجوب تحمّل الضرر عن الغير، فإذا لم يكن الإضرار بالغير مشروعاً فيبقى هذا الفرد الصادر خارجاً من المتلف تحت عموم من أتلف) (٣ لا يفيد لرفع الإشكال؛ لأنَّ الإضرار بالغير لم يكن جائزاً في الجاهليّة أو في الشرائع السابقة حتّى يرد (لا ضرر) لنفيه، كورود (لا رهبانيّة في الإسلام) (٣) ونحوه لنفى ما كان مشروعاً في السابق.

وبالجملة: نفي الحكم بلسان نفي الموضوع إنَّما يصحّ مع القيود الثلاثة المتقدّمة، وفي مثل (لا ضرر) لا يستقيم هذا المعنى، فورود النفي بلحاظ الأثر في هذا القسم ــ وهو السلب البسيط ــ لا يصحّ.

وأمّا القسم الآخر \_ وهو السلب التركيبيّ الذي عرفت أنّ ضابطه إخراج فرد عن عنوان ذي حكم لولاه لكان مندرجاً تحت هذا العنوان، كقوله لللله: (لا شكّ لكثير الشكّ) \_ فلا يستقيم في المقام أيضاً؛ لعدم كون السلب سلباً تركيبياً.

نعم، لو كان الخبر مثل قوله:(لا وضوء ضرريّاً) و(لا عقد ضرريّاً) ونحو

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ٨/ ٢٤٣، أبواب الخلل الواقع في الصلاة، الباب ٢٥، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٦٩) من هذا الكتاب.

ذلك لكان من قبيل (لا شكّ لكثير الشكّ)، فعلى هذا لا سبيل إلى دعوى كون النفى في المقام وارداً باعتبار الأثر.

وعلى أيّ حال: ما استنتجه المحقّق الخراسانيّ نتثر تمّا اختاره من نفي الحكم بلسان نفي الموضوع من عدم حكومة (لا ضرر) على الاحتياط العقليّ [ف]قم تقدّم ما فيه؛ لأنّه لا فرق على مسلكه ومسلك شيخنا الأنصاريّ نتثر ، [كما بيّنا وجهه في الأُصول في مقدّمات الانسداد]<sup>(۱)</sup>.

وهكذا ما أفاده في باب خيار الغبن من الفرق بين المسلكين لا يستقيم أيضاً، [كما لا يخفى].

بل يمكن أن يُقال: [إنَّه] لو كان المراد منه أنَّ الفرد الضرريّ لا حكم له فمقتضاه بطلان نفس العقد؛ لأنَّ العقد الغبنيّ لو لم يكن له حكم فرفع خصوص اللزوم لا وجه له.

وهذا بخلاف ما إذا كان المراد منه أنَّ الحكم الناشئ منه الضرر لا جعل له؛ لأنَّه لا بُدَّ أن يلاحظ أنَّ الضرر الناشئ من قبل الجعل هل هو الصحة أو اللزوم؟ ولا إشكال أنَّ الجزء الأخير للعلّة التامّة هو اللزوم لا الصحّة، فيجب أن يتعلّق الرفع به لا بالصحّة.

وكيف كان، [ف] المعنى الأوَّل وهو نفي الحكم الضرريّ أصوب الوجوه، وأقوى المحتملات؛ لأنَّه الرتبة الأولى من المعاني، وهو المعنى الحقيقيّ للنّفي.

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفين من النسخة المطبوعة في حياة المقرّر، وغير موجودة في النسخة الخطّيّة. وكذا في المورد التالي.

نعم، قد يتوهّم أنّ الضرر حيث يكون عنواناً ثانوياً للأفعال فيختصّ صحّة ورود النفي البسيط عليه بها إذا كان عنواناً ثانوياً ومسبّباً توليديّاً عن الأمور الحارجيّة التكوينيّة دون ما إذا كان عنواناً ثانوياً للأمور التشريعيّة، كلزوم العقد، ووجوب الوضوء، لا سيّما في مثل الأخير، فإنَّ إيجاب الوضوء على من يتضرّر به ليس علّة تامّة للزوم الضرر، بل هو من المعدّات، فإسناد الضرر إلى الحكم إسناد مجازيّ.

ولكنّك خبير بفساد هذا التوهّم، وأنّه لا فرق في الإسناد الحقيقيّ بين أن يكون الضرر عنواناً ثانويّاً للأمور الخارجيّة التكوينيّة، وأن يكون عنواناً ثانويّاً للأمور الشرعيّة، وأنّه يصحّ نفي الضرر حقيقة عن كليهها بجامع واحد.

أمّا إذا كان الحكم الضرريّ من قبيل لزوم العقد من الوضعيات المتربّة عليها آثارها بنفس تشريعها فواضح؛ لأنَّ الضرر الناشئ من لزوم العقد لو كان غبنياً ـ مثلاً ـ وعدم انفساخه بفسخ المغبون إنَّما ينشأ من نفس تشريع هذا الحكم بقوله عزّ من قائل: ﴿أَوْقُوا بِالْعُقُودِ﴾(١) ونحوه، فيكون جعل اللزوم وإنشائه تشريعاً للضّرر وعلّة تامّة له من دون توسّط أمر آخر في البين.

وأمّا إذا كان من التكليفيّات كإيجاب الوضوء على من يتضرّر به وما كان من قبيل ذلك: كجعل السلطنة للهالك أو الشريك على ما يتضرّر به الجار أو الشريك، فلأنَّ ترتّب الضرر على الإيجاب والجعل وإن كان بتوسّط إرادة المكلّف واختياره \_ وليس نفس الجعل والبعث علّة تكوينيّة للوقوع في الضرر \_

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١.

إلّا أنَّ إرادة المكلّف حيث كانت مقهورة في عالم التشريع لهذا البعث والجعل الشرعيّ فبالآخرة ينتهي الضرر إلى البعث والجعل، نحو انتهاء المعلول الأخير إلى العلّة الأولى لا انتهائه إلى المعدّ، فإنَّه فرق بين سقي الزارع وحرثه وبين أمر الشارع وجعله، فإنَّ السقي معدّ لحصول السنبلة، والجزء الأخير من العلّة التامّة، [وهو النموّ وانعقاد الحبّة، ونحو ذلك من الأمور الملكيّة والملكوتية](أم خارج عن تحت قدرة الزارع.

وأمّا إرادة العبد واختياره ففي عين كونها اختياريّة مقهورة لإرادة الله سبحانه؛ لأنَّ العبد ملزم عقلاً ومجبور شرعاً بالامتثال، فالعلّة التامّة لوقوع المتوضّئ أو الشريك أو الجار في الضرر هو الجعل الشرعيّ.

وبالجملة: كلّ ما وقع في سلسلة معلولات الحكم الشرعيّ فلا يخرج الأثر المترتّب بتوسّطها عن كونه متولّداً عن العلّة الأولى وعنواناً توليديّاً لها.

نعم، إذا كانت هناك واسطة خارجة عن هذه السلسلة فلا يستند الأثر إلّا إلى هذا الأمر الخارج، ولذا حكموا بأنّه لو حفر أحد بئراً في الشارع العامّ، ووقع شخص فيه بلا التفات ولا إلقاء من غيره، فالضهان يستند إلى الحافر.

وأمَّا لو دفعه غير الحافر [إلى البئر] فالضمان يستند إليه لا إلى الحافر.

وحاصل الكلام أنَّه لا فرق بين لزوم العقد ووجوب الوضوء في صحّة إسناد الضرر إلى الجعل الشرعيّ على كلا التقديرين، فإنَّ الضرر في القسم الأوَّل يجري مجرى الإحراق من الإلقاء في النار، والثاني مجرى الاحتراق المنتهي

(١) ما بين المعقوفين من النسخة المطبوعة في حياة المقرّر، وغير موجودة في النسخة الخطّيّة.

٢١٢ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيِّ نترُ

بتوسّط علله الطوليّة إلى تأجيج النار.

نعم، بينهما فرق من جهة أخرى غير جهة عدم وجود الواسطة في القسم الأوَّل ووجودها في الثاني، وهي أنّ في القسم الأوَّل لا يصحّ إسناد الضرر إلّا إلى الجعل الشرعيّ، وفي الثاني يصحّ إسناده إلى فعل المكلّف واختياره له أيضاً إلّا أنَّ هذا لا يُوجب عدم صحّة إسناده إلى ذي الواسطة، وهو الجعل الشرعيّ والشاهد على ذلك قوله عزّ من قائل: ﴿ما جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (١) فعبر سبحانه وتعالى عن عدم جعل ما يترتب الحرج على امتثاله بنفي جعله، ولا شبهة أنَّ نسبة الضرر والحرج إلى الجعل الشرعي نسبة واحدة، فها أريد من الآية الشريف، غاية الأمر أنَّ الآية الشريفة محمد الخرج على المتلاد من الحديث الشريف، غاية الأمر أنَّ الآية الشريفة لا يصادم هذا المعنى؛ ولكنه لا يصادم هذا الطهور جرّد الاحتهال.

[هذا] مضافاً إلى أنَّه لو جعل عنواناً ثانوياً للحكم لكان النفي مستعملاً في معناه الحقيقي، وهذا بخلاف ما لو جعل عنواناً ثانوياً للفعل، فإنَّه لا بُدَّ أن يكون النفي بمعنى النهي كها تقدّم وجهه، فالحمل على الحقيقة يقتضي الأخذ بهذا المعنى مضافاً إلى اتحاد سياقه مع [سياق] نفى الحرج.

وممّا ذكرنا ظهر: أنَّ نفي الحكم الضرريّ ـ الذي قلنا إنَّه المراد من قوله عِشِيّ: (لا ضرر) ـ لا يستلزم المجازيّة، بأن يكون من قبيل استعمال المسبّب وإرادة

(١) سورة الحجّ، الآية: ٧٨.

سببه، كي يرد عليه \_ كها في حاشية المحقق الخراساني تتذ على رسائل شيخنا الأنصاري تتذ \_ (بأنه ليس من الشائع المتعارف في المحاورات التعبير عن نفي السبب بنفي مسببه) الم لا ذكرنا من أنّ الضرر عنوان ثانوي للحكم، ونفي العنوان الثانوي وإرادة العنوان الأولي ليس من باب المجاز، وإنّها يستلزم المجاز لو كان الحكم من قبيل المعدّ للضرر، أو إذا كان سبباً له كان من قبيل حركة اليد بالنسبة إلى حركة المفتاح، بحيث كانا وجودين مستقلّين، وأحدهما كان مسبباً عن الآخر، وأمّا مثل القتل أو الإيلام المتربّب على الضرر فإطلاق أحدهما على الأخر شائع متعارف.

وبالجملة: نفس ورود القضيّة في مقام التشريع وإنشاء نفي الضرر حقيقة يقتضي أن يكون المنفيّ هو الحكم الضرريّ، لا أنّه استعمل الضرر وأُريد منه الحكم الذي [هو] سببه.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: ٢٨٢.

## [تنبيهات القاعدة]

ثمّ إنّه ينبغي التنبيه على أُمور:

[التنبيه] الأوَّال: قد ظهر ممّا ذكرنا أنَّ عمدة الدليل على هذه القاعدة هي ما ورد عنه ﷺ في ذيل قضيّة (سمُرة)، ولكن أورد عليه شيخنا الأنصاريّ تثنُّ إداب:

الأوَّل: ما أفاده في رسالته المعمولة في هذه المسألة التي طبعت في آخر كتاب مكاسبه، فقال تئيز: (وفي هذه القصّة إشكال من حيث حكم النبيّ عليه بقلع العَذَق، مع أنَّ القواعد لا تقتضيه، ونفي الضرر لا يوجب ذلك لكن لا يخلّ بالاستدلال)(١٠).

والثاني: ما أفاده في رسالته في هذه المسألة في الرسائل، فقال تتلخ: (ثم إنَّك قد عرفت بها ذكرنا أنَّه لا قصور في القاعدة المذكورة من حيث مدركها سنداً ودلالة إلّا أنَّ الذي يُوهن فيها هي كثرة التخصيصات فيها بحيث يكون الحارج منها أضعاف الباقى، كما لا يخفى على المتتبّم)".

ولكنَّك خبير بعدم ورودهما أصلاً.

أمّا الأوَّل ففيه:

أَوَّلاً: أنَّ قوله ﷺ: (لا ضرر) ليس علَّة لقلع العذق، بل علَّة لوجوب

<sup>(</sup>١) رسالة في قاعدة لا ضرر (رسائل فقهية): ١١١.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأصول: ٢/ ٢٤٤.

استئذان (سمُرة)، وإنَّما أمر الأنصاريّ بقلع عذقه لأنَّه ﷺ بإصرار (سمُرة) على إيقاع الضرر على الأنصاريّ قد أسقط احترام ماله، فأمر ﷺ بقلع عذقه من باب الولاية العامّة حسماً للفساد.

وثانياً: [لو] سلّمنا كونه علّه لقلع العذق إلّا أنَّ هذا لا ينافي القواعد؛ لأنَّ (لا ضرر) حاكم على قاعدة السلطنة التي من فروعها احترام مال المسلم الذي هو عبارة عن سلطنة المالك على منع غيره عن التصرّف في ماله.

ولا يُقال: على فرض أن يكون احترام مال المسلم من فروع سلطنته وعدم كونه قاعدة مستقلة إلّا أنَّ قاعدة السلطنة مركب [ية] من أمر وجودي \_ وهو كون المالك مسلطاً على التصرّف في ماله بها يشاء \_، وأمر سلبي \_ وهو سلطنته على منع غيره عن التصرّف في ماله \_، والضرر إنَّها يرد على الأنصاري من تصرّف (سمُرة) في ماله بها يشاء، لا من منع الأنصاري عن قلع عذقه، فلا وجه لسقوط احترام ماله رأساً، وكونه من قبيل ما لا مالك له، ولذا لا شبهة في سلطنته على بيعه أو هبته من غيره.

وبالجملة: لا بُدَّ أن يلاحظ الجزء الأخير من علَّة الضرر، وليس هو إلَّا دخوله على الأنصاريّ بلا استئذان لا كون ماله محترماً.

لأنّا نقول: جهة السلطنة وإن انحلّت إلى جزئين: إيجابيّ وسلبيّ، إلّا أنَّ هذا تحليل عقليّ، لا أنَّها مركّبة من حكمين إيجابي وسلبي، فلا معنى لأن تكون قاعدة (لا ضرر) حاكمة على أحد جزئيّ السلطنة دون الآخر.

نعم، الجزء الأخير من علَّة الضرر ابتداءً وبلا واسطة هو الدخول بلا استئذان، إلَّا أنَّه حيث يكون متفرّعاً على إبقاء نخلته في البستان فالضرر ينتهي وينشأ بالأخرة من علَّة العلل، فينفي حقَّ الإبقاء.

وتوضيح ذلك: بعد ظهور القضية في أنّ (سمُرة) لم يكن مالكاً إلّا للعذق، وأنَّ البستان المغروس فيها النخيل كان للأنصاريّ، غاية الأمر أنَّه كان مستحقًا لإبقائها فيها مجّاناً إمّا لاستئجاره الأرض للغرس، وإمّا لكون مالكهما واحداً ابتداءً، ثمّ انتقلـ[عت] الأرض إلى واحد والنخلة إلى آخر.

فعلى أيّ حال كان [(سمُرة)] مستحقّاً لإبقائها، فإذا كان كذلك، وكان هذا علّة لجواز الدخول على الأنصاريّ بلا تقييد بإذن، فإذا كان المعلول والفرع مستلزماً للضّرر، فنفى الضرر رافع لأصل العلّة والأصل.

وبالجملة: الضرر في الحقيقة نشأ من استحقاق (سمُرة) لإبقاء العذق في الأرض؛ لأنَّ جواز الدخول بلا استئذان من فروع هذا الاستحقاق، فقاعدة (لا ضرر) يرفع هذا الاستحقاق؛ لأثمًا بمنزلة الكبرى الكلّية، وقولُه على: (إنّك رجل مضارً) صغرى لها، وقوله على: (اذهب فاقلعها) نتيجة هاتين المقدّمين، وتفرّع جواز الدخول بلا استئذان على استحقاق إبقاء النخلة نظير تفرّع وجوب المقدّمة على وجوب ذيها، وكها لا شبهة في أنَّه لو ارتفع وجوب المقدّمة لكونه ضررياً يرتفع وجوب ذي المقدّمة، ألّا إذا دلّ دليل على سقوط مقدّميتها في هذا الحال، كالمقدّمات الشرعية للصّلاة، فكذلك إذا ارتفع جواز الدخول بلا استئذان يرتفع استحقاق الإبقاء.

ولا يُقال: مجرّد الفرعيّة والترتّب لا يقتضي ذلك، ولذا في العقد الغبنيّ لا ترتفع الصحّة، بل يرتفع اللزوم مع كونه مترتّباً على الصحّة؛ لأنّ المدار على ٢١٨ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائينيّ بَثرُ

الجزء الأخير لعلَّة الضرر، ولا ريب أنَّه في المقام هو الدخول بلا استئذان لا مقاء استحقاقه.

لأنما نقول: فرق بين المقام وباب الصحة واللزوم، فإنَّ الصحة وإن كانت متقدّمة في الرتبة على اللزوم إلاّ أنّ كلَّ واحدٍ منها حكم مستقلّ ملاكاً ودليلاً، ولا ربط لأحدهما بالآخر، ولا علّية بينها، وهذا بخلاف المقام؛ لأنَّ جواز الدخول بلا استئذان مع كونه مترتبًا على استحقاق إبقاء العذق يكون من آثاره أضاً.

فالضرر وإن نشأ من الدخول بلا استئذان إلّا أنَّه معلول من استحقاق الإبقاء، نظير ما تقدّم من أنَّ الضرر في باب الوضوء وإن نشأ من اختيار المكلّف إلّا أنَّه معلول للحكم الشرعيّ، وهو إيجاب الوضوء، وليس الحكم الشرعيّ في المقامين مقدّمة إعداديّة، بل مقدّمة تسبيبيّة، والضرر عنوان ثانويّ للحكم أيضاً، وإن صحّ نسبته إلى فعل المكلّف على ما تقدّم.

وبالجملة: فالصواب في الجواب عن هذا الإشكال هو ما ذكرناه، مضافاً إلى ما عرفت من أنّ القلع لعلّه كان من باب قطع الفساد؛ لكونه عليه ﴿ أَوْلَى اللَّهُ مِينَ مَنْ أَنْفُسِهِم ﴾ (١٠).

ومن الغريب ما أفاده شيخنا الأنصاريّ نتئ من أنّ عدم انطباق التعليل على الحكم المعلّل لا يخلّ بالاستدلال(٢٠).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: رسائل فقهية: ١١١.

وحاصله(۱): أنَّ خروج المورد لا يضرّ بالعموم، فيتمسّك به في سائر الموارد، مع أنَّك خبير بأنّ عدم دخول المورد في عموم العلّة يكشف عن عدم إرادة ما تكون العلّة ظاهرة فيه، وهذا مرجعه إلى الاعتراف بإجمال الدليل، فكف لا نخلّ بالاستدلال؟

وأمّا الثاني: ف[قد] أجاب عنه شيخنا الأنصاريّ تثل بها أجيب [به] عن سائر العمومات المخصّصة بالتخصيصات الكثيرة، وهو أنَّ الخارج إنَّما خرج بعنوان واحد وهذا لا استهجان فيه".

وأورد عليه المحقّق الخراسانيّ تثرّ بأنَّه لا يستهجن خروج الكثير بعنوان واحد إذا كان أفراد العامّ أنواعاً؛ لأنَّ خروج عنوان واحد من تحت الأنواع الكثيرة لا محذور فيه (٢٠)، وأمّا إذا كان أفراده أشخاصاً فلا يتفاوت في الاستهجان بين تخصيصات كثيرة، أو تخصيص واحد بعنوان واحد يندرج تحت هذا العنه ان أفر ادكثرة.

ونحن قبل البحث عن أصل الإشكال، وأنَّ التخصيص الوارد على القاعدة هل [يكون من قبيل] تخصيص الأكثر أم لا؟ ينبغي التكلّم فيها أفاده العلمان، فنقول: إنَّ العمومات على قسمين:

قسم يرد على الأفراد الخارجيّة، وقسم يرد على الأفراد المقدّر وجودها

<sup>(</sup>١) في المطبوع: (فإن ذلك يرجع إلى) بدل (وحاصله) وما أثبتناه من الأصل.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: فرائد الأُصول: ٢/٤٤٥.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: ٢٨٤.

٢٢٠ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائيني َ رَخِر

الذي يعبّر عنه بالقضيّة الحقيقيّة.

والملاك في الخارجية ورود الحكم على كلِّ شخص شخص من الأفراد ابتداءً، ولا جامع بينها بحسب الملاك، وإنَّها الجامع بينها دخولها تحت لفظ واحد، وصحّة إيرادها في قالب واحد، كقوله: (قتل من في العسكر)، و(نهب ما في الدار).

والملاك في الحقيقية أن يرد الحكم على الطبيعة وبلحاظ انطباقها على الأفراد يشمل الحكم للأفراد، ففي الحقيقية لا نظر لها إلى الأفراد، ولذا بيّنا في باب العام والخاص أنَّ إشكال الدور المعروف في الشكل الأوَّل لا يجري في القضاما الحققة (١).

ثمّ إنّ التخصيص الوارد في القضايا الحقيقيّة على قسمين: قسم يوجب التصرّف في كبّرى الحكم، وقسم يوجب التصرّف في كلّية الكبرى؛ لأنّه قد يرد على المدخول، وهو في الحقيقة تقييد، وقد يرد على الأداة. [وما في القضايا الحارجيّة، فدائماً يرد على الأداة]".

وتفصيل ذلك راجع إلى باب العام والخاص، وإجماله: أنَّ العام من جهة المدخول نظير المطلق، أي توسعة المدخول وتضييقه إنَّا هما بمقدّمات الحكمة؛ لأنَّ أداة العموم وضعت لكلّية الكبرى، وأمّا أنّ الكبرى ما هي؟ فليست وظيفة تعيينها بالأداة، فكلّ ما أريد من المدخول فالأداة دالّة على عمومه،

<sup>(</sup>١) يلاحظ: فوائد الأُصول: ١٧٧/١، أجود التقريرات:١٢٨/١.

<sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفين من النسخة المطبوعة في حياة المقرّر، وغير موجودة في النسخة الخطّيّة.

فالعام من هذه الجهة نظير المطلق وإن كان بينها فرق في إحراز كون المتكلّم بصدد البيان، فإنَّه يحرز في باب المطلق بقرينة الحال، بخلاف باب العام، فإنَّه يحرز بنفس الأداة، فالتخصيص لو كان من قبيل العناوين فهو موجب لتقييد المدخول، كما لو قيل: (أكرم العالم العادل)، أو قيل بالدليل المنفصل: (لا تكرم فساقهم)، فإنَّ موضوع الحكم يصير مقيداً بالعدالة، ويصير عنوان العام أحد جزئي الموضوع، والجزء الآخر هو القيد الناشئ من التخصيص، ولذا لا يجوز التمسلك بالعام في الشبهة المصداقية؛ لأنّ عنوان العام ليس هو تمام الموضوع للحكم.

وأمّا لو كان أفراديّاً، فلو علم أنَّ خروج هذه الأفراد بجامع واحد، فهو أيضاً موجب للتّصرّف في الكبرى، ولو لم يعلم فهو موجب للتّصرّف في الأداة، أي في كلّية الكبرى من دون تصرّف في مدخولها، أي في الكبرى.

هذا في القضايا الحقيقيّة.

وأمّا التخصيص الوارد في القضايا الخارجيّة فحيث إنَّ الأفراد لا جامع بينها فلا كبرى في البين حتّى يرد التخصيص عليها، فلا محالة يرجع إلى أداة العموم.

فلو خرج أفراد كثيرة من قوله: (نهب ما في الدار) يصير التخصيص مستهجناً، فإذا ورد العام كذلك فلا بُدَّ من إرادة معنى لا يلزم منه التخصيص الكثير، فيصير العام مجملاً.

وحيث إنّ قاعدة (لا ضرر) من قبيل العمومات الواردة على الأفراد الحارجيّة، فإنّ المنفيّ هو الضرر الناشئ من الأحكام المجعولة في الخارج، ٢٢٢ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائيني َ رَخْ

فكثرة الخارج أيضاً مستهجن ولو كان الإخراج بعنوان واحد.

وبالجملة: في القضايا الخارجية لا فرق بين كثرة الإخراج وكثرة الخارج، فها أفاده الشيخ الأنصاريّ تئز في المقام لا يرفع الإشكال، ويرد عليه ما أورده المحقّق الخراسانيّ نئز عليه.

ولكنّ الصواب في الجواب منع الصغرى؛ لأنَّ ما توهّم خروجه بالتخصيص ـ الذي هو عبارة عن رفع الحكم عن موضوعه ـ هو باب الجنايات والحج والجهاد والخمس والزكاة وباب المحرّمات ونحو ذلك من الأحكام الوضعيّة الراجعة إلى باب الغرامات للاتلاف والتلف تحت البد الغاصة [ونحوها].

والحق أنَّ خروج أكثر هذه الموارد بالتخصيص؛ وذلك لما أشرنا إليه، وسيجيء إن شاء الله تعالى أنَّ قاعدة (لا ضرر) ناظرة إلى الأحكام ومخصصة لها بلسان الحكومة، ولازم الحكومة أن يكون المحكوم بها حكماً لم يقتض بطبعه ضرراً؛ لأنَّه لو اقتضى جعله في طبعه ضرراً على العباد لوقع بينها التعارض.

وبعبارة واضحة قاعدة (نفي الضرر) ترفع جعل الحكم الذي ينشأ منه الضرر بعدما لم يكن ضرريّاً، لا الحكم الذي بنفسه وفي طبع جعله يقتضي الضرر، أي الضرر الطارئ ينفى بقوله على الضرر، أي الضرر الطارئ ينفى بقوله على إلى ضرراً)، فمثل وجوب الجهاد والحجّ والخمس والزكاة ممّا يقتضي نفس جعله [في طبعه] ضرراً لا يخصّص بقاعدة: (لا ضرر) [9].

نعم، لو اقتضى هذه الأحكام ضرراً زائداً على ما تقتضيه [نفسها] لكان

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢٢٤ ـ ٢٢٥) من هذا الكتاب.

قاعدة (لا ضرر) مخصّصاً لها أيضاً، مثلاً لو لم يكن في البلد هاشميّاً أو فقيراً واستلزم نقل الخمس أو الزكاة إلى بلد آخر ضرراً فهذا يرتفع بـ(لا ضرر) دون أداء نفس الخمس والزكاة، وهكذا لو استلزم الحجّ أو الجهاد ضرراً زائداً على ما مقتضيه نفس وجومها فلا محذور في القول بارتفاعها كيا لا مخفي.

هذا مضافاً إلى منع أصل الصغرى في أغلب الأمثلة، فإنَّ باب الجنايات والإتلاف والخمس والزكاة، بل جميع الأحكام الوضعية المجعولة في باب التلف ونحوه، ليس جعل الحكم [فيها] ضرريّاً؛ لأنَّ وجوب تدارك ما أتلفه المتلف، ووجوب الدية على من جنى أو قتل نفساً، ووجوب إخراج حنّ الفقراء ليس ضرراً عرفاً على العباد؛ لأنَّ الضرر في الماليّات عبارة عن إحداث نقص في مال الغير، وحتّ الفقراء \_ مثلاً \_ ليس مال الغير لكون الفقير شريكاً مع من عليه الحمس والزكاة.

وبالجملة: كما أنَّ أداء الدين على من عليه الدين، وأداء الشريك حقّ شريكه [ليس ضرراً عليه، فكذلك أداء الخمس والزكاة، وأداء الدية، وأداء ما أتلفه المتلف](() ليس ضرراً على من عليه الأداء سواء قلنا: بأنَّ (لا ضرار) تأكيد لـ (لا ضرر)، أو قلنا: بأنّه في مقام نفي مجازاة الضرر بالضرر؛ لأنَّ المجازاة المنفي معناه أنَّه لو أتلف متلف مالك فلا تتلف ماله، وليس معناه أنَّه ليس عليه الغرامة؛ فإنَّ أخذها ليس مجازاة الضرر بالضرر.

ثم إنَّ الضرر الناشئ عن اليد غير المحقّة أيضاً لا يرتفع بـ(لا ضرر)؛

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفين من النسخة المطبوعة في حياة المقرّر، وغير موجودة في النسخة الخطّية.

٢٢٤ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيِّ بيِّرُ

لكونه ناشئاً من الإقدام كما لا يخفي.

وكيف كان، [ف]لمو سلّمنا ورود التخصيصات الكثيرة على القاعدة فاستقرار سيرة الفريقين على العمل بها في مقابل العمومات لا يفيد في رفع الاستهجان.

وليس من قبيل عملهم في باب قاعدة الميسور؛ فإنَّ قاعدة الميسور متبعة فيما إذا أحرز صغراها وإنَّ الباقي ميسور من المركّب المتعذّر بعض أجزائها، وعمل الأصحاب كاشف عن الصغرى، ومبيّن في أنَّ المتعذّر ليس ركناً.

وأمّا عملهم في المقام فليس معيّناً للباقي تحت هذه القاعدة؛ لاحتيال استكشافهم معنى من القاعدة بحيث لا يلزم منه تخصيص أصلاً فضلاً عن التخصيص الكثير.

وبالجملة: لو سلّمنا كثرة التخصيص فحيث إنّها مستهجنة، والمستهجن يستحيل صدوره من المعصوم، فالعامّ يصير مجملاً، وعمل الأصحاب به لا يرفع إجماله؛ لأنَّ الشهرة العملية لا تكون جابرة لضعف الدلالة، فإنّ الظنّ الخارجيّ لا يُوجب الظهور الذي هو المدار في باب الألفاظ.

فالصواب في الجواب هو المنع عن كثرة التخصيص؛ لأنَّ ما توهّم كونه مخصّصاً للقاعدة: إمّا باب الغرامات والديات والخمس والزكاة والحجّ والجهاد، فقد عرفت عدم كونها كذلك أصلا.

وإمّا من قبيل ما ورد من أنَّ من أجنب نفسه متعمّداً وجب عليه الغسل وإن كان مستلزماً للضّرر، ففيه: **أَوِّلاً**: أنَّ هذا الحكم مخصوص بالغسل، ولم يتعدّ أحد إلى<sup>(١)</sup>غيره.

وثانياً: لم يعمل بهذا الخبر من يُعتنى بشأنه حتّى في باب الغسل أيضاً، وذكره في الاستبصار لا يدلّ على عمل الشيخ به؛ لأنَّ بناءه ليس على العمل بجميع ما تضمّنته الأخبار'''.

فبقي في المقام باب المحرّمات، والتزموا برفع حرمة الترافع عند حكام الجور، ولم يلتزموا بارتفاع حرمة الأموال المتنجّسة، ولم يجوّزوا ببع المتنجّس وأكله وشربه وإن استلزم من تركها الضرر، فهذا الباب مخصّص لقاعدة (لاضرر)، ولا محذور.

والجواب عنه بأنَّ (لا ضرر) يختص بالأفعال الوجوديّة، وناظر إلى الأحكام الباعثة على وجود الأفعال، كقوله ﷺ: (رفع عن أُمتي تسعة) (٢)، فإنَّ النفي أو الرفع إذا تعلّق بالأُمور الوجوديّة تشريعاً فيكون كناية عن نفي حكمها ورفعه تشريعاً، كما أنّ نفي أحكامها تشريعاً عبارةً عن انتفاء تلك الأفعال تشريعاً فيناسب تعلّقه بالفعل، فالمحرّمات خارجة تخصّصاً كما لا وجه له؛ فإنَّه فرق بين الرفع والنفي في المقام، لأنَّ المناسب للرّفع أن يكون متعلّقاً بها كان مفروض الوجود، فيرفع تشريعاً، ولا يصحّ تعلّقه بالترك.

وهذا بخلاف النفي في قوله ﷺ: (لا ضرر) فإنَّه ناظر إلى نفي العنوان الذي يتولّد منه الضرر إمّا بلا واسطة كلزوم العقد، وإمّا مع الواسطة كوجوب

<sup>(</sup>١) في الأصل: (في) بدل (إلى).

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الاستبصار فيها اختلف من الأخبار: ١٦٢/١.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٧٩) من هذا الكتاب.

٢٢٦ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائيني ُ رخ

الوضوء، وهذا العنوان على ما نقّحناه ليس إلّا حكم الشارع، وهو أعمّ من أن يكون وضعيّاً أو تكليفيّاً، والتكليفيّ أعمّ من أن يكون إيجابيّاً أو تحريميّاً.

فالصواب هو الالتزام بالتخصيص في الجملة، والمنع عن كثرته، بل يمكن أن يُقال: إنّ المحرّمات الماليّ[ية] أيضاً خارجة عن قاعدة (لا ضرر) تخصّصاً [١٠]؛ لما عرفت في معنى الضرر في باب الأموال أنّه عبارة عن نقص ما يجده الإنسان، وبعد كون الشيء نجساً فيخرج عن الماليّة، ويكون النجس والمتنجّس \_ كالحمر والخنزير \_ وإتلافها ليس ضرراً شرعاً، بل عرفاً بعد عدم كونها مالاً، فلا تخصيص أيضاً، [فتامًا].

نعم، لو كان [ت] قاعدة (لا ضرر) كها كانت كبرى كليّة لقضيّة سمُرة كانت كبرى كليّة لباب الشفعة، وباب [كراهة] منع فضل الماء، لورد عليها التخصيصات الكثيرة، وإلّا لزم الالتزام بها تأسيس فقه جديد؛ لأنَّه لو كان كل ما كان من المقدّمات الإعداديّة للضّرر مرفوعاً ومنفيّاً بقوله عليه الأحراء ولا ضرر ولا ضرار) لكان أغلب الأحكام الشرعية منفيّة، لأنَّه قلّها يتّفق أن لا يكون حكم شرعيّ من المقدّمات الإعداديّة للضّرر، ولزم أن لا يتسلّط الإنسان على منع غيره عن التصرّف في ماله إذا استلزم تضرّر الغير من المنع، كها هو مفاد ورودها في مورد منع فضل الماء.

ثمّ إنَّ هاهنا إشكالاً آخر من بعض أعاظم عصرنا، وهو قلّة الفائدة لهذه القاعدة؛ لأنَّ غالب مواردها ملازم للحرج، فتأمّل. التنبيه الثاني: في بيان نسبة هذه القاعدة مع أدلة الأحكام الدالة بعمومها على تشريع الحكم الضرري، والأقوى هي الحكومة، فتقدّم عليها وإن كانت النسبة بينها هي العموم من وجه، وهذا هو الذي اختاره شيخنا الأنصاريّ تئنز. وقيل: في الجمع بينها وجوه أخر:

الأوَّل: ما أشار إليه شيخنا الأنصاريّ<sup>(١)</sup>، وتبعه المحقّق الخراسانيّ<sup>(١)</sup> من أنَّ وقو عها في مقام الامتنان بكفر في تقديمها على العمومات.

الثاني: ما أشار إليه (٢) أيضاً من معاملة التعارض بينها أوّلاً، ثمّ ترجيح هذه القاعدة عليها إمّا بعمل الأصحاب وإمّا بالأُصول كالبراءة في مقام التكلف وغم ها في غم ه.

الثالث: ما اختاره المحقّق الخراسانيّ من التوفيق العرفيّ بينهما؛ حيث إنَّ العرف يوفّق بين أدلّة الأحكام ودليل (لا ضرر) بحمل أدلّتها على الحكم الاقتضائيّ، ودليله على الحكم الفعل<sup>(ن)</sup>.

الرابع: أخصّية دليله من دليل مجموع الأحكام وإن كان بين دليله ودليل كلّ حكم مستقلّ عموم من وجه، إلّا أنَّ ورود نفيه على أحكام الإسلام كورود نفي الحرج في الدين يقتضي ملاحظته مع مجموع الأحكام، فهو بوحدته أعلن المعارضة مع المجموع، فيقدّم عليها لأخصّيته.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: فرائد الأصول: ٢/٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: رسالة في قاعدة لا ضرر (رسائل فقهية): ١١٦.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: كفاية الأُصول: ٤٣٣.

الخامس: عدم إمكان معاملة العموم من وجه في المقام؛ لأنّ جهة نسبته مع جميع الأدلّة نسبة واحدة، فلو قدّم عليه كلّ دليل فلا يبقى له مورد، وتقديم البعض ترجيح بلا مرجّح، وأمّا لو قدّم هذا على سائر الأدلّة فلا يلزم محذور؛ لبقاء حكمها في غير مورد الضرر.

ثمّ إنّ المحقّق الخراسانيّ نتئ استشكل في الحاشية على مختار الشيخ من الحكومة بقوله: (حكومتها تتوقّف على أن يكون بصدد التعرّض لبيان حال أدلّة الأحكام المورثة للضّرر بإطلاقها أو عمومها على ما أفاده نتئ، أو حال الأدلّة الدالّة على جواز الإضرار بالغير، أو وجوب تحمّل الضرر عنه بالإطلاق أو العموم على ما ذكرنا، وإلّا بأن يكون لمجرّد بيان ما هو الواقع من نفي الضرر فلا حكومة لها، بل حالها كسائر أدلّة الأحكام)(").

ونحن نقول لا فرق بين القولين في الحكومة، ولا فرق في الحكومة بين أن يكون لمجرّد بيان ما هو الواقع من نفي الضرر، وأن يكون بصدد التعرّض لبيان حال الأحكام؛ لأنّه ليست الحكومة منحصرة في أن يكون الحاكم مفسّراً للمحكوم بلفظ (أي) أو (أعني)، بل إذا رفع أحد الدليلين ما أخذ موضوعاً حاكم، كما في مثل (لا شك لكثير الشك)(") الحاكم على قوله: (إذا شككت فابن على الأكثر)(")، فبناءً على أن يكون المراد من الحديث نفي الحكم بلسان نفي الموضوع، فهذا الدليل إذا أخرج فرداً من

<sup>(</sup>١) يلاحظ: درر الفوائد في الحاشية على الفرائد: ٢٨٢ ـ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) الفصول المهمة في أُصول الأئمة (تكملة الوسائل): ٢/ ١١٤، ب٤ ح ١٤١٥.

موضوع أدلَّة الأحكام فهو حاكم عليها.

#### [ضابط الحكومة]

ثمّ إنَّ بيان وجه الحكومة مطلقاً في المقام، وبيان ضابطها في كلِّ مقام على طريق الإجمال يتوقف على تمهيد مقدّمة، وهي أنّ القرائن تارة تكون قرائن مجازية، وأُخرى قرائن للتخصيص أو التقييد، بناءً على ما هو الحقّ من أنَّ العامّ المخصّص أو المطلق المقيّد ليس بمجاز، والفرق بينها أنَّ قرينة المجاز قرينة للمراد من اللفظ، فإنَّ (يرمي) في قولك: (رأيت أسداً يرمي) قرينة على أنَّ المراد من (الأسد) في هذا الكلام بالدلالة التصديقيّة هو الرجل الشجاع، وأتا قرينيّة المخصّص أو المقيّد، فليست قرينة للمراد من اللفظ، بل قرينة لموضوع الحكم، وأنَّ عنوان العامّ أو المطلق ليس تمام الموضوع، بل جزؤه.

وعلى هذا، فمراد شيخنا الأنصاريّ نتخ من أنَّ المراد بالحكومة [هي] أن يكون أحد الدليلين بمدلوله اللفظيّ متعرّضاً لحال دليل آخر<sup>(۱)</sup>، ليس خصوص ما كان الحاكم من قبيل قرينة المراد من اللفظ بأن يرد بلسان (أي) أو (أعني) وإلّا يختصّ بالأدلة اللفظيّة، ولا يرد في حكومة بعض الأحكام العقليّة على بعض آخر، بل مراده منها الأعمّ من ذلك.

فمن أقسامها ما كان أحد الدليلين ينفي ما هو المفروض موضوعاً في الدليل الآخر، كها الدليل الآخر، أو يثبت موضوعاً مثل ما فرض موضوعاً في الدليل الآخر، كها إذا قيل: (أكرم العلماء)، وورد دليل يدلّ على أنَّ زيداً مع كونه عالماً ليس بعالم، أو يدلّ على أنَّ زيداً مع كونه جاهلاً عالم.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: فرائد الأصول: ٥٠٧/٢.

#### [بيان الفرق بين التخصيص والحكومة]

وبالجملة: غرضه من هذا البيان الفرق بين التخصيص والحكومة، فإنّ ضابط التخصيص أن لا يكون في اللفظ إشعار أصلاً بالحكم الثابت في العام، فإنّ قوله: (لا تكرم زيداً) لا تعرّض له بحسب المدلول بالحكم الثابت في جميع أفراد العلماء الشامل لزيد، فكونه بياناً للعام إنّا هو بحكم العقل بعد العلم بصدور الخاص والعام من العاقل الملتفت، فإنّ العقل يحكم بأنّ الملتفت لا يحكم واقعاً بوجوب إكرام جميع الأفراد مع حكمه في فرد منها بخلاف حكمه في سائر الأفراد، وبعد نصوصية الخاص أو أظهريته من العموم في شموله له يحكم بأنّ المتكلم لم يقصد من العموم هذا الفرد.

وضابط الحكومة أن يكون هذا الوجه من الجمع مدلولاً لفظياً، ولا غتص الدلالة اللفظية بأن يكون مدلول الحاكم [هو] أردت من المحكوم هذا، حتى يكون شارحاً بلفظ (أي) و (أعني) ونحوهما، فيكون كقرينة المجاز، بل تشمل ما كان كالمقيد والمخصص بياناً للمراد من الحكم الواقعي، كأغلب الحكومات، فإنَّ مثل قوله: (لا شكّ لكثير الشكّ) " بيتن بنفس مدلوله اللفظيّ موضوع قوله: (إذا شككت فابن على الأكثر) " ويضيّق دائرة الموضوع.

فالفرق بين التخصيص والحكومة: هو أنَّ بيانيّة الخاصّ للعامّ إنَّها هو بحكم العقل، وبيانيّة الحاكم للمحكوم إنَّها هو بنفس مدلوله.

وفرق آخر بينهما: وهو أنَّ الحكومة تتوقَّف على ورود المحكوم أوَّلاً، ثمَّ

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٢٢٨) من هذا الكتاب.

ورود الحاكم؛ وذلك لأنَّه مسوق لبيان حكمه، ومتفرّع عليه، بخلاف باب التخصيص الذي هو أحد أقسام التعارض.

وبالجملة: لو لم يرد حكم من الشارع لا عموماً ولا خصوصاً فلا مجال لورود قوله على: (لا حرج في الدين) (أ) أو (لا ضرر في الإسلام)، وهذا بخلاف مثل (لا تكرم زيداً) فإنَّه غير متفرّع على ورود (أكرم العلماء).

## [بيان أقسام الحكومة]

ثمّ إنَّ الحكومة على أقسام:

منها: ما يتعرّض لموضوع المحكوم، كما لو قيل [بأنّ] زيداً ليس بعالم بعد قوله: أكرم العلماء.

ومنها: ما يتعرّض لمتعلّق الحكم الثابت في المحكوم، كها لو قيل بأنّ الإكرام ليس بالضيافة.

ومنها: ما يتعرّض لنفس الحكم، كما لو قيل بأنّ وجوب الإكرام ليس في مورد زيد.

ثمّ إنَّه كها توجب الحكومة التضييق فقد توجب التوسعة أيضاً، كها إذا أدخل دليل الحاكم فرداً خارجيّاً في موضوع المحكوم أو متعلّقه أو في حكمه.

[بيان الوجه في تقديم الحاكم على المحكوم وعدم ملاحظة المرجّحات] ثمّ إنَّ جهة تقديم الحاكم وعدم ملاحظة مرجّحات باب الدلالة والسند

<sup>(</sup>١) لم أعثر على هذا النصّ في كتب الحديث، ويمكن استفادته من الحديث المذكور في وسائل الشيعة: ١/ ١١٤، ب٨، ح٥، من أبواب الماء المطلق، بل هو مفاد قوله تعالى: ﴿وما جعل عليكم في الدين من حرج﴾.

٢٣٢ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائينيّ نثرُ

واضح[ة].

أمّا في باب الدلالة فلأنَّ المحكوم إنَّما هو حكم على تقدير، والحاكم هادم للتقدير، أي ثبوت وجوب إكرام كلّ عالم ـ [مثلاً ] ـ موقّوف على فرض وجود موضوعه خارجاً، وعلى فرض تحقّق وصدق لمتعلّقه تصوّراً، وعلى بقاء أصل الحكم واستمراره مطلقاً، فإذا دلّ دليل على إبطال هذا الفرض، وإخراج موضوع عن موضوع المحكوم ـ مثلاً ـ فلا تعارض بينهما؛ لأنَّ الحكم على تقدير لا يُعقل أن يجفظ تقديره.

وهذا هو المناط في صحّة الترتّب، وتقديم الأمارات على الأُصول، كما أوضحناه في محلّه.

ثمّ إنّ أظهر أفراد الحكومة [هو] التعرّض لأصل الحكم؛ لأنَّ هدم الموضوع أو المتعلّق يرجع بالواسطة إلى التعرّض للحكم''.

وعلى هذا، فلا فرق بين أن يكون المراد من (لا ضرر) ما اختاره شيخنا الأنصاري، وأن يكون المراد منه ما اختاره المحقق الخراساني، أي سواء قيل بأنّ المحكم الضرري غير مجعول، أو قيل بأنّ الموضوع الضرري لا حكم له، فكلاهما حاكيان على أدلّة الأحكام، غاية الفرق أنّه بناءً على مختار الشيخ فأدلّة (لا ضرر) شارحة لأصل الحكم، وبناءً على مختار المحقّق الخراسانيّ فشارحة لموضوعات الأحكام.

وأمّا الحكومة في باب السند فتفصيلها موكول إلى باب التعادل [والترجيح].

<sup>(</sup>١) في الأصل: (بالحكم) بدل (للحكم).

# [بيان المنفيّ هل هو الضرر الواقعيّ أو ما علم به المتضرّر]

[التنبيه] الثالث: مقتضى كون الألفاظ موضوعة للمعاني الواقعية دون المعلومة أن يكون الضرر المنفيّ هو الضرر الواقعيّ، علم به المتضرّر أو لم يعلم. ولكن يظهر من شيخنا الأنصاريّ [تثنئ] أنّه يشترط في باب الوضوء في جريان أدلة نفى الضرر علم المكلّف بكون الوضوء ضرريّاً<sup>(۱)</sup>.

ويظهر من غير واحد أنّ في باب المعاملة الغبنيّة: [آنّه] يشترط في جريان أدلّة نفى الضرر كون المكلّف جاهلاً بالغبن.

وسلكوا في غير هذين البابين [غير هذا المسلك، فجعلوا الـ]مدار<sup>(\*)</sup> صدق الضرر واقعاً من دون دخل العلم أو الجهل به، كها هو مقتضى كون الألفاظ موضوعة للمعاني الواقعية، فحكموا بأنّه لو كان حفر البئر في الدار موجباً لتضرّر الجار [ف]ليس للهالك حفره علم الجار بالضرر أو لم يعلم.

وحينتذ يقع الإشكال بالنسبة إلى اعتبار العلم في باب الوضوء وما يلحق به كالصوم، وإلى اعتبار الجهل في المعاملة الغبنية وما يلحق بها، وعدم اعتبار العلم ولا الجهل في غير هذين البابين، كمسألة تضرّر الأنصاريّ وما يلحق بها. ولكنّك خبير بحلّ الإشكال بناءً على ما ذكرنا من أنَّ الحكم المنفيّ هو الذي يكون الجزء الأخير من العلّة للضّرر، لا ما إذا كان من المقدّمات

<sup>(</sup>١) يلاحظ: نجاة العباد: ٦٣.

 <sup>(</sup>٢) ما بين المعقوفين من النسخة المطبوعة في حياة المقرر، وغير موجودة في النسخة الخطّية.
 وكذا في المورد التالي.

الإعدادية [له]، ففي مثل حفر البئر نفس ثبوت السلطنة للمالك موجب لتضرّر الجار، كثبوت حقّ الاستطراق بلا استئذان لسمُرة بن جُنْدَب [موجباً لتضرّر الانصاريّ]، ولا دخل لعلم الطرف ولا جهله في لحوق الضرر به، وكذلك لا دخل لعلم الحافر أو المستطرق ولا جهله لإلقاء الضرر على طرفه، فلا بُدَّ أن يكون المنفيّ هو نفس السلطنة المجعولة واقعاً له الموجبة لتضرّر الجار.

وأمّا مسألة الوضوء والصوم فمضافاً إلى أنَّ كون الحديث مسوقاً للامتنان يقتضي التقييد بالضرر المعلوم، وإلّا يلزم إعادة الوضوء والصوم على من تضرّر بهما ولم يعلم به، وهذا خلاف المنّة، أنَّ في مورد الضرر الواقعيّ ليس الموجب للضّرر الحكم الشرعي بوجوب الوضوء والصوم، أيّ ليس الجزء الأخير من العلّة النامّة للضّرر إطلاق الحكم، ولذا لو فرض انتفاء الحكم في الواقع لكان هذا المتضرّر واقعاً في الضرر لجهله واعتقاد عدم تضرّره، فلا يكون الضرر مستنداً إلى تشريع الحكم.

ويعبارة أُخوى: الحكم الفعليّ على المتضرّر العالم بالضرر موجب للضّرر، وأمّا الحكم الواقعيّ ـ الذي لا يتفاوت وجوده وعدمه في إقدام المكلّف على هذا الفرد؛ لآنه كان أو لم يكن لأوجد المكلّف هذا الفرد باعتقاد عدم الضرر ـ فليس هو الجزء الأخير من العلّة للضّرر.

نعم، لو كان المراد من الحديث أنَّ الفرد الضرريّ لا حكم له فالتقييد بالضرر المعلوم لم يكن له وجه.

وبالجملة: بناءً على كون المنفيّ هو الحكم الضرريّ، فحيث كان هذا الشخص معتقداً بعدم ترتّب الضرر على وضوئه ـ مثلاً ـ فلا يكون نفي وجوب الوضوء الضرريّ بالنسبة إليه ملازماً لنفي الضرر من باب أنَّ نفي العلّة ملازم لنفي المعلول؛ لأنَّه مع عدم علمه به يقع في الضرر.

نعم، لولا الحكم الشرعيّ بوجوب الوضوء لما حصل له الداعي بالوضوء المضرّ، ولكن مجرّد سببيّة الداعي وباعثيّته على العمل لا تقتضي أن يكون هو العلّة التامّة أو الجزء الأخير، غاية الأمر [آلّه] يكون من المقدّمات الإعداديّة.

ثمّ إنَّ مقتضى ما ذكرنا من اعتبار [ال]أمرين - الضرر الواقعيّ والعلم به - أنَّه لو اعتقد بالضرر ولم يكن في الواقع متضرّراً لم يسقط عنه (" وجوب الوضوء، ولازم ذلك إعادة الصلاة لو تيمّم وصلّى باعتقاد الضرر ثمّ انكشف عدم كونه ضررياً؛ لعدم انتقال الفرض إلى التيمّم، وهكذا في باب الغسل، مع أنَّ ظاهر المشهور (") عدم وجوب الإعادة، فيستكشف من ذلك أنَّ اعتقاد الضرر له موضوعية في البابين.

ولكنة يمكن دفع الإشكال بأنَّ ظاهر عدم الوجدان في قوله عزِّ من قائل: ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا ماءَ فَتَيَمْمُوا ﴾ (٢) هو الأعمّ من الواقعي والاعتقاديّ، واعتقاد الضرر موجب لإدراج الشخص فيمن لم يجد الماء؛ لأنَّ المراد من عدم الوجدان عدم التمكّن من استعال الماء إمّا لعدم وجوده وإمّا لعدم القدرة على استعاله للمانع الشرعيّ أو العاديّ، ولذا لو اعتقد عدم وجود الماء في راحلته وصلّى متيمًا ثمّ

<sup>(</sup>١) في الأصل: (عدم ارتفاع) بدل (لم يسقط عنه)، وما أثبتناه من النسخة المطبوعة في حياة المقرّر.

 <sup>(</sup>٢) يلاحظ الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطّاهرة: ٤/ ٢٥٤. وما بعدها، جواهر الكلام
 في شرح شرائع الإسلام: ٥/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ٤٣.

٢٣٦ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيُّ ﷺ

تبيّن وجود الماء قالوا أيضاً بصحّة الصلاة، وليس ذلك إلّا من باب أنَّ عدم الوجدان أعمّ من عدم الوجود واقعاً أو اعتقاداً.

ثم إنَّه في المورد الذي انتقل التكليف بالطهارة المائية إلى الترابية كما إذا كان الوضوء مضمّ أو كان عالماً به، فلو توضّأ حسنذ بكون وضوؤه باطلاً، ولا يمكن تصحيحه [٧] بالملاك، ولا بالترتب، ولا بها يُقال: إنَّ التيمّم رخصة لا عزيمة، ولا بها يرجع إلى ذلك، مثل ما يُقال: إنّ الضرر يرفع اللزوم لا الجواز؛ وذلك لأنَّ مقتضى الحكومة خروج الفرد الضرريّ عن عموم أدلَّة الوضوء والغسل، وعدم ثبوت الملاك [له]؛ لعدم وجود كاشف له، ولا معنى لاحتمال الرخصة في المقام؛ فإنَّ التخصيص بلسان الحكومة كاشف عن عدم شمول العامّ للفرد الخارج، ولا معنى لرفع اللزوم دون الجواز؛ فإنَّ الحكم بسيط لا تركيب فيه حتى يرتفع أحد جزئيه ويبقى الآخر، ولا يُقاس باب التكاليف بباب الخيار؟ فإنّ العقد يشتمل على الصحّة واللزوم معاً كلّ منها [معلّم] بخطاب يخصّه وملاك يختصّ به، فالجزء الأخبر من العلَّة للضّر ر إذا كان لزوم العقد لا وجه لرفع صحّته، وهذا بخلاف الوجوب؛ فإنَّه إذا ارتفع ارتفع بكلا جزأي تحليله العقليّ.

ولولا توهّم بعض الأعاظم'' \_ بانَّه لو تحمّل المشقّة وتوضّأ أو اغتسل حرجيّاً لصحّ وضوؤه وغسله؛ لورود نفي الحرج في مقام الامتنان، فلا يكون

 <sup>(</sup>١) لعل المراد به هو الآية السيّد عمد كاظم الطباطبائي اليزديّ، يلاحظ: العروة الوثقى:
 (٣٧٩/١) مسألة (١٨).

الانتقال إلى التيمّم عزيمة \_ لما كان للبحث عن صحّة الوضوء في مورد الضرر محال.

ولكنّا تعرّضنا لذلك لرفع هذا التوهّم، وأنّه لا فرق بين نفي الحرج ونفي الضرر في أنَّ كلّا منها حاكمان على أدلّه الأحكام، ولا فرق بين الحكومة والتخصيص، وكون الامتنان حكمة أو علّة لا يقتضي صحّة الوضوء أو الغسل إذا كان حرجيّاً أو ضرريّاً، هذا مضافاً بأنّه يلزم أن يكون ما في طول الشيء في عرض الشيء، وهذا خلف؛ لأنَّ التكليف لا ينتقل إلى التيمّم إلّا إذا امتنع استعمال الماء خارجاً أو شرعاً، وإذا كان مرخصاً شرعاً في الطهارة المائيّة فلا يدخل فيمن لا يجد الماء، حتى يشمله قوله عزّ من قائل: ﴿فَتَيمّمُوا﴾، فإقدام المضر في باب التكاليف على الضرر لا يكون موجباً لعدم جريان أدلّة نفي الضرر بالنسبة إليه؛ لاستناد الضرر فيها ولو مع الإقدام إلى نفس الحكم، لأنّ القرام هنا عبارة عن اختيار الفعل وإرادته.

وقد عرفت فيها تقدّم أنّ توسّط الإرادة لا يخرج الحكم عن كونه علّة للضّرر؛ لأنّ السلسلة الطوليّة تنتهي بالآخرة إلى العلّة الأولى، وهي الحكم.

نعم، إنَّما يؤثّر الإقدام في عدم شمول (لا ضرر) في المسألة الأُخرى، وهي المعاملة الغبنيّة؛ حيث إنَّ المغبون إذا كان حين صدور عقد المعاوضة عالماً بالغبن والضرر يكون الضرر مستنداً إلى إقدامه، وكان حكم الشارع باللزوم من المقدّمات الإعداديّة للضّرر.

وتوضيح ذلك: أنَّك قد عرفت أنَّ هذه القاعدة كها تدلّ على نفي الأحكام التكليفيّة إذا نشأ عنها الضرر تدلّ على نفي الأحكام الوضعيّة إذا كانت مستلزمة له، بل قد عرفت أنَّ شمولها للأحكام الوضعيّة أولى؛ لأنَّها ابتداء علّة له، ولكن يستند الضرر إلى الحكم إذا كان الشخص جاهلاً بالغبن والضرر.

ففي البيع المحاباتي والصلح المجاني - كان العقد لازماً أو لم يكن ـ كان قاصد العطاء مقدّماً على الضرر، ولزوم العقد ليس علّة لإرادة المكلّف واختياره هذا العقد الضرري، وليس كإيجاب الوضوء الذي يسلب قدرة المكلّف عن الفعل وتركه؛ فإنَّ المكلّف بالوضوء مجبور شرعاً به، وهذا بخلاف العاقد، وهذا واضح.

ثم إنَّ منشأ ثبوت الخيار للمغبون هو تخلّف الشرط الضمنيّ الذي هو عبارة عن اشتراط تساوي المالين في الماليّة إلّا بمقدار يسير يتسامح فيه، فإذا كانـ[ت] المعاملة غبنيّة فيصحّ الاستدلال على عدم لزومها بأدلّة نفي الضرر؛ لأنَّ فقد الشرط الذي اشترط ضمناً ضرر على من له الشرط، فإنَّ الضرر عبارة عن نقص ما كان المتضرّر واجداً له.

وعلى هذا، فلو أقدم على الغبن فمرجعه إلى عدم اشتراط التساوي في الماليّة، فإذا لم يكن مشترطاً له فلا يكون واجداً لشيء، فلا يكون متضرّراً بعدمه.

وبالجملة: مع الإقدام لا معنى لرفع اللزوم ولا وجه له، بل لو لم يرجع التساوي في المالية إلى الشرط الضمنيّ فمجرّد الضرر ولو مع عدم العلم به لا يكون موجباً لرفع اللزوم وثبوت الخيار فضلاً عمّا إذا كان عالماً به؛ لأنّه لو لم يشترط التساوي فلا يكون واجداً لشيء حتّى يكون فقده ضرراً عليه، بل مع عدم الشرط يكون مرجع المعاملة إلى الإقدام بها على أيّ وجه اتفق.

## [فروع يتوهُم التنافي فيها]

ثمّ إنَّ هاهنا فروعاً قد يتوهّم التنافيّ بينها بأنفسها وتنافي بعضها، مع ما ذكرنا من أنَّ الإقدام على الضرر في باب (التكليفيّات) لا يوجب عدم حكومة القاعدة عليها، وفي باب (الوضعيّات) موجب لذلك.

فمنها: ما يُقال من أنّه لو أقدم على موضوع يترتّب عليه حكم ضرريّ، كمن أجنب نفسه متعمّداً مع كون الغسل ضررياً له أنَّ هذا الإقدام لا يوجب عدم جريان قاعدة (لا ضرر)، وهكذا في نظير ذلك، كمن شرب دواء يتضرّر بالصوم لأجل شربه.

ومنها: ما يُقال بعكس ذلك كمن أقدم ونصب اللوح المغصوب في سفينته، فإنَّه يُقال يجوز لمالك اللوح نزع لوحه وإن تضرّر مالك السفينة [بنزعه] بلغ ما بلغ. نعم، إذا استلزم تلف نفس محترمة فلا يجوز [له ذلك].

ومنها: ما يُقال لو استأجر شخص أرضاً إلى مدّة، وبنى فيها بناءً أو غرس فيها شجراً يبقى بعد انقضاء زمان الإجارة أنَّ لمالك الأرض هدم البناء، وقلع الشجر وإن تضرّر به المستأجر.

وهكذا لو غرس أو بنى من عليه الخيار في الملك الذي هو متعلّق حقّ الخيار لغيره، أنّ لذي الخيار هدمه أو قلعه إذا فسخ العقد الخياريّ وإن تضرّر به من عليه الخيار، مع أنّه لم يقدم على ضرره.

ولكنّك خبير بعدم تنافي هذه الفروع مع ما تقدّم، وأنَّ هنا فرقاً بين مسألة من أجنب نفسه متعمّداً أو شرب دواء يتضرّر لأجل شربه بالصوم، ومسألة

#### ٢٤٠ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائينيّ نقرُ

من نصب لوحاً في سفينته أو غرس شجراً في الأرض المستأجرة؛ فإنَّ المجنب نفسه أو شارب الدواء لم يكن مكلّفاً بالغسل أو الصوم إلّا بعد الجنابة والشرب، ولا شبهة أنَّ التكليف بالغسل أو الصوم يكون ضرريّاً، فالضرر مستند إلى الحكم الشرعيّ.

وهذا بخلاف غاصب اللوح، فإنَّه مأمور قبل النصب بالرد، ولم يكن الرد له ضرريًا، وإنَّما أقدم على إتلاف ماله لمخالفته التكليف بالرد.

وهكذا مسألة الغرس في الأرض المستأجرة، فإنَّ مع علمه بعدم استحقاقه للبناء أو الغرس إلّا في مدّة الإجارة فهو [قد] أقدم على الضرر.

#### [صورة الإقدام على الضرر]

وبالجملة: للإقدام صور ثلاث:

الأولى: إقدامه على موضوع يتعقّبه حكم ضرريّ، كمن أجنب نفسه أو شرب دواء.

الثانية: أن يكون الإقدام على نفس الضرر، كالإقدام على المعاملة الغبنيّة.

الثالثة: إقدامه على أمر يكون مستلزماً لتعلّق الحكم الضرريّ عليه، سواء كان الحكم قبل الإقدام فعليّاً ـ كيا في غاصب اللوح ـ أو لم يكن كذلك، ولكنّه يعلم بتحقّقه بعد ذلك، كمن بنى في الأرض المستأجرة.

أمّا الصورة الثانية فالفرق بينها وبين الصورة الأولى في كمال الوضوح؛ لأنَّ في الصورة الثانية أقدم على نفس الضرر، والحكم ليس إلّا مقدّمة إعداديّة؛ إذ ليس الضرر إلّا هو النقص في المال، وهو بنفسه أقدم عليه، سواء كان العقد لازماً أو جائزاً، فلم ينشأ الضرر من لزوم العقد، بل لا يصحّ نسبة الضرر إليه؛ لأنَّ الضرر الذي أقدم عليه في رتبة الموضوع لهذا [اللزوم]، فلا يُعقل أن يكون مسببًا عنه، فلا يمكن أن يرتفع هذا اللزوم بأدلة الضرر.

وأمّا في الصورة الأولى فلم يقدم إلّا على أمر مباح خال عن الضرر، وإنَّما ينشأ الضرر من الحكم، فالحكم في هذه الصورة هو الجزء الأخير من العلّة، والإقدام على إيجاد موضوعه هو المقدّمة الإعداديّة عكس الصورة الثانية.

وإنّها الإشكال في الفرق بين الصورة الأولى والثالثة، لا سبّها القسم الأخير منها، وهو الغرس في الأرض المستأجرة، فإنَّ الحكم بتخليص الأرض وتفريغها ليس فعليّاً كالحكم بوجوب الغسل والصوم، وهو أيضاً لم يقدم إلّا على أمر خال من الضرر فعلاً، كإقدامه على إجناب نفسه وشرب الدواء.

ولكنة بالتأمّل فيها ذكر \_ وهو أنّه كلّها كان الضرر عنواناً ثانويّاً للحكم فهذا الحكم مرفوع بقاعدة (نفي الضرر)، وكلّ ما كان عنواناً ثانويّاً لإقدام المكلّف وكان الحكم مقدّمة إعداديّة فهذا الحكم لا يرتفع \_ يظهر الفرق بين الصورة الثالثة بكلا قسميها والصورة الأولى؛ فإنَّ حكم الصورة الأولى حكم ما إذا كان الصوم أو الوضوء ضرريّاً من دون دخل للمكلّف فيه أصلاً، فإنّه كها أنَّ الإقدام على الصوم الضرريّ لا يُوجب عدم شمول القاعدة له إذا كان الصوم ضرريّاً بنفسه، فكذلك إذا نشأ الضرر من شرب الدواء؛ فإنَّ الصوم بعده ليس إلّا من باب وقوعه في طريق الامتثال، ولولا الحكم الشرعي لم يكن الشخص متضرراً بشرب الدواء، فالشرب ليس إقداماً على الضرر، ولا يتملّق به حكم ضرريّ، وإنَّا هو علّة لتحقّق موضوع الحكم الضرري، فالضرر لا

٢٤٢ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائيني َ رَحْرُ

عنوان ثانويّ له ولا لحكمه، بل هو عنوان ثانويّ لحكم الشارع، وحيث إنّ تضرّره بالصوم سواء كان قهرياً أو لشرب دواء إنّياً ينشأ من طريق امتثال الحكم، فالحكم هو علّة العلل، والامتثال مقدّمة إعداديّة.

وأمّا حكم الصورة الثالثة فحكم الإقدام على المعاملة الغبنيّة، سواء كانت من قبيل إدخال خشب الغير في البناء، أو نصب لوح الغير في السفينة، أو كانت من قبيل غرس الشجر في الأرض التي تنتزع من يده قبل وصول الشجر إلى حدّ كماله.

أمّا مسألة اللوح والخشب فمضافاً إلى أنَّ الإقدام هو الجزء الأخير من العلّة للضّرر لا الحكم الشرعيّ، لا تشملها القاعدة لوجهين آخرين:

الأوَّل: أنَّ هدم البناء وكسر السفينة ليس ضرراً؛ لأنَّه مع فرض كون اللوح أو الخشب مغصوباً لم يكن صاحب السفينة مالكاً لتركيب السفينة، ولا صاحب الدار مالكاً لبنائها، فهذه الهيئة الحاصلة لها إذا لم تكن مملوكة له فرفعها ليس ضرراً؛ لأنَّ الضرر عبارة عن نقص ما كان واجداً له.

وبعبارة أُخرى: كما أنَّ الغاصب لم يكن مالكاً من أوَّل الأمر لإدخال الخشب في البناء ونصب اللوح في السفينة لا يكون مالكاً لإبقائهما فيهما، وكما لا ضرر عليه في ردِّهما إلى مالكهما قبل البناء والنصب فكذلك بعدهما.

الثاني: حيث دلّ الدليل على أنّه (ليس لعرق ظالم حقّ)(أ فلا حرمة لماله، فلا تشمله القاعدة؛ لخروج هذا المال عنها تخصّصاً، كخروجه عنها كذلك، بناءً

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ٣/ ١٤٠، كتاب المزارعة. وسائل الشيعة: ٢٥/ ٣٨٨، كتاب الغصب، ب٣، ح١، ١٩.

على الوجه الأوَّل؛ لأنَّ القاعدة تنفي الضرر الذي يرد على المال المحترم.

نعم، مقتضى هذا الوجه [اختصاص] جواز الهدم والنزع بمورد علم الباني والناصب بالغصبية دون مورد الجهل.

وكيف كان، فيكفي في خروج هذه الصورة عن القاعدة من جهة الإقدام خروجاً حكميّاً؛ وذلك لأنَّ الضرر مع العلم بوجوب الرد فوراً إلى مالكه مستند إلى نفس اختياره وفعله، وليس اختياره واقعاً في طريق امتثال الحكم، حتى ينتهي الضرر بالآخرة إلى الحكم؛ لأنَّ البناء أو النصب يقع في طريق عصيان الحكم، عكس الإقدام على الوضوء الضرري، والحكم إنَّما يكون من المقدّمة الإعداديّة للضّرر.

وأمّا مسألة (الزرع) و(الشجر) الذي ينقفي زمان استحقاق مالكهها لإبقائهها قبل كهالها فحالها حال مسألة نصب اللوح؛ فإنَّ وجوب تخليص أرض الغير وإن لم يكن فعليًا إلّا أنَّه مع علمه بانقضاء زمان الاستحقاق قبل كهال الزرع أو الشجر فهو أقدم على الضرر، فردّ الأرض فارغة وإن كان ضرريًا إلّا أنّه بنفسه أقدم عليه، وإلّا لم يكن ردّ الأرض الخالية عن الزرع والشجر ضرريًا، والإقدام على الزرع ليس في طريق امتثال الحكم، فقياسه بمن أجنب نفسه مع علمه بتضرّره بالغسل [قياس] مع الفارق؛ لأنَّ الضرر في باب الغسل ينشأ من الفعل المعلول من الحكم، وهذا بخلاف الضرر في باب ردّ الأرض كها هي عليها.

وعلى هذا يطّرد هذا الحكم في جميع الفروع التي كانت من هذا القبيل، كما

٢ ٤ إ رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائيني تثرُ

إذا علم المفلّس بعدم تمكّنه من ردّ ثمن ما اشتراه من الأرض، ومع ذلك فقد غرس فيها أشجاراً وبنى فيها بناءً، فإنَّ الضرر الذي يرد عليه إنَّما هو من إقدامه على الغدس والنناء.

وهكذا من عليه الخيار، وهكذا لو فرض أنَّ الإقدام على المعاملة الغبنيّة لم يكن إقداماً على الضرر حدوثاً إلّا أنَّه إقدام عليه بقاءً، فالضرر الوارد عليه من لزوم العقد بحسب البقاء يستند إلى إقدامه، لا إلى الحكم الشرعم"، فندتر جيّداً.

## [بيان حكومة (لا ضرر) على الأحكام العدميّة كالوجوديّة]

[التنبيه] الرابع: مقتضى ما بيّنا من فقه الحديث أنّ (لا ضرر) حاكم على الأحكام الوجوديّة تكليفيّة كانت أو وضعيّة، ونتيجة حكومتها رفع هذه الأحكام.

وأتا حكومتها على الأحكام العدمية ففيها إشكال، بل لا دليل عليها، فعلى هذا إذا لزم من عدم الحكم في مورد ضرر على شخص، فلا يمكن نفي هذا العدم بقاعدة (لا ضرر)، بأن يكون مفادها إثبات الحكم غير الثابت، كها يكون مفادها نفي الحكم الثابت، فلو فتح شخص قفص طائر فطار، أو حبس حرّاً ففات عمله، فلا يمكن الحكم بالضهان من باب أنّه لولا الحكم به يلزم الضرر على صاحب الطير وعلى الحرّ.

ويعبارة أُخرى: في الموارد التي لا تدخل تحت قاعدة الإتلاف وغيرها من موجبات الضهان م كاليد ونحوها ـ لا يمكن للفقيه إثبات الضهان من جهة أنّه لولا الحكم به لزم ضرر على شخص؛ لأنَّ قاعدة (لا ضرر) ناظرة إلى نفي ما ثبت بالعمومات من الأحكام الشرعية.

ومرجع مفادها إلى أنَّ الأحكام المجعولة إذا نشأ منها الضرر فهي منفيّة، وعدم الحكم بالضيان ليس من الأحكام المجعولة.

ودعوى أنَّ العدم وإن لم يستند بحسب بدوه ومفهومه إلى الشارع؛ لأنَّ العدم الأزليّ عبارة عن عدم وجود علّة الوجود، لا عن وجود علّة العدم، إلّا أنَّه بحسب البقاء مستند إلى الشارع؛ لأنَّ ما هو الملاك لتعلّق النهي بنفس أن

### ٢٤٦ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيِّ نقرُ

(لا تفعل) لا الكفّ، هو الملاك لصحة إسناد العدم إلى الشارع ممّا لا ينفع في المقام، فإنَّ العدم وإن كان قابلاً لأن تناله بدُ الجعل بحسب البقاء، بأن يرفعه الشارع [11] أو يبقيه على حاله، بأن يحكم بعدم الضيان، إلّا أنَّه لو لم يتعلّق به الجعل لا وضعاً على حاله، ولا رفعاً، فلا معنى لأن يكون مستنداً إلى الشارع.

وبعبارة أُخرى: لو كان الحكم المجعول هو عدم الضهان، فإذا نشأ منه الضرر لقلنا بارتفاعه، وأمّا إذا لم يكن هناك جعل أصلاً فليس وظيفة الفقيه تشريع حكم لولا تشريعه لزم منه الضرر، ولا يمكن أن تكون قاعدة (لا ضرر) حاكمة على ما ليس مجعولاً؛ فإنَّ ما ليس مجعولاً لا يستند إلى أحد.

ولا يُقال: إنّ ما هو الملاك لجريان الاستصحابات العدمية هو الملاك لصحّة إسناد هذا المعدوم إلى الشارع؛ فإنّ ملاك جريانها أنّ الفاعل إذا كان قادراً على الفعل فهو قادر على الترك لا محالة، وإلّا لزم أن يكون مضطراً في الفعل، كاضطرار المرتعش في الحركة، فيصحّ أن يسند الترك إلى الفاعل، وعدم الحكم إلى الشارع.

لأنّا نقول: مرجع الاستصحابات العدميّة إلى حكم الشارع بالعدم، فإنَّ استمراره بمفاد (لا تنقض) مرجعه إلى وضع العدم على حاله، وعدم طرده بإيجاد نقيضه، وأين هذا تمّا لا يكون هناك حكم أصلاً لا نفياً ولا إثباتاً؟!

ولو سلّمنا صحّة إسناد هذا العدم إلى الشارع بالمسامحة والعناية بأن يُقال: كان للشّارع أن يحكم إمّا بالضهان أو بعدم الضهان، فإذا لم يحكم فهذا العدم أيضاً من أحكامه، فإذا لزم منه الضرر فيرتفع ويحكم بالضهان. ولكنّا نقول: إنَّ هذا الضرر لا يمكن أن يكون مرفوعاً بقاعدة (لا ضرر) إلّا إذا كان مفاد الحديث أنّ الضرر غير المتدارك ليس مجعولاً، وهذا المعنى مرجعه إلى الوجه الرابع الذي تقدّم في فقه الحديث<sup>(۱)</sup>، وهو الذي ظهر أنَّه أردأ الوجوه، ولا تصل النوبة إليه إلّا بعد تعذّر المحتملات الأخر.

وعلى أيّ حال، لو التزمنا بهذا فلا معنى لحكومته على الأحكام الثابتة؛ لأنّه لا جامع بين هذا المعنى والمعنى الأوّل.

ولا يُقال: إنَّ ورودها في مورد الشفعة وفي مورد منع فضل الماء، بل في قضية (سمُرة) كاشفٌ عن حكومتها على الأحكام العدمية؛ فإنَّ مفادها في هذه الموارد نفي عدم ثبوت حتّى لصاحب المواشي، ونفي عدم ثبوت حتّى للانصاري، وعدم تسلّطه على قلع العذق.

لآنا نقول: أمّا مسألة الشفعة، ومسألة منع فضل الماء، فليس ثبوت حقّ الشفعة وكراهة منع الماشية من باب حكومة (لا ضرر) على الأحكام العدميّة، بل ثبوت هذين الحكمين كثبوت الطهارة للحديد للحرج، فكها أنَّ الحرج حكمة لرفع النجاسة عن الحديد، فكذلك الضرر حكمة لجعل الحيار، واستحقاق صاحب المواشي للانتفاع بفاضل ماء بئر الغير، ولذا لا يدور الحكم مدار الضرر، فلا يمكن أن يُقاس بهذين الحكمين سائر الموارد، ولبس للمجتهد أن يحكم بحكم لولاه لزم الضرر؛ فإنَّ تشريع الأحكام النوعية للمصالح الاتفاقية وظيفة الشارع، وهو الذي يليق به أن يشرع العدة لثلا يلزم للمصالح الاتفاقية وظيفة الشارع، وهو الذي يليق به أن يشرع العدة لثلا يلزم

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٨٣) من هذا الكتاب، وما بعدها.

٣٤٨ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائيني ﷺ

اختلاط الماه.

وأمّا مسألة (سمُرة) فقاعدة (لا ضرر) تنفي الحكم الثابت، وهو حرمة التصرّف في مال الغير أو تنفي سلطنة المالك، لا أنَّها مثبت للحكم العدميّ، وهو عدم تسلّط الأنصاريّ على قلع عذق (سمُرة).

وبالجملة: قد تقدّم أنّ مفاد (لا ضرر) أنّ الحكم الضرريّ غير مجعول، فيجب أن يكون هناك حكم ثابت على نحو العموم، وكان بعض مصاديقه ضرريّاً حتّى ير تفع بلا ضرر، وليس مفاده أنّ الضرر إذا تحقّق في الخارج يجب تداركه.

وفي الموارد التي تنتج ثمرة النزاع فيها، مثل ما إذا حبس حرّاً ففات عمله أو حبسه حتّى أبق عبده لا يكون هناك حكم حتّى يرتفع بـ(لا ضرر).

وأمّا الموارد التي هناك سبب [لل]ضّمان كالإتلاف أو اليد غير الحقّة، فمنشأ الضمان فيها هو نفس أدلّتها لا قاعدة الضرر، كما أنّ ثبوت حقّ الشفعة أيضاً إنّها هو لدليل خاصّ.

ثمّ إنَّ هذا كلّه مضافاً إلى أنَّ الالتزام بهذا مستلزم لتأسيس فقه جديد؛ لأنه لو وجب تدارك كلّ ضرر، فلو كان هناك إنسان صار سبباً له، فالضهان عليه، وإلّا فمن بيت المال، ويلزم كون أمر الطلاق بيد الزوجة لو كان بقاؤها على الزوجية مضراً بها، كها إذا غاب عنها زوجها، أو لم ينفق عليها لفقر أو عصيان ونحو ذلك.

وبعض الأساطين(١) وإن التزم بهذا المعنى، إلَّا أنَّه لعلَّه اعتمد على الأخبار

<sup>(</sup>١) يلاحظ: ملحقات العروة: ٢/ ٧٥.

الواردة في هذا المقام الدالّة على جواز طلاق الوالي والسلطان الامرأة التي ليس لها من ينفق عليها وغاب عنها زوجها، ولم يعباً بمعارضتها بمثل النبوي (تصبر امرأة المفقود حتى يأتيها يقين موته أو طلاقه)(١)، والعلويّ (هذه امرأة ابتليت فلتصر)(١) ونحو ذلك.

نعم، السيّد الطباطبائيّ في ملحقات العروة<sup>(٢)</sup> تمسّك بقاعدة الحرج والضرر لجواز طلاق الحاكم الشرعيّ كلّ امرأة تتضرّر ببقائها على الزوجيّة.

مضافاً إلى ما في رواية أبي بصير، قال: سمعت أبا جعفر المن يقول: (من كانت عنده امرأة، فلم يكسها ما يواري عورتها ويطعمها ما يقيم صلبها كان حقاً على الإمام أن يفرق سنها)(1).

ولكنَّك خبير بأنَّ هذه الرواية وما يكون بمضمونها غير معمول بها(٥).

وأمّا قاعدة نفي الضرر فلا يمكن بها إثبات الولاية للحاكم الشرعيّ بمجرّد أنّ عدم ثبوت الولاية له ضرر على الزوجة.

هذا مضافاً بأنَّ قوله ﷺ: (الطلاق بيد من أخذ بالساق)<sup>(۱)</sup> ظاهر في أنَّ رفع علقة الزوجية منحصر بطلاق الزوج، إلّا في بعض الموارد، كوليّ المجنون والمعتوه.

<sup>(</sup>۱) سنن الدار قطني: ٣/٣١٢، ح ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) مناقب ابن شهر آشوب: ٣٦٥/٢.

<sup>(</sup>٣) ملحقات العروة: ٢٥/٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة: ٢١ / ٥٠٩، من أبواب النفقات، ح ٢.

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام: ٣٠/ ١٠٣.

<sup>(</sup>٦) عوالي اللئالي: ١/ ١٣٧، ٢٣٤.

## • ٢٥ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيِّ ﷺ

وبالجملة: لو كان لقاعدة نفي الضرر مجال في هذا المورد، وكلّ ما كان من هذا القبيل كالعبد الواقع تحت الشدّة لكان مقتضاها رفع بقاء علاقة الزوجيّة وعلاقة الرقيّة، والمفروض أنَّهم لا يلتزمون بذلك، بل يجعلون طلاق الحاكم نازلاً منزلة طلاق الزوج، وهذا مرجعه إلى إثبات الحكم بقاعدة نفى الضرر.

وقد عرفت أنّ لازمه أنّ كلّ من تضرّر بشيء فيجب أنّ يتدارك إمّا من بيت المال أو من أموال غيره، وهذا فقه جديد.

وبالجملة: ليس الضرر في حدّ نفسه من أحد موجبات الضيان، ولذا لم يعدّوه منه، وإنَّها حكموا بالضيان فيها لو حفر بثراً في داره وسقط جدار جاره؛ لقاعدة التسبيب الراجعة إلى الإتلاف.

وقد تقدّم منّا أنَّ قول الصادق للكِنْ في صحيحة الحلبيّ: (كلَّ شيء يضرّ بطريق المسلمين فصاحبه ضامن لما يصيبه) (١) وقوله في حديث أبي الصباح: (كلّ من أضرّ بشيء من طريق المسلمين فهو له ضامن) (١) يرجع إلى الضهان بالتسبيب.

وموضوع البحث ما إذا كان الضمان مسبّباً عن نفس الإضرار.

نعم، قد يتوهم أنَّ بعض الروايات يدلّ على أنَّ نفس الضرر موجب للضّهان، مثل ما ورد في من حوّل نهره عن رحى الغير أنَّه يرجعه على حاله، ومثل ما ورد فيمن أسقط الشرافة الساترة بينه وبين جاره أنَّه يعيدها إلى حالها الأولى<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ٢٩/ ٢٤٣ أبواب موجبات الضمان، ب ٩، ح ١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٩ / ٢٤١، من أبواب موجبات الضهان، ب٨، ح ٢.

 <sup>(</sup>٣) يلاحظ: الكافي: ٧/ ٣٤٩، كتاب الديات، باب ما يلزم من يحفر البئر، ح٢. وسائل الشّبعة: ١٩/ ١٩٧، من أبواب موجبات الضّبان، ب٨٠ ح٢.

و فيه:

أَوِّلاً: أَنَّ الدليل الدالَ على الحكم الأوَّل لا يدلّ على إرجاع النهر إلى حاله، بل بعدما سئل عن أبي محمّد الحِيِّة: (عن رجل كانت له رحى على نهر قرية والقرية لرجل، فأراد صاحب القرية أن يسوق إلى قريته الماء في غير هذا النهر، ويعطّل هذه الرحى أله ذلك أم لا؟ فوقّع الحِيِّة يتقي الله ويعمل في ذلك بالمعروف ولا يضرّ أخاه المؤمن)<sup>(۱)</sup>.

وهكذا ما ورد من الفقيه''' [عنه] ﷺ بهذا المضمون، وأمّا الدليل على الحكم الثاني، فلم نجده في مجامع الأخبار.

وثانياً: لعلّ الأمر بالإعادة كان لمعلوميّة ثبوت الحقّ لكلِّ من صاحب الطاحونة والجار في بقاء ما أمر بإعادته، ولكنّ الظاهر من مورد السؤال أنَّه لا يعلم بالحال إلّا مجرّد كون الطاحونة على نهر الغير.

وثالثاً: لعلّ الأمر بالإعادة على فرض التسليم كان لعدم سلطنة صاحب النهر على تحويل نهره لا حدوثاً ولا بقاءً، وهكذا صاحب الستارة لم يكن مسلطاً كذلك.

وبعبارة أُخرى: الذي يتولّد منه الضرر ليس مجرّد التحويل والتخريب، بل نتيجة ذلك، فهي منفيّة بقاعدة الضرر، ومقتضاها إعادة النهر والشرافة على ما كاننا [عليه] لئلا تبقى الرحى والدار على هذه الحالة.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ٢٥ / ٤٣١، كتاب إحياء الموات، ب١٥، ح١.

 <sup>(</sup>۲) من لا يحضره الفقيه: ٣ / ٢٣٨، باب بيع الكلاء والزرع والأشجار والأرضين، ح
 ٣٨٧٠.

٢٥٢ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائيني ﴿

وبالجملة: لو لم يدخل الإضرار في أحد موجبات الضمان لا يمكن إثبات حكم لولاه يلزم منه الضرر.

# [بيان المدار في الضرر على النوعيّ أو الشخصيّ]

[التنبيه] الخامس: هل المدار في الضرر المنفيّ هو الضرر النوعيّ أو الشخصيّ؟ وجهان: والحقّ هو الثاني؛ لما قد ظهر من أوّل المبحث إلى هنا من حكومة أدّلة نفي الضرر على الأحكام الثابتة في الشريعة على نحو العموم، ومقتضى الحكومة أن يكون كلّ حكم نشأ منه الضرر مرفوعاً دون ما لم ينشأ منه.

نعم، قد يكون الضرر في بعض الموارد منشأ لجعل الحكم مطّرداً في جميع المه ارد.

ولكنّه تبيّن أنَّ هذا الجعل وظيفة الشارع كجعله الضرر في بعض الموارد حكمة لتشريع الخيار للشّريك، وجعله الحرج في الجملة حكمة لتشريع الطهارة للحديد.

وعلى هذا، فلا يمكن القول بأنَّ المدار على الضرر النوعيّ مع الالتزام بالحكومة؛ فإنَّ الجمع بينهما ممتنع.

ولا يُقال<sup>(۱)</sup>: قد تمسّك الأصحاب بهذه القاعدة لإثبات الخيار للمغبون ولو فرض عدم تضرّره؛ لعدم وجود راغب في المبيع فعلاً، مع كون بقائه ضرراً عليه.

لأنّا نقول: الجمع بين كونه مغبوناً وكونه غير متضرّر ممتنع؛ فإنّ الغبن عبارة عن الشراء بأزيد من ثمن المثل، أو البيع بأقلّ من ثمن المثل، ولا شبهة أنّ

<sup>(</sup>١) يلاحظ: نهاية المقال في تكملة غاية الأمال: ٣٣٢.

### ٢٠٤ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيَّ ﷺ

قيمة الأموال بحسب الأزمان مختلفة، فلو لم يوجد راغب وباعه بأقلّ ممّا يباع في غير هذا الزمان فلا يكون مغيوناً.

وبالجملة: مقتضى الحكومة، بل مقتضى كون الحديث وارداً في مقام الامتنان أن يكون كلّ شخص ملحوظاً بلحاظ حال نفسه. [التنبيه] السادس: مقتضى ورود الحديث في مقام المنّة عدم وجوب تحمّل الإنسان الضرر المتوجّه إلى الغير لدفعه عنه، ولا وجوب تدارك الضرر الوارد عليه، أي لا يجب رفعه عن الغير، كها لا يجب دفعه عنه.

# [بيان عدم جواز توجيه الضرر الوارد عليه إلى الغير]

وهكذا لا يجوز توجيه الضرر الوارد إليه إلى الغير، فلو توجّه السيل إلى داره فله دفعه لا توجيهه إلى دار غيره؛ وذلك لتعارض الضررين، وعدم المرجّح في البين.

ومقتضى ذلك أنَّه لو دار الأمر بين حكمين ضرريّين ـ بحيث يلزم من الحكم بعدم أحدهما الحكم بثبوت الآخر ـ اختيار أقلّها ضرراً، سواء كان ذلك بالنسبة إلى شخص واحد أم شخصين؛ لأنَّ الله سبحانه إذا نفى الحكم الضرريّ منّة على عباده، والمفروض أنّ نسبة الحكم المنفيّ بالنسبة إلى كلّ عبد واحدة، فكما لو توجّه أحد الضررين إلى شخص واحد يختار أخفّها وأقلّها، فكذا لو توجّه إلى أحد الشخصين.

وعلى هذا، فلو لم يكن بينها ترجيح فمقتضى القاعدة هو التخير لا الرجوع إلى سائر القواعد؛ لآنه ليس المقام من باب تعارض الدليلين، لأنَّ عدم إمكان الجمع لم ينشأ من عدم إمكان الجمع في الجعل، بل إنَّا نشأ من تزاحم الحقين، كتزاحم الغريقين، فلو كان في البين أهميّة، كدوران الأمر بين الضرر على العرض والمال، فينفى الضرر على العرض ولو لم يكن فالتخير.

## ٢٥٦ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيّ ﷺ

اللهُمَّ إِلَّا أَن يُقَالُ<sup>(۱)</sup>: فرق بين دوران الأمر بين أحد الضررين الواردين على شخص واحد، ودورانه بين أحد الضررين الواردين على شخصين، فإذا توجِّه أحدهما على شخص فيختار أخفّهها لو كان، وإلَّا فالتخيير.

وأمّا لو دار بين شخصين كالتولّي من قبل الجائر الذي تركه ضرر على المتولّي وإقدامه ضرر على غيره فلا وجه لملاحظة التخيير، ولا الترجيح؛ لأنّه يدخل فيها تقدّم أنّه لا يجب تحمل الضرر لدفعه عن غيره.

نعم، لو أكرهه الجائر على دفع مال فلا يجوز له نهب مال الناس ودفع ضرر الجائر به [عن نفسه]، ففرق بين ما إذا أكرهه على أخذ مال الناس له، وما إذا أكرهه على دفع أموال نفسه [إليه].

ومسألة التولية من قبل الجائر تدخل في القسم الأوَّل، ولا يلاحظ [فيه] أقلّ الضررين؛ لأنّه توجّه الضرر أوّلاً إلى الغير، فلا يجب تحمّل الضرر، حتّى يدفع عن الغير.

ومسألة الإجبار على دفع أموال نفسه تدخل فيها تقدّم أنّه لا يجوز رفع الضرر عن نفسه بإدخال الضرر على الغير.

وعلى هذا، فها اختاره شيخنا الأنصاريّ في مسألة التولّي من قبل الجائر من الفرق بين المسألتين في كتاب المكاسب(٢) هو الصواب، لا ما اختاره في رسالته المعمولة لهذه المسألة من أنّ حكم الضرر الوارد على أحد الشخصين حكم أحد

 <sup>(</sup>١) يظهر أنَّ هذا القول من المحقّق الخراسانيّ نتثا، يلاحظ: درر الفوائد في الحاشية على
 الفائد: ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) بلاحظ: كتاب المكاسب: ٨٦/٢.

الضررين الوارد على شخص واحد من اختيار أقلّها لو كان، وإلّا فالرجوع إلى العمومات الأخر، ومع عدمها فالقرعة (١٠).

ثمّ فرّع على هذا أنَّه يلاحظ الضرر الوارد بملاحظة حال الأشخاص، فقد يكون ضرر درهم على شخص أعظم من ضرر دينار على آخر؛ وذلك لما عرفت أنَّه لو توجّه الضرر إلى الغير أوّلاً فلا يجب دفعه عنه بتحمّل الضرر ولو كان ضرر الغير أعظم، ولو توجّه أوَّلاً إلى نفسه فلا يجوز توجيهه إلى الغير ولو كان ضرر الغير أخف.

نعم، لو حمل عبارة الرسالة المعمولة على ما إذا ورد ضرر من السياء ودار أمره بين وروده على أحد الشخصين، كما إذا أدخلت الدابّة رأسها في القدر من دون تفريط أحد المالكين، ودار الأمر بين كسر القدر أو ذبح الدابّة، فيمكن هنا القول بنفي الضرر الأعظم، واختيار الأقلّ؛ لأنّه أحد المرجّحات، وإن كانت كلمات العلماء مضطربة على ما حكاه عنهم قدّس الله تعالى أسر ارهم.

وأمّا عبارته في الرسائل فلا يمكن حملها على هذا المورد؛ لأنَّه مثَّل (بالولاية من قبل الجائر المستلزمة للإضرار على الناس)(٢٠).

فالصواب: جعل عنوان مسألة تعارض الضررين بالنسبة إلى شخصين ما هو من قبيل مسألة القدر، و[جعل] مسألة الولاية من قبل الجائر عنواناً آخر، كما لا يخفى.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: رسالة في قاعدة لا ضرر (رسائل فقهية): ١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول: ٥٣٨/٢.

# [بيان حاكميّة (لا ضرر) على الأحكام التكليفيّة والوضعيّة]

[التنبيه] السابع: لا ينبغي الإشكال في أنَّه كها تكون هذه القاعدة حاكمة على العمومات المثبتة للأحكام التكليفية، فكذلك حاكمة على العمومات المثبتة للأحكام الوضعية، [سواء] كان الحكم الوضعيّ من قبيل لزوم العقد أم من قبيل قاعدة السلطنة.

إنَّها الإشكال في أنَّ قاعدة السلطنة مطلقاً محكومة بقاعدة (لا ضرر) أو فيها إذا لم يلزم من عدم سلطنة المالك ضرر عليه، وأمّا إذا لزم فلا تكون محكومة بها، بل تكون قاعدة السلطنة هي المرجع، أو أنَّ المسألة مبتنية على الفرع السابق، وأنَّه يلاحظ أعظم الضررين، وهو المرفوع لا الأقلّ؟

يظهر من شيخنا الأنصاري تتثر أنَّ المسألة مبتنية على الفرع السابق؛ فإنَّه في الرسائل بعد أن مثل لمورد تعارض الضررين بالتولّي من قبل الجائر المستلزم تركه لضرر الوالي، وإقدامه لإضرار الغير، قال تتثر: (ومثله ما إذا كان تصرّف الملاك في ملكه موجباً لتضرّر بغاره، وتركه موجباً لتضرّر نفسه، فإنّه يرجع إلى عموم (الناس مسلّطون على أموالهم)، ولو عدّ مطلق حجره عن التصرّف في ملكه ضرراً لم يعتبر في ترجيح المالك ضرر زائد على ترك التصرّف فيه، فيرجع إلى عموم التسلّط ويمكن الرجوع إلى قاعدة نفي الحرج؛ لأنّ منع المالك لدفع ضرر الغير حرج وضيق عليه، إمّا لحكومته ابتداء على نفي الضرر، وإمّا لتعارضها والرجوع إلى الأصول)(١٠).

<sup>(</sup>١) فرائد الأصول: ٥٣٨/٢.

ونحن قبل التكلّم فيها أفاده شيخنا الأنصاريّ نتعرّض للصّور التي تستلزم من تصة ف المالك في ملكه ضه رعل جاره، فنقول:

(تارة) يكون المالك محتاجاً إلى التصرّف في داره بحيث لو لم يحفر فيها بنراً أو بالوعة يتضرّر، (وأُخرى) لا يتضرّر بترك التصرّف، بل إنَّما ينتفع بالتصرّف، ويفوته النفع لو لم يتصرّف، وثالثة لا يتضرّر ولا ينتفع بالتصرّف، بل يكون عبثاً ولغواً، وهذا على قسمين، لأنّه قد يقصد به تضرّر الجار، وقد لا يقصد ذلك لكه نه غافلاً.

أمّا الصورة الأولى فظاهر كلهات الأصحاب (۱) رعاية ضرر المالك، فيجوز تصرّفه وإن كان ضرر الجار أعظم، بل يجعلونه من مصداق ما تقدّم من أنّه لا يجب تحمّل الضرر لدفع الضرر عن الجار، وكفاك شاهداً على ذلك ما نقله شيخنا الأنصاري تمثّ عن الأصحاب، ولم ينقل عنهم الحلاف إلّا عن صاحب الكفاية (۱)، بل صاحب الرياض (۱) حمل قاعدة (لا ضرر) على ما إذا لم يكن غرض إلّا الإضرار (۱)، فراجع.

وأمّا الصورة الثانية فظاهر ما نقله الشيخ عن الأصحاب الجواز أيضاًّ (٥)،

<sup>(</sup>١) يلاحظ: مفتاح الكرامة في شرح قواعد العلّامة: ٧/ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: كفاية الأحكام: ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: رياض المسائل في تحقيق الأحكام بالدلائل: ١٢١/١٤.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: فرائد الأصول: ٢/ ٤٦٨ ـ ٤٦٩.

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: مفتاح الكرامة: ٧/ ٢٢، وما بعدها.

### ٣٦٠ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقّق النائينيّ ﷺ

واستدلّ له أيضاً بعموم (الناس مسلّطون) بعد تعارض قاعدة (نفي الضرر) بالنسبة إلى الجار مع قاعدة (نفي الحرج)، بل الضرر بالنسبة إلى المالك.

وأمّا الصورة الثالثة فيظهر منهم عدم جوازها سواء قصد بتصرّفه الإضرار أم لا؛ لأنّ المفروض عدم ورود ضرر عليه، ولا يلزم [من] تصرّف جلب نفع، حتّى يكون تركه حرجيّاً، فليس هنا إلّا عموم السلطنة، وهو محكوم بقاعدة (لا ضم ر).

إذا عرفت ذلك فنقول: ما يظهر من شيخنا الأنصاري تثر من وقوع التعارض بين الضررين، أو بين (لا ضرر) و(لا حرج) في الصورتين الأوليين، وأنه يراعى جانب ضرر المالك أو جانب (لا حرج)؛ إمّا لحكومته على قاعدة (لا ضرر)، وإمّا لتعارضها والرجوع إلى العمومات كقاعدة السلطنة، أو إلى الأصول مثل الإباحة، عنوع صغرى وكبرى.

أمّا الصغرى فلأنّ الحرج عبارة عن المشقّة، ومطلق منع المالك عن التصرّف في ملكه لدفع ضرر الغير ليس حرجاً عليه.

وبعبارة أُخرى: المشقة الطارئة على الجوانح<sup>(1)</sup> ليست مشقة منفية بـ(لا حرج)، ومجرد صدمات الروحي ليس مرفوعاً بـ(لا ضرر)، فالولاية من قبل الجائر لو كان تركها موجباً للضرر على الأقرباء، أو للضرر الماليّ، فهذا ليس حرجاً ومشقة على الجوارح، وهكذا ترك حفر البئر في الدار، وترك مطلق التصرّف في الأموال ليس حرجاً.

<sup>(</sup>١) في الأصل (الجوانج) بدل (الجوانح).

وبالجملة: لا معنى لتعارض (لا ضرر) و(لا حرج) في نحو هذه الأمثلة، ولا لتعارض ضرر المالك وضرر الغير؛ لأنَّه لا يمكن أن يكون هناك حكمان متضادّان صادرين من الشرع، فالحكم المجعول منه إمّا جواز تصرّ ف المالك في ملكه، وإمّا عدم جوازه، فإذا كان الصادر منه هو جواز التصمّ ف \_ كما هو مفاد (الناس مسلّطون على أموالهم) \_ فهذا الحكم لو كان ضربّاً على الغبر فهو مرفوع بقاعدة (لا ضرر) ولو استلزم رفع هذا الحكم الضرر على المالك فإنّ الضرر الناشئ عن رفع السلطنة من باب حكومة (لا ضرر) يستحيل أن يدخل في عموم (لا ضرر)، وإذا كان الصادر منه عدم جواز تصرّ ف المالك فهذا الحكم حيث إنَّه ضرريّ على المالك فهو مرتفع ولو استلزم رفع عدم الجواز الضرر على الجار، فضرر المالك بناءً على الأوَّل وضرر الجار بناءً على الثاني لا يدخل في عموم (لا ضرر)؛ لأنَّ الضرر الناشئ عن حكومة لا ضرر على الأحكام الجوازيّة، وهكذا الضرر الناشئ من حكومة (لا ضرر) على الأحكام التحريميّة، لا يعقل أن يدخل في عموم (لا ضرر) وإن قلنا بشمول قوله: كلُّ خبرى صادق أو كاذب \_ [مثلاً ] \_ لنفس هذه القضيّة بتنقيح المناط أو بوجه آخر، كما تقدّم في شمول (صدّق العادل) للخبر المتولّد من شموله لموضوع وجدانيّ [حيث إنَّه] على نحو القضيّة الحقيقيّة، وذلك للفرق بين المثالين وبين المقام، فإنَّه إذا تولَّد من وجوب تصديق الشيخ ولزومه موضوع آخر فيمكن أن يشمل هذا الموضوع المتولَّد وجوب تصديق آخر من سنخ (صدَّق العادل) بالنسبة إلى خبر الشيخ.

وأمّا في المقام فحيث قد عرفت أنّ قاعدة (لا ضرر) حاكمة على الأحكام

الوجوبية والتحريمية، فإذا نشأ ضرر من حكومة (لا ضرر) فلا يمكن أن يكون (لا ضرر) ناظراً إلى هذا الضرر؛ لأنَّ المحكوم لا بُدَّ أن يكون مقدّماً في الرتبة على الحاكم حتى يكون الحاكم شارحاً له وناظراً إليه، والمفروض أنَّ هذا (الضرر) الحادث متأخّر في الرتبة عن قاعدة (لا ضرر)، فلا يمكن أن يكون عكوماً بر(لا ضرر).

نعم، لو قلنا بأنّ (لا ضرر) إخبار عن الواقع فيمكن تعارض الضررين، وأمّا مع الالتزام بالحكومة فلا يُعقل التعارض بحيث يدخل كلّ منها تحت العموم، فمسألتنا هذه لا تبتني على المسألة السابقة، وهي ما إذا دار الأمر بين أحد الضررين على أحد الشخصين، كما إذا أدخل[ت] الدابّة رأسها في القدر، فإنّه لا بُدّ في المسألة السابقة من ترجيع الضرر الأعظم ورفعه دون الأخف، وفي مورد التساوي لا بُدّ من التخير؛ لأنّ ملاحظة صاحب الدابّة أو صاحب القدر مطلقاً لا وجه له لو فرض أنّ الضرر جاء من دون تفريط أحد المالكين، وهذا بخلاف المقام؛ فإنّه هنا ليس ضرران خارجيّان دار الأمر بين أحدهما، بل إمّا المرفوع ضرر المالك ليس إلّا لو كان الحكم هو حرمة تصرّف المالك في ملكه مع تضرّر جاره، وإمّا ضرر الجار لو كان المجعول سلطنة المالك مطلقاً.

وحاصل الكلام: أنَّه لا بُدَّ في الضرر المنفيّ بأدلّة نفي الضرر من كونه ناشئاً عن الحكم الشرعيّ الضرريّ، ليكون نفي الضرر نفياً لذلك الحكم المعنون بعنوان الضرر، ومن المعلوم أنّ الضرر الذي يلحق المالك من ترك التصرّف ليس لحكم شرعيّ يقتضي الضرر إلّا إذا كان الحكم هو حرمة التصرّف، وأمّا مع فرض كون الحكم هو عموم السلطنة فالحكم الذي ينشأ منه الضرر ليس إلّا نفي الضرر بالنسبة إلى الجار، فضرر المالك في طول (نفي الضهر) بالنسنة إلى الجار، فلا يعقل أن يكون مرفوعاً د(لا ضهر).

وأمّا الكبرى وهي أنّه بعد تعارض الضررين يكون المرجع هو عموم التسلّط أو عموم قاعدة (نفي الحرج) إمّا لحكومتها على قاعدة (لا ضرر) ابتداءً، وإمّا لتعارضهما والرجوع إلى الأصول، ففيها:

أمّا مسألة كون المرجع هو عموم قاعدة السلطنة فهو إنّا يصحّ فيها إذا تعارض مخصّص للعامّ مع ما هو في عرضه، فبعد تعارضها وتساقطها يرجع إلى العموم، وأمّا لو خصّص عموم بالحكومة وتولّد فرد آخر من سنخ الحاكم من هذه الحكومة فتعارض هذين الفردين من أفراد الحاكم لا يوجب أن يكون المرجع هو المحكوم.

وبعبارة أُخرى: كون العامّ مرجعاً إنَّما هو في مورد تعارض الدليلين اللذين أحدهما خصّص له، لا في مورد تعارض فردين من المخصّص القطعيّ.

نعم، لو كان هناك حكمان كعموم سلطنة صاحب الدابّة، وعموم سلطنة صاحب الدابّة، وعموم سلطنة صاحب القدر، وتعارض ضرر أحدهما مع ضرر الآخر، فلا يمكن الحكم بتخصيص أحد العامّين دون الآخر إلّا إذا كان هناك مرجّح، وإلّا يلزم الترجيح بلا مرجّح، وأين هذا ممّا إذا كان هناك حكم واحد، وبتخصيصه تولّد خاصّ آخر معارض مع الخاصّ الأوّل؟!

وأمّا مسألة حكومة (لا حرج) على (لا ضرر) فهي تتوقّف على أمرين: الأوَّل: كون (لا حرج) مثبتاً للحكم أيضاً، أيّ كيا أنّه حاكم على الأحكام الوجوديّة كان حاكماً على الأحكام العدميّة أيضاً، وإلّا فلا يُعقل تعارضه مع (لا ضرر) واجتهاعه معه في مورد واحد حتى يكون حاكماً عليه؛ لأنّه لو كان حاكماً على خصوص الأحكام الوجودية \_ لا مثبتاً لحكم لولاه لزم الحرج \_ فتنحصر الصور المتقدّمة في قاعدة (لا ضرر) لا الحرج؛ لأنّ عموم السلطنة وإن مستلزم للضرر، فيرفع هذا الحكم الثابت بقاعدة (لا ضرر) وعدم السلطنة وإن كان حرجياً إلّا أنّه لا يجوز إثبات حكم بد(لا حرج)؛ لأنّ عدم السلطنة ليس مجعولاً حتى يرتفع بلا حرج، بل نحن نجعله من جهة لزوم الحرج على المالك، فعلى هذا المورد، بل المورد مورد (لا ضرر)، ولو فرض عكس هذه المسألة، كها لو كان تصرّف المالك حرجاً على الغير، وعدمه ضرراً على المالك، فيصير الأمر بالعكس، أي ينحصر المورد بد(لا حرج)، ولا يجري (لا ضرر)، ولو شئت قلت: إنّ هذا الشرط يرجع إلى منع الصغرى، وحاصله: عدم إمكان تعارض (لا ضرر) مع (لا حرج).

الثاني: أن يكون (لا حرج) ناظراً إلى (لا ضرر)، ومعنى النظر أن يكون الحكم في طرف المحكوم مفروض التحقّ، حتّى يكون الحاكم ناظراً إلى الحكم الثابت في المحكوم، وأمّا لو كان كلّ منها في عرض الآخر، ولا أولويّة لفرض تحقّق أحدهما قبل الآخر، فلا معنى للحكومة.

ويالجملة: لا وجه لجعل (لا حرج) حاكماً على (لا ضرر)، فلا يمكن علاج التعارض بالحكومة، كما أنّه لا يمكن علاجه بتقديم (لا ضرر) على (لا حرج) مطلقاً من باب أنّ مورد الضرر أقلّ من الحرج؛ لأنّ كلّ ضرريّ حرجيّ، ولا عكس، فإنّه:

أَوِّلاً: أَقَلَّيْة المورد موجب للترجيح فيها إذا كان المتعارضان متضادّين،

لا مثل المقام الذي يتوافقان غالباً، فإنَّه لو قدم دليل (لا حرج) على (لا ضرر) لا يلزم بقاء (لا ضرر) بلا مورد؛ لكفاية المورد فيها كان الأمر ضرريًا أيضاً، كغالب الموارد، بل جميعها سوى مورد الدوران بين الحرج والضرر كالأمثلة المذكورة.

وثانياً: بناءً على ما عرفت من أنَّ الحرج هو المشقّة في الجوارح لا في الروح، فقد يكون الشيء ضررياً كالنقص في المال ليس حرجياً، فقولك: كلّ ضرريّ حرجيّ، ولا عكس غر صحيح.

وعلى هذا، فيقتضي عدم تسلّط المالك في الصورة الثانية أيضاً، فضلاً عن الصورة الثالثة؛ لما عرفت من أنّ قاعدة السلطنة من إحدى القواعد العامّة محكومة بلاضرر.

ثم إنَّه لا يمكن إدراج الصورة الأولى فيما يُقال: من أنَّه لا يجب تحمّل الضرر لدفع الضرر عن الغير؛ فإنَّ مورد هذا الكلام ما لو توجّه بلاء، ودار بين أن يرد على الجار، وأن يرد على النفس، فيقال: إنّه لا يجب توجيهها إلى النفس لئلاً تتوجّه إلى إحدى الدارين.

وأمّا الصورة الأولى فالضرر توجّه أوّلاً إلى المالك، وهو يريد رفعه عن نفسه المستلزم لتضرّر الجار.

نعم، هنا وجه يمكن أن يوجّه به ما ذهب إليه المشهور<sup>(۱)</sup> من جواز تصرّف المالك في الصورتين الأوليين دون [الصورة] الأخيرة، وهو أنَّه لا شبهة أنَّه لولا ورود هذا الحديث المبارك في مقام الامتنان لكان مقتضى الصناعة ما ذكر من

<sup>(</sup>١) يلاحظ: تذكرة الفقهاء: ٣/ ١٨٣.

٢٦٦ | رسالة لا ضرر تقريراً لبحث المحقَّق النائينيِّ رضَّ

حكومة قاعدة (لا ضرر) على عموم السلطنة، إلّا أنَّ وروده في مقام الامتنان يقتضي أن لا يكون رفع الضرر موجباً للوضع، فسلطنة المالك لا ترتفع بضرر الجار إلّا إذا لم يكن عدم تسلّطه موجباً لتضرّره، كها إذا لم يكن حفر البئر في داره موجباً لكهال في الدار، ولا تركه موجباً لتضرّره، بل يحفره تشهياً، بل قد يقصد به الإضرار، وأمّا إذا استلزم رفع الضرر ووضعه، فهذا لا يدخل في عموم (لا ضرر) سواء قلنا بأنّ المدار على الضرر النوعيّ أو الشخصيّ؛ لأنّه على أيّ حال ضرا) سواء قلنا بأنّ المدار على الضرر النوعيّ أو الشخصيّ؛ لأنّه على أيّ حال فإذا لم يدخل هذه الموارد في عموم قاعدة (لا ضرر)، فتبقى قاعدة السلطنة بلا غضص، ولا يبعد أن يكون منشأ اتفاقهم (ال على جواز إضرار الغير بها دون القتل لدفع الضرر الناشئ عن توعيد المكره، عدم شمول (لا ضرر) هذا الضرر المقبر، وإلّا فالمسألة مشكلة.

وما اختاره شيخنا الأنصاريّ تئل في مسألة التولية من قبل الجائر من الفرق بين ما إذا توجّه الضرر أوّلاً إلى النفس وأراد رفعه بتوجيهه إلى الغير فلا يجوز، وأمّا إذا توجّه أوّلاً إلى الغير وأراد رفعه عنه بتوجيهه إلى النفس فلا يجب، هو الصواب، كها تقدّم الإشارة إليه".



<sup>(</sup>١) يلاحظ: فرائد الأصول: ٢/ ٤٧٠ ـ ٤٧١.

<sup>(</sup>٢) بلاحظ: صفحة (٢٥٦ ـ ٢٥٧) من هذا الكتاب.

هذا تمام الكلام فيها أردنا إيراده في المقام، والحمد لله أوّلاً وآخراً، وصلّى الله على محمّد وآله الطاه, بن واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين.

قد وقع الفراغ [منه] بيد مؤلّفه المفتقر إلى رحمة ربّه الباري، موسى بن محمّد الخوانساريّ في ليلة النيروز، وهي ليلة الثالث والعشرين من شهر ذي [الـ] لمقعدة الحرام من سنة ألف وثلاثهائة وواحد وخمسين من الهجرة المباركة النبويّة على هاجرها وأهل بيته الطاهرين آلاف السلام والتحيّة، وقد فرغ من تحريره يوم الثامن من شهر ربيم المولود [سنة] ١٣٥٢.



# تغليفتكنا

> جِّقَفِیْنِیُ الشَّیْخِ مُصْطَفِیٰ أَبْوَ الطّابُوق





الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصَّلاة والسَّلام على أشرف الأولينَ والآخِرينَ محمَّد وآله الطَّيِّينَ الطَّاهِرين<sup>(۱)</sup>.

[١]

#### [الكلام في متن الحديث]

قوله صفحة (۱۹۲): (أمّا الأولى: فلأنّه إذا جاز النقل بالمعنى، كما إذا كان ...إلخ)<sup>(۲)</sup>.

لا يخفى أنَّه ينبغي أن يكون المراد من النقل بالمعنى ما يكون أشبه شيء بالترجمة، وذلك هو مورد المرتبة الأولى من الدلالة التصديقيّة المعبّر عنه بحاصل الجملة منسوبةً إلى المتكلّم بطريق [القول].

<sup>(</sup>١) النسخة خالية من المقدّمة لذا نقلناها من رسالة أخرى للمصنّف تتثر.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (١٦٣) من هذا الكتاب.

# ٢٧٢ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

ثمّ يتلوها المرتبة الثانية ـ أعني الحكم على المتكلّم ـ بأنَّه أراد ذلك المعنى الذي قاله.

ولا يخفى أنَّ هذا المعنى من النقل بالمعنى في هذا المقام لا يبتني على وجود زيادة، ولا على غفلة، بل على ما أفيد بقوله: (فإنَّ نفي الضرر حيث إنَّه من المجعولات الشرعيَّة فيتوهم الراوي أنَّه ﷺ نفاه في الإسلام... إلخ)(١).

بل إنَّ الراوي آما فهم أنَّ هذا النفي لم يكن نفياً تكوينياً، بل هو نفي تشريعي، وذلك عبارة أُخرى عن نفيه في الشريعة الذي هو نفيه في الإسلام، فنقل ذلك المعنى الحاصل، ونسبه إليه على بطريق القول؛ يلما عرفت من صحّة نسبة حاصل المعنى إلى المتكلّم، وإن لم يكن بعن ألفاظه.

وبعبارة أُخرى: إنَّ هذه الكلمة بناءً على هذا الذي شرحناه لا تكون إلّا زيادة على اللفظ، لا أنَّها زيادة على المعنى الذي أفاده ﷺ بقوله: (لاضرر ولا ضرار)(٢٠).

وليس ذلك من قبيل توهم الراوي أنَّه على نفاه، بل هو من قبيل اجتهاد الراوي في فهم المعنى الذي أفاده هي.

نعم، لو ضيقنا باب النقل، والتزمنا بلزوم الاقتصار على نفس اللفظ الذي يسمعه الراوي من المعصوم [ المخالف الذيث، وكانت مناسبتها للمعنى المسوق له هذا الحديث مما يُوجب تخيّل الراوي أنَّه المجالف المخالف عينئذ من باب الغفلة، والزيادة، والتخيّل... إلخ.

ثم لا يخفى أنَّ شرط التعارض بين أصالة عدم الغفلة المنتج لعدم كون هذه

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٦٣) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٣٦) من هذا الكتاب.

#### الكلام في متن الحديث | ٢٧٣

الجملة زيادة، وبين أصالة عدم الغفلة المنتج لعدم النقيصة إنَّما يكون فيها لو كانت القضيّة واحدة شخصيّة، والمفروض أنّا لم نحرز ذلك، فوجود<sup>(۱)</sup> لفظة (في الإسلام) فيها ذكره في النهاية (<sup>۲)</sup> وأرسله العلّامة تظ<sup>ر (۲)</sup> لم يكن وارداً في مورد معيّن كي نقول إنَّ نقل الوارد في ذلك المورد مجرّداً عن الزيادة معارض لنقل الزيادة.

(١) في الأصل: (فاوجود) بدل (فوجود).

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٣٦) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٣٧) من هذا الكتاب.

۲۲۱

## [تعلّق الظرف بالضرر المنفي]

قوله صفحة (١٩٣): (هذا مضافاً إلى أنَّ الحكومة مبنيَّة على أن يكون الظرف لغواً ومتعلَّقاً بالضرر المنفيِّ...إلخ) (١٠).

كأنَّه يقول: إنَّ هذا الظرف إن علَقناه بنفس الضرر، وقلنا: بعدم احتياج (لا) النافية للجنس إلى الخبر يتعيِّن مسلك الحكومة، وإن جعلنا[ه] متعلَّقاً (باستقر) خبراً ل(لا) النافية يجوز البناء على الحكومة، والبناء على النهى.

ولكنّ الظاهر أنّه لا يظهر أثر للفرق المذكور؛ حيث إنَّ هذا الظرف لو علّقنا[م] بالضرر يكون هو مركز النفي؛ لأنّ الإثبات والنفي يتعلّق بالقيد الأخير، فلو قلت: (ما ضربتُ زيداً في الدار) يُستفاد منه نفي خصوصيّة كون الضرب في الدار وإن لم يكن فيه دلالة على الوقوع في غيرها.

وبالجملة: أنَّ القائل (ما ضربتُ زيداً في الدار) لا يكون كلامه إلَّا صريحاً في نفي هذه الخصوصيّة، بحيث إنَّه لا يمكن أن يستدلّ به على انتفاء أصل الضرب، ولو في غير الدار، وإن لم يصحّ أن يستدلّ به على ثبوت الضرب في غير[ها]، إذ لا أقلّ من كونه ساكتاً عن الجهتين.

# [الكلام في زيادة كلمة (في الإسلام)]

وحينتذ نقول: إنَّ قوله: (في الإسلام) بناءً على تعلَقه بالضرر يكون الكلام مسوقاً لنفى خصوصيّة كون (الضرر) مربوطاً براالإسلام)، فيكون حاصل هذا

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٦٦) من هذا الكتاب.

المعنى متحداً معه إذا جعلنا[ه] خبراً، وجعلنا النفي وارداً عليه في جواز كون نفيه (في الإسلام) كناية عن النهي عنه، أو كونه كناية عن صرف عدم مشروعيته، فلا يتعين حينئذ للحكومة المبنية على أن يكون الضرر عنواناً للحكم الذي يتولّد عنه الضرر، أو على كون المراد من نفي الضرر هو نفي حكمه، ليكون من قبيل نفي الحكم بلسان نفي الموضوع، من دون فرق في هذين الوجهين بين تعلّق الظرف بالضرر أو تعلّقه بالاستقرار ليكون هو الخبر.

والحاصل: أنَّ الظاهر هو أنَّ هذه الوجوه الثلاثة، أعني كون النفي كناية عن النهي ولو من جهة كونه مسوقاً لعدم المشروعيّة، أو كونه من باب الحكومة بجعل الضرر كناية عن نفس الحكم الضرريّ، أو بجعله النفيّ المتسلّط على نفس الضرر كناية عن نفي حكمه (۱)، كلُّ هذه الوجوه لا يفرّق فيها بين كون الظرف المذكور متعلّقاً بالضرر أو كونه متعلّقاً بالاستقرار.

وأمّا مثل (لا نجش في الإسلام)(٢) ونحوه تمّا لا يدخله الحكومة فيتعيّن فيه كون النفي بالمعنى الأوَّل أعني النفي في عالم التشريع الملازم لكونه منهيّاً عنه في الإسلام، من دون فرق في ذلك أيضاً بين كون الظرف لغواً أو كونه مستقرّاً.

ثمّ لا يخفى أنَّ الشيخ تقد لم يجعل كلمة (في الإسلام) مبعّدة للنّهي، بل جعلها مبعّدة للوجه الأخير أعني لزوم تدارك الضرر \_ فراجع(؟).

<sup>(</sup>١) في الأصل: (حكم حكمه) بدل (حكمه)، والصّواب ما أثبتناه.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (١٦٦) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: رسالة في قاعدة لا ضرر (رسائل فقهية): ١١٤.

۲۳۱

#### [بيان زيادة كلمة (على مؤمن)]

قوله صفحة (١٩٣): (وأمّا كلمة (على مؤمن) ...إلخ)(١).

لا يخفى أنَّ لفظة (على مؤمن) لو كانت موجودة لم يكن الحديث الشريف شاملاً للضرر على النفس، ولا للضرر على الذمّي، وثبوت حرمتهما من دليل خارج لا يكون إلّا من قبيل الإلحاق، لا من قبيل شمول اللفظ.

ويظهر أثر ذلك في الإضرار بالنفس غير البالغ حدّ التهلكة إذا عابت بعض الأعضاء؛ لإمكان أن يُقال: إنَّه لا دليل على حرمته إلّا إذا جرّدنا قوله (صلى الله عليه وآله) (لا ضرر) من جملة (على مؤمن)، وجعلناه مسوقاً للنّهي.

بل يمكن أن يظهر أثر ذلك في موارد الشكّ في الشخص الذي يراد إيقاع الضرربه، هل هو ذقى أو حربيّ؟

فبناءً على التقيد بالإيهان في حديث الضرر يكون الحديث فيه ساقطاً؛ لعدم الإيهان، كها تسقط فيه أدلة الاحترام لمال الذمّي للشّك في كونه ذمّياً، فيكون من قبيل الشبهة المصداقيَّة من ناحية العام، كها تسقط فيه أدلّة إباحة مال الحربيّ لأجل الشك في كونه حربيّاً، وحينتلز يكون المرجع هو الأصول، فرّبّها نقول فيه بالبراءة العمليّة، بخلاف ما لو قلنا بخلرّ حديث الضرر عن لفظ (على مؤمن)، فإنّه حينتلز يكون شاملاً للأصناف الثلاثة، ولم يخرج منه إلّا الحربيّ، وحينتلز فمع الشكّ في حربيّته تكون المسألة من قبيل الشبهة المصداقيّة من ناحية الحاص، فرّبّها قيل

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٦٧) من هذا الكتاب.

بجواز التمسك حينئذٍ بالعامّ في المقام(١).

[و] عن الجواهر [في كتاب الشفعة روى خبر] عقبة بن خالد [عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عنه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عنه عنه الله عن

[و]المرسل في الفقيه [عن الصادق عن أبيه ﷺ]: (إنَّ رسول الله ﷺ قضى بالشفعة ما لم تؤرّف) يعني تقسّم(٢).

[و] عن كتب بعض الشافعيّة: (إنَّ النبيِّ ﷺ قضى بالشفعة فيها لم يقسّم، فإذا وقعت الحدود وطرقت الطرق، فلا شفعة)(٤).

[وروي] عن الإسعاد: (الشفعة في كلِّ مشترك في أرض أو ربع أو حائط لا يصلح [له] أن يبيع حتّى يؤذن شريكه، فيأخذ أو يدع)(٠).

[وكذلك]عن الجواهر [في كتاب إحياء الموات من الأرض]: [عن النبي] ﷺ: (أنَّه نهى عن بيع فضل الماء)(٢).

[وال]نّبويّ: (الناس شركاء في ثلاثة: النار والماء والكلاء)(٧).

<sup>(</sup>١) بالاحظ: فوائد الأُصول: ١ ـ ٢٩/٢ ٥.

<sup>(</sup>٢) جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام: ٢٤٣/٣٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٤٥/٣٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٢٤٦.٢٤٥/٣٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ٢٤٦/٣٧.

<sup>(</sup>٦) جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام: ٣٨/ ١١٨.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ١١٦/٣٨.

## ٣٧٨ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

[وال]كاظميّ: (إنَّ المسلمين شركاء في الماء والنار والكلاء)(١١).

[وخبر] أبي هريرة عنه على: (مَن منع من فضل الماء ليمنع به الكلاء منعه الله تعالى فضل , همته (١٦).

[وروى الكلينيّ في الكافيّ بسنده عن] عُقبة بن خالد، عن الصادق للجيّة، وقال]: (قضى رسول الله ﷺ بين أهل المدينة في مشارب النخل أنَّه لا يمنع نفع الشيء (نقع البئر)(")، وقضى بين أهل البادية أنَّه لا يمنع فضل ماء ليمنع فضل كلاء، فقال: لا ضه رو لا ضدار)(٤٠).

<sup>(</sup>١) المصدر والموضع السابقين.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ : المصدر السابق: ٣٨/ ١١٨.

 <sup>(</sup>٣) إشارة من المصنف هئز إلى احتمال أن يكون هناك تصحيف في الحديث، وأنّ زفع الشيء)
 مصحّف من (نقع الشيء) الذي هو: فاضل الماء، و(نقع البثر) هو فاضل مائها. يلاحظ: الوافي: ١١٥/١٨، ب ١٦٤، ح ١٨٧٢١، وما بعده.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: الكاني: ٢٩٣/٥ – ٢٦٤، كتاب المعيشة، باب الضرار، ح ٢، والوافي: ١١٥/١٨، ب ١٦٤، ح ١٨٧٢، وما بعده لمزيد البيان، فلاحظ وتأتمل.

# [الكلام في موقع صدور الحديث]

قوله صفحة [(١٩٣)]: (يمكن أن يُقال: إنّ (لا ضرر ولا ضرار) حكم مستقلّ منه ﷺ، وليس من تتمّة حكمه [في] الشفعة)''.

لا يخفى أنَّ توسَط قوله في رواية الشفعة: (وقال: لا ضرر ... إلخ) بين قضائه على بالشفعة وبين قوله على إذا أرَّفت الأرَّف) ممّا يدلّ على أنَّ قوله على (لا ضرر) كان في مقام الشفعة، ومجرّد عدم ذكره في ذيلها في رواية أحمد بن حنبل(٢٠) لا يدلّ على كونها قضاءً أجنياً.

وكذلك قوله في رواية منع فضل الماء: (فقال: لا ضرر ولا ضرار) بالفاء يدلّ أيضاً على كونه في ذلك المورد<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٧٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: مسند أحمد بن حنبل: ٣٢٥/٥.

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى الحلاف في نقل الحديث، في نقله الشيخ الكلينيّ في الكافي: ٢٩٢/٥ ح٢،
 (وقال: لا ضرر و لا ضرار)، وفي وسائل الشيعة:٣٣٣/١٧، ب٧، ح٢ (فقال)، وفي ب٢١،
 ح٣ (قال) بلا عطف. يلاحظ: قاعدة لا ضرر و لا ضرار (للسيّد السيستانيّ): ٥٦، وما بعدها.

[0]

## [تفريق أصحاب الحديث رواية عُقبة على الأبواب]

قوله صفحة (١٩٤): (أحدهما: أنَّ هذه الأقضية كها كانت مجتمعة في رواية عُبادة كانت كذلك أيضاً في رواية عُقبة، وإنَّها فرّقها أصحاب الحديث على الأبواب ... إلخ)(١٠).

لا يخفى أنَّ رواية عقبة في (الشفعة) قد اشتملت على قوله: (لا ضرر ولا ضرار)، وكذلك في (منع الفضل)، فلنفرض أنّها كانتا رواية واحدةً، وقد طرأ عليها التقطيع، فلهاذا قد تكرّرت هذه الجملة \_ أعني لا ضرر \_ في رواية واحدة؟ وهل ذلك إلّا لأجل كون هذه الجملة واردة في كلِّ من القضائين؟

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٧٢) من هذا الكتاب.

[1]

## [كون لا ضرر و لا ضرار من القضايا المستقلّة]

قوله [صفحة (١٩٤)]: (الثاني: أنَّه لو كان من تتمّة قضية أُخرى في رواية عُقبة لزم خلوّ رواياته الواردة في الأقضية عن هذا القضاء ..إلخ)(١٠).

هذا غريب؛ لأنَّ رواية عقبة لم تكن واردة في حصر جميع قضاياه على مضافاً إلى أنَّ القضاء برلا ضرر ولا ضرار) لا يمكن أن يكون قضاء مستقلاً، وإنَّما يكون في المورد الذي تنطبق عليه هذه القاعدة، ومن جملة ذلك (الشفعة) و(منع فضل الماء

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٧٢) من هذا الكتاب.

۲v1

## [الكلام في المناسبة بين لا ضرر ولا ضرار]

قوله [صفحة (١٩٤)]: (الثَّالث: إنَّ كلمة (لا ضرار) [على ما سيجئ من معناها] لا تناسب... إلخ)(١).

لا مانع من المناسبة؛ لأنَّ (الضرار) هو (الإضرار) بها لا نفع فيه للمضرّ أو التأكيد، وكلاهما يتأتّى في (الشفعة) و(منع فضل الماء)، وكذلك لو كان بمعنى الإضمار.

بقي الكلام في كون الموردين من صغريات هذه الكلّيّة، ولعلّ كون الشفعة مورداً لها؛ باعتبار أنّ البيع بدون مراجعة الشريك ضرر عليه.

ولا يرد عليه أنَّ مقتضاه عدم نفوذ البيع حينتني؛ لأنَّا نقول: إنَّ وزان تطبيق هذه الجملة على بيع الشريك وزان قوله في رواية الإسعاد: (لا يصلح أن يبيع حتّى يؤذن شريكه)<sup>(۱7)</sup>، فها هو الجواب فيها هو الجواب في هذه، غايته أنَّ هذا المقدار من لزوم عدم صحّة البيع أو عدم لزومه لم يُعمل به، وهذا لا يضرّ بأصل كون ورود<sup>(۱7)</sup> (لا ضرر) في مقام الشفعة، غايته أنَّه يكون حاله حال هذه الرواية -أعني رواية الإسعاد ـ في عدم العمل بظاهرها، ولا أقلّ من الاعتراف بالعجز عن حلَّ تطبيقها على المورد فتسقط، ويقى الحكم الكروي بحاله.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٧٣) من هذا الكتاب.

 <sup>(</sup>۲) السنن الكبرى: ٦/ ١٠٩، ويلاحظ: جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام: ٢٤٦/٣٤.
 (٣) في الأصل (ورد) بدل (ورود) والصحيح ما أثبتناه.

أمّا رواية (فضل الماء) فلعلّها واردة في الماء المباح الذي سبق إليه بعضهم، بناءً على أن ليس له منع ما زاد على حاجته لا في الماء المملوك.

ولو سلّم جميع ذلك فأقصى ما في البين أنّ في انطباق القاعدة بالموردين إشكالاً، لكن ذلك بمجرّده لا يُوجب الخلل في نفس القاعدة.

وأمّا جعلها فيها من قبيل حكمة التشريع مع كون اللفظ في هذا المورد وغيره واحداً فهو بعيد، ولا يصلحه كونه مقولاً بالتشكيك؛ إذ لا تشكيك في مصاديق الضرر، وإنَّها التشكيك في ما يتولّد عنه الضرر، فبعضه يكون علّة له وبعضه يكون معدًا له، وهذا لسر من التشكيك في الضرر ولا في نفه.

ومن جميع ما تقدّم يظهر لك: أنّه لا مانع من ورود (لا ضرر) في ذيل حديث (الشفعة) وحديث (منع فضل الماء)، وقد عرفت الوجه في ذلك، كما أنّه قد ظهر لك أنّه لا مانع من ثبوت (في الإسلام) في لفظ الحديث الشريف، ويكفي فيه إرسال العلّامة؛ إذ لا يكون وجوده مغيّراً للمعنى، كما أنّه لا مانع من ثبوت جملة (على مؤمن) فيه وإن كان له أثر؛ لأنّ ما اشتمل عليه من الروايات من طرقنا كافية في الحكم بأنّه جزء الحديث الشريف.

لا يُقال(١٠): لا ريب عندكم في تحكيم (لا ضرر) في موارد ضرر النفس، كها في الوضوء الضرريّ، ومع فرض كون هذا الحديث مقيداً بكونه (على مؤمن) تكون موارد الضرر بالنفس خارجة حينتذ عن هذه القاعدة؛ لأنَّ ما بقي من المطلقات تكون محمولة عليه.

لأنَّا نقول: أوِّلاً: أنَّ حمل المطلق على المقيِّد لا يتأتِّي في مثل ذلك؛ لاحتمال

<sup>(</sup>١) يلاحظ: نجاة العباد: ٥٨.

# ٢٨٤ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

كون ذكره في هذه القضيّة الخاصّة لأجل خصوصيّة المورد، لا من باب تقييد القاعدة المذكورة فيه حتّى في الرواية التي اشتملت على هذه الجملة.

وثانياً: لو سلّمنا أنَّه في تلك الرواية المشتملة عليه من باب التقييد ـ لا من باب كون ذكره من جهة المورد ـ لم يكن ذلك موجباً لتقييد باقي المطلقات؛ لأنّ حمل المطلق على المقيّد في صورة اتحادهما في الحكم إنَّما يكون عند استفادة وحدة الحكم، مع فرض التقييد تارةً والإطلاق أُخرى.

أمّا إذا لم يكن يستفاد ذلك منه فلا داعي إلى الحمل؛ إذ لا تنافي بين نفي الضرر عن الغير أو عن المؤمن، وبين نفيه بقول مطلق ولو على النفس أو على غير المؤمن.

وثالثاً: أنّا لو سلّمنا أنَّ جميع ما ورد في هذه القاعدة كان مشتملاً على قوله: (على مؤمن) لم يكن ذلك مخلاً بمثل ما ذكر في المثال.

أمّا على الحكومة فإنَّ مفاده حينتذِ يكون أنَّ الشارع لم يُشرّع حكماً ضرريّاً أو حكماً لموضوع ضرريّ على مؤمن، ولا ريب أنّ ذلك شامل للشّخص نفسه ولغيره حتّى الكافر، ويكون خروج الحربيّ حينتذِ بالدليل الدالّ على عدم حرمته.

# [خلاصة الأقوال في مفاد القاعدة]

لا يخفى (١) أنَّ شيخنا الأستاذ نتئل في مقام شرح الأقوال في مفاد قاعدة (لا ضرر)، وأنَّ الأوَّل منها هو مسلك الشيخ نتثر من جعل الضرر كنايةً وعنواناً للحكم الشرعيّ فيها لوكان موقعاً للمكلّفين بالضرر(٢).

<sup>(</sup>١) ملحق أضافه المصنّف تتل في هذا المكان من البحث من دون تأريخ.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: رسائل فقهية: ١١٦.

[و] الثاني: مسلك صاحب الكفاية نتثر، وهو كونه مسوقاً لنفي الحكم بلسان نفى الموضوع؛ تنزيلاً للضرر الموجود منزلة عدمه باعتبار انتفاء آثاره(١).

والثالث: مسلك صاحب العناوين، واختاره المرحوم شيخ الشريعة، وهو همل النفي على النهي (<sup>7)</sup>.

والرابع: ما عن بعضهم (<sup>۳)</sup> من الحمل على الضرر غير المتدارك، فيكون محصله هو أنَّ كلَّ ضررٍ يوقعه الشخص على غيره يجب عليه تداركه، وأنَّه ليس في الشريعة ضر رغير متدارك.

أفاد نتثر ما محصّله هو الطوليّة بين هذه الوجوه أو الأقوال، ومحصّل هذه الطوليّة هو أنَّ النفي التشريعيّ المتعلّق بطبيعة من الطبائع:

إن أمكن جعل ذلك المنفي عنواناً للحكم - مثل الضرر- أو كان من الطبائع الجعليّة التي نفيت عن شيء - مثل (لا صلاة إلا بفائحة الكتاب)(٤) - أو المنفيّ عنها شيء - مثل: (لا شكّ في مغرب)(٥) أو ﴿لا جِدالَ فِي الحَمِهِ)(١) ـ كان النفي حقيقيّاً

<sup>(</sup>١) بلاحظ: كفاية الأُصول: ٣١٣.

 <sup>(</sup>١) يلاحظ: هايه الا صول: ١١٣.
 (٢) يلاحظ: قاعدة لا ضهر: ١٨، وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: الوافية: ١٤٩، وقال فيها: (إذ نفي الضرر غير محمول على نفي حقيقته؛ لأنّه غير منفي، بل الظّاهر أنّ المراد به نفي الضرر من غير جبران بحسب الشرع). ولاحظ أيضاً: رسالة في قاعدة الضرر (رسائل فقهة): ١١٤، وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: عوالي اللِّمَالي: ١٩٦/١، ح ٢، و٢/ ٢١٨، ح ١٢.

 <sup>(</sup>٥) لم أعثر على هذا النص في كتب الحديث، ويمكن استفادته من الحديث المذكور في وسائل الشيعة: ١٩٤/٨، ٢٧، ح٣ من أبواب الحلل الواقع في الصّلاة، فلاحظ.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ١٩٧.

## ٢٨٦ | تعليقة الشيخ الحلِّي ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

بلا حاجة إلى تأويل ولا إلى عناية وتنزيل.

وإن لم يكن المنفيّ كذلك تعيّن الحمل على نفي الآثار، مثل: (لا رهبانيّة في الاسلام)(١) و (لا شكّ لكثم الشكّ)(٣).

وإن لم يكن المنفي متعلّقاً لشيء من الآثار ـ مثل: (لا غشّ بين المسلمين)<sup>(٣)</sup> و(لا هجران بين المسلمين أكثر من ثلاثة أيّام)<sup>(٤)</sup> ـ تعيّن الحمل على النهي.

وإن لم يمكن الحمل على النهي تعيّن الحمل على ما هو غير متدارك، كما في (لا ضرر)، بناءً على عدم تأتّي الوجوه الثلاثة فيه على وجه انسدت فيه أبواب صحّنها، فإنَّه حينتذِ يتعيّن حمله على الضرر غير المتدارك.

هذا خلاصة ما أفاده تلخ ذكرناه على نحو الفهرست، ولأجل شرحه تمام الشرح نذكر على الإجمال خلاصة ما نفهمه من حديث نفي الضرر، ثمّ نتبع ذلك بشرح مفصّل لما أفاده تلخل (٥٠).

## [شرح وتفصيل الأقوال في مفاد القاعدة]

فنقول بعونه تعالى: إنَّ الضرر ليس بعنوان للحكم الضرريِّ، بل ليس المراد به إلّا نفس الضرر الخارجيِّ، وإنَّ المصحّح لنفيه تشريعاً ليس هو نفي آثار الضرر

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٨٢) من هذا الكتاب.

 <sup>(</sup>۲) يمكن استفادة هذا النص من الأحاديث المذكورة في وسائل الشيعة: ۲۲۷/۸، ب ۲۱، من أبواب الخلل، فلاحظ.

<sup>(</sup>٣) سنن الدارميّ: ٢/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: كنز العيّال: ٩/ ٤٧، ١٤٨٧٠.

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: صفحة (٤٦ - ٤٨) من هذا الكتاب.

كي يتّجه عليه أنّه لا آثار للضرر، بل المصحّح له هو نفي ما يكون من الآثار الشرعيّة فاتحاً لوجود ذلك الضرر سواء كان هو الوجوب أو الاستحباب، كها في الوضوء أو الصوم الواجبين أو المستحبّين المفروض كونهما ضرريّين، أو كان هو بحرّد الجواز، أو تحيّل الجواز فيها لو كان صدور الفعل الجائز من الشخص موجباً لوقوع الضرر على غيره، فإنَّ استفادة حرمة ذلك الفعل وعدم جوازه شرعاً لا يتوقف على كون نفس النفي بمعنى النهي، أو أن يكون الغرض منه هو النهي، مثل قول السلطان (يقوم زيد) و(يذهب عمرو) و(لا يبقى خالد) و(لا يقوم عمرو) إلى غير ذلك من موارد النفي والإثبات المسوقة في مقام إنشاء الأمر والنهي. بل يكفي في استفادة النهي ما عرفت من كون نفي الضرر في مقام نفي ما يكون فلك

هو مفاد (لا ضرر)، بل يكفي فيها مسلك الشيخ تش، ومسلك صاحب الكفاية تش، فليست هي في طول الوجهين السابقين، فإنَّ ذلك الفعل الذي يوقعه المكلّف المضرّ بالغير لو كان جائزاً شرعاً لكان نفس ذلك الحكم ضررياً، فيكون منفيّاً بأحد الطريقين ـ أعني نفي الحكم الضرريّ ـ ابتداءً، أو نفيه بلسان نفي موضوعه ومتعلّقه؛ إذ ليس المواد من نفي الحكم بلسان نفي الموضوع هو أيّ حكم كان، بل المراد ـ كما سيأتي إن شاء الله إيضاحه (۱) ـ هو ما يكون من الأحكام فاتحاً لباب وجود الضرر، والجواز في المقام يكون فاتحاً لباب

أمّا الإضرار بالنفس فينحصر بالأحكام الإلزاميّة؛ فإنّها هي التي تكون موجبةً للوقوع بالضرر، فتكون ضرريّة أو فاتحة لباب الضرر على النفس.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢٨٩) من هذا الكتاب.

## ٢٨٨ | تعليقة الشيخ الحلَّى رَجَّر على رسالة (لا ضرر) الأخرى

أمّا مجرّد الجواز فلا يكون كذلك؛ لأنّ الموقع له حينتذ بالضرر هو مجرّد إرادته واختياره، إذ لا إلزام من جانب الشارع بذلك الفعل ليكون الموقع له في الضرر هو الحكم، بخلاف الضرر الوارد على الغير؛ فإنَّ المورد له على ذلك الغير هو الحكم الشرعيّ-أعنى جواز ذلك الفعل للشّخص المضرّ.

والحاصل: أنَّ الجواز في صورة الضرر على الغير يكون هو المورد للضرر على ذلك الغير، فينتفي الجواز، فيكون الفاعل ممنوعاً من ذلك الفعل المضرّ بالغير، فيكون الفعل عرّماً، بخلاف صورة الضرر على النفس؛ فإنَّ المورد لذلك الضرر على النفس ليس هو الجواز، بل إنَّ المورد له هو الشخص نفسه، فلا يكون الضرر المذكور مستنداً إلى الحكم الشرعيّ الذي هو الجواز كي يكون الجواز مرتفعاً ليكون حديث الضرر دليلاً على حرمة الإضرار بالنفس، بناءً على الحكومة بأحد التقريبين.

والحاصل: أنَّ الفعل المضرّ بالغير يكون جوازه فاتحاً لباب إضرار الغير، بخلاف الضرر بالشخص نفسه، فإنّ جواز[ه] له لا يكون فاتحاً لإضراره بنفسه، بل يكون الفاتح لإضراره بنفسه هي إرادته واختياره.

أمّا الحكم الاستحبابيّ على الشخص نفسه، مثل استحباب الصوم لو اتّفق أنّ الصوم مضرّ للشّخص فلا يبعد القول بأنّ الطلب - وإن لم يكن إلزاميّاً - يكون موقعاً للشّخص في الضرر، فيعدّ أنّه ضرريّ بخلاف مجرّد الجواز كها عرفت (١٠)، فتأمّل.

وممّا حرّرناه يظهر لك: أنَّ حمل النفي على النهي ليس بوجه مستقلّ في قبال كونه من قبيل نفى الحكم بلسان نفى الموضوع على وجه لا يُحمل النفي عليه إلّا

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢٨٤) من هذا الكتاب.

بعد تعذّر المعنى الأوَّل - أعني الحكومة - أو تعذّر المعنى الثاني - أعني نفي الحكم بلسان نفي الموضوع - بل هو هو، غير أنَّ ذلك الحكم الذي كان انتفاؤه مصحّحاً لنفي ذلك الموضوع والمتعلّق إن كان هو الجواز ولو تخيّلاً - مثل: (لا فسوق) - كانت النتيجة هي حرمة ذلك المتعلّق، وإن كان هو الوجوب أو الطلب الاستحباني كانت النتيجة هي عدم ذلك الوجوب أو ذلك الاستحباب.

ثمّ لا يخفى أنَّ الحكم الذي يكون انتفاؤه مصحّحاً لانتفاء الموضوع تنزيلاً لا يُشترط فيه أن يكون متعلّقاً بنفس العنوان المنفيّ الذي هو الضرر، بل يكفي فيه أن يكون فاتحاً لباب ذلك الضرر وإن لم يكن متعلّقاً بعنوان الضرر، بل كان متعلّقاً بنفس الفعل، وباعثاً على وجوده، وساداً لباب عدمه، وفاتحاً لباب وجوده، فإذا اتفق كون ذلك الفعل ضرريّاً كان ذلك الحكم فاتحاً لباب الضرر وإن لم يكن متعلّقه هو الضرر نفسه.

وهذه الجهة - أعني كون الحكم فاتحاً لباب الضرر - هي المصحّحة لجعل نفي الضرر كناية عن نفي ذلك الحكم؛ لأنَّ انتفاء ذلك الحكم يصحّح الادّعاء في نفي ما يكون ذلك الحكم مقتضياً له وإن لم ينعدم حقيقة، لإقدام الكثير عليه جهلاً أو عصياناً.

وبالجملة: إنّ المصحّح لنفي الضرر ادّعاءً نفي الحكم الذي يكون مقتضياً له ولو بواسطة اقتضائه ذلك الفعل الذي صار مضرّاً، هذا لو أبقينا قوله: (لا ضرر) على حاله ليكون المتحصّل أنّه قد انتفى الضرر الخارجيّ عن صفحة الوجود؛ لأنّه قد انتفى ما يكون مقتضياً له، ولو ألحقنا به قوله على: (في الإسلام) لم نكن في حاجة إلى جعل هذا النفي المتوجّه إلى الضرر ادّعائيّاً، بل يكون ذلك النفي

## · ٢٩ | تعليقة الشيخ الحلِّي ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

حقيقياً؛ لأنّ هذا الضرر وإن وجد في الخارج لكنّه في عالم التشريع لا وجود له، ومعنى كونه لا وجود له في عالم التشريع أنّه لا وجود لما هو مقتضٍ له، فيكون نفي الضرر في عالم التشريع كناية عن نفي الحكم الذي كان يقتضيه.

من ذلك يُعرف الحال في قوله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدينِ مِنْ حَرِج﴾(١)، فإنّه لا ضرورة تلجئنا أن نجعل الحرج في ذلك عنواناً للحكم الحرجيّ، بل هو عنوان للفعل الحرجيّ، ويكون محصّل عدم جعله علينا في الدين عدم جعل ما يقتضيه.

والفرق بين الوجهين من الجهة الراجعة إلى فنّ البيان هو أنّ الوجه الأوّل مرجعه إلى أنَّ عدم الأثر بالنسبة إلى عدم الطبيعة من قبيل عدم المعلول بالنسبة إلى عدم العلّة، فلك أن تخرجه على المجاز المرسل، كها أنَّ لك أن تخرجه على الاستعارة، وتقول: نزّلنا عدم الأثر منزلة عدم نفس الطبيعة، وأطلقنا عليه لفظ عدم الطبيعة، فيكون من قبيل ترك المشبّه، وذكر المشبّه به، نظير (رأيتُ أسداً) تعنى به (الرجل الشجاع).

ولك أيضاً أن تخرجه على الكناية التي هي ذكر الملزوم لينتقل إلى لازمه، نظير ذكر كثرة الرماد ادّعاء لينتقل إلى لازمه الذي هو الكرم، وإن لم يكن في البين رماد أصلاً، بأن تقول: إنَّ انعدام الطبيعة يلزمه انعدام آثارها، فنحن ذكرنا انعدام الطبيعة ادّعاءاً - وإن لم تكن منعدمة وجداناً - لينتقل إلى لازمه، وهو انعدام الآثار، وهذا بخلاف الوجه الثاني، فإنّ مرجعه إلى أنَّ عدم التكليف الداعي إلى وجود متعلّقه الذي هو الطبيعة يكون بالنسبة إلى عدم الطبيعة من قبيل عدم العلّة بالنسبة

<sup>(</sup>١) سورة الحجّ، الآية: ٧٨.

إلى عدم المعلول، فتخريجه على الاستعارة يكون من قبيل تنزيل عدم العلّة منزلة عدم المعلول، وحذف (المشبّه) وهو عدم العلّة، وذكر (المشبّه به) وهو عدم المعلول.

وتخريجه على الكناية مبنيّ على ادّعاء الملازمة بين عدم التكليف الداعي إلى وجود الطبيعة، وبين عدم تلك الطبيعة ولو من جهة دعوى كون التكليف هو العلّة لوجود ما تعلّق به.

وحينئذٍ يكون من قبيل ذكر أحد المتلازمين لينتقل إلى الملازم الآخر، والموجب لحسن هذا التعبير هو كون الملازمة ادّعائيّة لا حقيقيّة، وأنَّ ما هو مذكور(١٠. وهو عدم الطبيعة أيضاً يكون تحقّقه ادّعائيًا لا حقيقيّاً \*.

أمّا التوجيه الذي أفاده شيخنا نتش من كون الضرر عنواناً للحكم فلا يكون إلّا من قبيل المجاز في الكلمة \_ يعني لفظة (الضرر) \_ بجعلها اسماً للحكم الذي [هو] علّة الضرر بعلاقة السبيّة.

لكنّه تثثر في صفحة (٢٠٨) يحاول إخراجه من المجاز حتّى في الكلمة، بدعوى أنّ الضرر عنوان ثانويّ للحكم، وصدق العناوين الثانويّة على معنوناتها لا يكون مجازاً، بل هو حقيقة(<sup>٢)</sup>.

ولكن يمكن التأمّل في ذلك؛ فإنّه إنّها يتمّ في العلل الحقيقيّة دون العلل الاذعائيّة، كما في التكليف بالنسبة إلى المكلّف به؛ فإنّه ليس بعلّة للفعل، وإنّها هو

<sup>(</sup>١) في الأصل (ما هو ما مذكور) بدل (ما هو مذكور).

<sup>(\*) (</sup>فيكون مجازاً مرسلاً أو تنزيل الحكم منزلة الضرر المتولّد منه، فيكون استعارة)، منه نتلا.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٢١٢ ـ ٢١٣) من هذا الكتاب.

## ٢٩٢ | تعليقة الشيخ الحلِّي رضي الله (لا ضرر) الأخرى

من قبيل إيجاد الداعيّ، وهو \_ أعني وجود الداعي \_ يكون بمنزلة العلّة للإرادة، وهي بمنزلة العلّة للفعل، وهو علّة في الضرر، فكلّ هذه السلسلة من العلل ليست بعلل حقيقيّة، وإنَّما هي علل ادّعائيّة، ولو صحّ إطلاق لفظ الضرر على الحكم فليم لا يصحّ أن يطلق عليه لفظ الفعل الذي تعلّق به الحكم أو إرادة المكلّف أو حدوث الداعي له؛ فإنَّما كلّها بالنسبة إلى التكليف مثل الضرر - واقعة في سلسلة معلولاته، بل ينبغي أن يطلق عليه الثواب أيضاً؛ لكونه هو معلوله الاخير، كالضرر فيها لوكان ضررياً.

ومن ذلك يظهر لك التأتل في صحّة الإطلاق ولو مجازاً فضلاً عن كونه على نحو الحقيقة، ولو سلّم صحّته فلا أقلّ من كونه مجازاً بعيداً، فهو تتل قد فرّ من التجوّز في النفي الذي عرفت أنّه من أنواع البلاغة \_ بل هو من أجودها الذي يفضلونه على الحقيقة \_إلى هذا التجوّز في الكلمة الذي هو على فرض صحّته من أردأ المجازات.

ولو سلّمنا عدم كونه مجازاً في الكلمة، وأنّه حقيقةً من قبيل العناوين الثانويّة، لكان عدم جريانه في (لا ضرار)؛ إذ لا يصحّ إطلاقه على الحكم بأيّ معنى أخذناه، إلّا أن ندّعي. كها في الكفاية. أنّه من مجرّد التأكيد(١٠).

وفيه ما لا يخفى؛ إذ ليس قوله ﷺ: (لا ضرر ولا ضرار) في ضم الثانية إلى الأولى من قبيل التأكيد اللفظيّ الفارغ من كلِّ معنى على نحو لقلقة اللسان، بل إنَّ فيه خصوصيّة زائدة قطعاً على قوله: (لا ضرر)، ولأجل ذلك أفاد شيخنا نتثل أنّه بمعنى إقدام الشخص على إضرار نفسه ليضرّ الغير، كما صنعه (سمُرة)، فإنّه قد

<sup>(</sup>١) يلاحظ: كفاية الأُصول: ٢٨٣.

أَضَرَ نفسه في عدم قبول ما تفضّل به ﷺ لمجرّد لجاجة في إضرار ذلك الأنصاريّ(١)، ومع ذلك أفاد شيّخنا يثثر أنَّه صالح للانطباق على الحكم باعتبار كونه علّة؛ لتمكّن الشخص من هذا الضرار، وفيه تأمّل.

ثمّ لا يخفى أنَّ أغلب هذه التراكيب منحصرة المفاد بأحد وجهين:

ا**لأوَّل**: كونها مسوقة لتنزيل وجود الشيء منزلة عدمه؛ لعدم ترتّب خواصّ الطبيعة عليه، كها في قولك: (زيد ليس بإنسان)، وتلك الخواصّ يكون انتفاؤها

ادّعاءً تارة، كما في المثال، أو حقيقة، كما لو كانت الخواصّ شرعيّة، مثل: (لا صلاة إلّا بطهور)(٢) ونحوه ممّا يكون ظاهره نفي مثل طبيعة الصلاة عن الصلاة الفاقدة للطّهور؛ إذ كما يصحّ أن تقول: (إنَّ الطواف بالبيت صلاة)(٢)، فتترتّب عليه آثار الصلاة وإن لم تكن بصلاة، فكذلك يمكن أن تقول:(إنَّ الصلاة الفاقدة للفاقة ليست بصلاة)، فلا تترتّب عليها آثار الصلاة، فتأمّل.

الثاني: كونها مسوقة لما ذكرناه من نفي الشيء لانتفاء ما يكون باعثاً على وجوده، مثل قول المصاب: (لا فرح بعد اليوم)، وما ذكرناه من الشرعيّات، مثل: (لا ضرر) و(لا رهبانيّة) وغير ذلك ممّا ورد عنهم (صلوات الله وسلامه عليهم) ممّا يكون الغرض منه نفي الشيء لانتفاء الجهة الشرعيّة التي كانت تقتضي وجوده.

<sup>(</sup>١) الحديث الذي رواه المشايخ الثلاثة. يلاحظ: الكافي: ٩٩٤/٥، كتاب المعيشة، باب الضرار، ح٢، من لا يحضره الفقه: ٣/ ١٤٧، باب المضاربة، ح٨٨، تهذيب الأحكام: ٧/ ١٤٦، باب بيع الماء والمنع منه، ح٣٦.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأحكام: ٩/١، كتاب الطهارة، ٣٠، ح ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: عوالي اللِّنالي: ١/ ٢١٤، ح٠٧، و ٢/ ١٦٧، ح٣.

# ٢٩٤ | تعليقة الشيخ الحلِّيّ ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

ولا بُدَّ فِي النحو الثاني من كون متعلّق النفي من الأفعال الاختياريّة بخلاف الأوَّل، فإنَّه يمكن أن يكون اختياريّاً، كها في (لا صلاة إلّا بطهور)، كها يمكن أن يكون غير اختياريّ، مثل: (لا شلك لكثير الشلك) ونحوه.

ومرجع الأوَّل إلى نفي الحكم الطارئ على الشيء بعد وجوده، ومرجع الثاني إلى نفي الحكم الباعث على الشيء قبل وجوده.

وأمّا مثل: (لا شكّ في فريضة ثلاثيّة أو ثنائيّة)(١) فهو خارج عن هذين النحوين:

أمّا الأوَّل فواضح؛ لعدم كون الغرض هو تنزيل هذا الشكّ منزلة عدمه، وأمّا الثاني فلعدم كونه اختياريّاً كي يكون انتفاؤه كناية عن انتفاء الحكم الذي يكون مقتضياً لوجوده.

ويمكن أن يُقال إنَّه من هذا القبيل؛ باعتبار أنَّ محصّله هو نفي اجتماع الشكّ مع المغرب، ونفي تخيّل جوازه، وتكون نتيجة نفي الشكّ في المغرب هي نفي جواز وجوده فيها هو بطلانها والمنع من فعلها مع الشكّ، فهذه الجملة لو صحّت فكأتّها مقلوبة من قولك: (لا مغرب مع الشكّ) على نحو أتّها لا أثر لها أو على نحو أتّها لا تجوز، ويكون محصّل قولك: (لا شكّ في المغرب) هو انتفاء الشكّ في المغرب؛ لأنّ المغرب حينتذ يكون ليس مغرباً، إمّا لعدم جوازها في حال الشكّ فيها.

 <sup>(</sup>١) لم أعثر على هذا النص في كتب الحديث، ويمكن استفادته من الحديث المذكور في وسائل الشبعة: ١٩٥/٨، ٢٠، من أبواب الخلل الواقع في الصلاة ح٨ فلاحظ.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (١٩٧) من هذا الكتاب.

ولا أخاله تعبيراً صحيحاً، وإنَّها العبارة الصحيحة هي أن تقول: إنّها لا يدخلها، بمعنى أنّه لا تجتمع مع صحّتها بحيث إنّها - أعني تلك الفريضة - تنعدم عند عروض الشكّ فيها، ولو صحّ التعبير المذكور - أعني لا شكّ فيها - كان محصّله هو هذه الجهة، ويكون المصحّح للنّفي هو أنَّه لا ينوجدُ الشكّ مع فرض كونها موجودة.

ثمّ لا يخفى أنَّه يمكن أن يدّعى أنّ الفرق بين هذا الوجه وبين ما أفاده شيخنا تتخرّ أنَّ كلّا منهما مشتمل على العناية والتنزيل، غير أنّ ما أفاده شيخنا تتخر يكون التنزيل في ناحية المنفي، بجعل الضرر كناية عن الحكم الذي يُوقع في الضرر، بواسطة أنَّه يبعث على الفعل الذي يكون ضررياً بخلاف هذا الوجه، فإنَّ التنزيل فيه والعناية إنَّما هي في ناحية النفي، بمعنى تنزيل نفي الحكم الباعث على الضرر منزلة نفى الضرر.

وهذا المقدار من الفرق في طريق التجوّز ـ أهو في نفس المنفيّ أو هو في نفس النفي ـ لا أثر له، ولا مرجّح في البين، بل يمكن القول بترجيح الثاني قياساً على بقيّة الأمثلة التي لا يكون المنفيّ فيها عنواناً للحكم، مثل (لا رهبانيّة) ونحوه.

بل قد يُقال: إنّ التنزيل في الوجه الثاني أيضاً يكون في ناحية المنفيّ لا في النفي، بأن يُقال: إنّه نزّل الضرر منزلة الباعث على وجوده، وألحق به النفي الذي هو طار على ذلك الباعث، فيكون حاله حال ما أفاده تثثر المبنيّ على كون التنزيل في المنفيّ.

وقد يُقال: إنّ ما أفاده شيخنا نتل ليس من قبيل التجوّز في المنفيّ، بل هو من قبيل دعوى إطلاق الضرر على الحكم لكونه متولّداً منه، فيكون حقيقة فيه، غايته

#### ٢٩٦ | تعليقة الشيخ الحلِّيّ رض على رسالة (لا ضرر) الأخرى

أنَّه عنوان ثانوي له، كما أنَّ النفي أيضاً يكون حقيقيّاً، فلا تجوِّز فيه أصلاً.

لكن لا يخفى أنّه لا يخلو من تجوّز؛ لأنّ الضرر بالنسبة إلى الحكم ليس من قبيل العناوين الثانويّة، بل إنّ انطباقه على الحكم لا يكون إلّا بنحو العناية والتنزيل، بحيث يحتاج إلى تنزيل الحكم - الباعث على الإرادة الباعثة على الفعل الذي يكون علّة في الضرر - منزلة ما هو علّة للضرر.

وهذا لا يخلو من التسامح والتساهل، بل يمكن أن يستبعد هذا التوجيه المبني على هذه المسامحة البعيدة التي هي عبارة عن أخذ العنوان الثانوي للفعل المأمور به عنواناً ثانوياً لنفس الأمر، ولا يخلو من بعد.

بل يبعده أيضاً اقترانه بنفي الضرار؛ فإنَّه بأيِّ معنى أخذناه لا يكون مناسباً لكونه عنواناً للحكم الشرعي إلا بنحو كونه ممكناً للشخص من الإصرار على إضرار الغير أو على أن يضرّ نفسه ليضرّ الغير أو على تأكّد الضرر، وكلُّ ذلك لا يخلو عن بُعد.

لا يُقال: كيف قلتم إنّ أخذ الضرر عنواناً للحكم بعيد مع أنّه قد أخذ الحرج عنواناً له في الآية الشريفة(١٠)؟

لأنّا نقول: قد تقدّمت الإشارة (٢) إلى أنّه لا يتعيّن في الآية الشريفة جعل الحرج عنواناً للحكم، بل [هو] عنوان لما تعلّق به الحكم، ويكون نفيه في الدين كناية عن نفي الحكم المتعلّق بالفعل الحرجيّ، فيكون حالها حال نفي الفعل الضرريّ في الإسلام، فتأمّل.

<sup>(</sup>١) سورة الحجّ، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٢٩٠) من هذه الكتاب.

وينبغي أن يعلم أنَّ ما أفاده شيخنا تتث في مثل: (لا صلاة إلّا بفاتحة الكتاب)(۱) وفي مثل: (لا شكّ في المغرب)(۱) أو (فلا رفث في الحجّ) من كون النفي بنفسه مجعولاً، وأنَّ النفي حقيقيّ؛ باعتبار نفي حقيقة الصلاة التي هي ماهيّة مخترعة عن الفاقد للفاتحة، أو نفي الشكّ في المغرب نفياً حقيقياً تشريعياً لا يخلو من تأمّل؛ لأنّه مبنيّ على ثبوت الحقيقة(۱) الشرعيّة، وأنّها أساء لخصوص الصحيح، ليكون محصّل قوله: (لا صلاة إلّا بفاتحة الكتاب) هو التصرّف في حقيقة الصلاة وأنّها متنفية حقيقة نفياً شرعياً عند عدم اشتهالها على الفاتحة.

ومحصّل قوله (لا شكّ في المغرب) أو (فلا رَفَثَ فِي الحُتِجُ) هو التصرّف أيضاً في تلك الحقيقة، وأنّ الشكّ لا يوجد في جملتها، ويكون محصّله هو اعتبار عدمه فيها، وأنّ هذا العدم والنفي يكون نفياً حقيقيّاً شرعيّاً.

وحيث إنَّ هذا الأساس. وهو ثبوت الحقيقة الشرعيّة والقول بالصحيح . قابل للمناقشة، بل للمنع، فلا يمكن تنزيل هذه الأمثلة ونحوها على هذا الأساس الواهي.

بل وكذلك القول بأنّ الشارع قد اخترع ماهيّة مركّبة في العبادات فضلاً عن المعاملات، كلُّ ذلك لا يمكن أنّ يجعل أساساً لشرح مثل هذه الكلمات البليغة الملحوظ فيها جهات الكنايات والانتقال من اللوازم إلى الملزومات.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٩٨) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٦٨) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: (الحقيقية) بدل (الحقيقة).

هذا كلّه مضافاً إلى أنّ هذه التوجيهات رُبّها تكون غير ملائمة مع مسلكه نتلا في مسألة الجزئية والشرطيّة والمانعيّة من أنّها غير مجعولة ابتداءاً، وأنّه لا واقعيّة لها إلّا الأمر بها تألّف منها، فإنّه بناءً على هذا المسلك لا بُدَّ أن يكون ما دلّ على نفي الصلاة ـ مثلاً ـ مع كونها بلا فاتحة الكتاب إخباراً بطريق الكناية عن الأمر بالصلاة المشتملة على فاتحة الكتاب، وكذلك نفي الشكّ عن صلاة المغرب، أو نفي الجدال في الحجّ يكون إخباراً كنائبًا عن أنّه قد تعلّق أمره بالصلاة المغربية الفاقدة للشّك.

وهكذا جميع ما كان من هذا القبيل، ويمكن أن لا يكون إنشاء للأمر المذكور بطريق الكناية؛ فإنّ طريقة الكناية. كها تتأتى في الإخبار . تتأتّى في الإنشاء.

وعلى أيّ حال: يكون المصحّح لهذه الكناية هو تنزيل الصلاة الفاقدة للفاتحة منزلة المعدومة؛ باعتبار عدم وجدانها لما أخذه جزء فيها في مقام تعلّق الأمر بها، وهو ما ذكرناه من كون هذه الأمثلة من قبيل تنزيل الموجود منزلة العدم؛ لأنّه لم يترتّب عليه الأثر المطلوب منه، أو يكون مسوقاً لبيان أن لا أمر يقتضي الصلاة المذكورة، وهو الوجه الثاني من الوجهين اللذين أرجعنا إليهها جميع هذه التراكيب.

وحاصل الأوَّل هو تنزيل الموجود منزلة العدم لكونه لا أثر له، وحاصل الثاني هو الحكم بانتفاء الشيء لأجل الحكم بانتفاء ما يكون فاتحاً لباب وجوده.

وعلى أيّ منهما نزّلنا مثل قوله ﷺ: (لا صلاة إلّا بفاتحة الكتاب)(١) ونحوه يكون هذا النفي كناية عن عدم الأمر بالصلاة المذكورة أو عدم مشروعيّنها.

وأمّا مثل قولك: (لا شكّ في صلاة المغرب)(٢) فقد عرفت أنّه قد يُقال بأنّه

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٩٨) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) بلاحظ: صفحة (٦٨) من هذا الكتاب.

لا ينطبق على كلِّ من هذين الوجهين، لكن قد عرفت أيضاً أنّه يمكن انطباقه على الأوّل منها بالنظر إلى نفس صلاة المغرب، ويكون الحاصل أنَّ الشكّ لا يقع في المغرب لأنّها مع وقوع الشكّ فيها تفسد ولا تكون صلاة، فيكون انتفاء وقوع الشكّ فيها كناية عن انتفاء نفسها عند وقوع الشكّ فيها، فكأنّه قال: (لا مغرب مع الشكّ فيها)، ثمّ قلب العبارة ليكون نفي الشكّ في المغرب كناية عن أنّها لا تتمى معه صلاة، ليكون الحاصل أنّها مع وقوع الشكّ فيها لا تكون صلاة، فلا يكون الطاق.

وأمّا مثل: (لا غيبة للفاسق)(١) فيمكن إرجاعه إلى الأوَّل أيضاً؛ باعتبار أنّ (غيبة الفاسق) لا يترتّب عليها أثر الغيبة، وهو كونها محرّمة، فيكون من قبيل تنزيل الموجود منزلة العدم؛ باعتبار عدم ترتّب أثر الوجود عليه، ومثل ذلك قولهم للجيّا: (لا ربا بين الوالد وولده، وبين الزوج وزوجته، والمالك ومملوكه)(١٠).

ولعل الأصل فيه هو أنّ الرباهي الزيادة بين الشخصين الذين يكون أحدهما غير الآخر، وليس كذلك الوالد وولده، والزوج وزوجته، والمالك ومملوكه، بل كأنّها شخص واحد، فلا تكون الزيادة بينها من الربا، فلا يعمّها التحريم الوارد على الربا، وبذلك تخرج هذه الجملة عن كونها مسوقة للتّنزيل منزلة العدم؛ باعتبار عدم وقوعها عدم الأثر، بل يكون من قبيل التنزيل للزّيادة منزلة العدم؛ باعتبار عدم وقوعها بين شخصين.

<sup>(</sup>١) بلاحظ: صفحة (٩٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: الكافي: ٥ / ١٤٧ ح ١، و ح ٣.

## ٣٠٠ | تعليقة الشيخ الحلِّي رَشِ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

#### ۲۸۱

## [الكلام في فقه الحديث الشريف]

قوله صفحة (٢٠٣): (وأمّا ضابط ما يكون النفي وارداً باعتبار الأثر فهو ما إذا امتنع تعلّق الجعل به لا من حيث النفي ولا من حيث المنفيّ؛ لكونه من الأمور الخارجيّة... إلخ)(١٠).

قد عرفت أنَّ ما يكون النفي وارداً عليه باعتبار الأثر منحصر في قسمين: القسم الأوَّل: ما يكون الأثر لو خلّي ونفسه لكان لاحقاً له بعد الوجود مثل (لا شكّ لكنه الشكّ).

والقسم الثاني: ما يكون الأثر داعباً لوجوده مثل وجوب الوضوء فيها لو كان الصحح الوضوء من الكون المصحح الوضوء ضررياً، ومنه قوله: (لا رهبانية في الإسلام) ونحو ذلك ممّا يكون المصحح فيه للتّفي هو انتفاء ما كان باعثاً على وجوده من وجوب أو استحباب، بل وجواز عقق، بل ولو متخيّلاً مثل ﴿فَلا رَفّتُ وَلا قُسُوقٌ وَلا جِدَال في الحُمِّ ﴾(٢) ومنه (لا غشّ في الإسلام)(٢) و(لا هجران بين مسلمين أكثر من ثلاثة أيّام)(١).

ويكون المتحصّل من ذلك عدم جواز النفي وحرمته، لا أنَّ النفي مستعمل في النهي، وقوله ﷺ: (لا ضرر ولا ضرار في الإسلام) منزّل على الثاني، فيكون

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٩٨) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) سنن الدارميّ: ٢/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: كنز العيّال: ٩/ ٤٧ ح١٤٨٧٠.

نافياً للوجوب فيها لو كان متعلّقه ضرريّاً، وكذلك الاستحباب لو كان متعلّقه ضرريّاً، كها في الوضوء المستحبّ إذا كان ضرريّاً، بل وكذلك جواز الفعل، بل تخيّل جوازه فيها لو كان الفعل ضرريّاً على أحد.

نعم، فيما يكون الفعل مضرّاً بالشخص نفسه لا يكون نفي الضرر نافياً له؛ لأنّ ذلك الجواز ليس هو الجالب للضرر على ذلك الشخص، بل الجالب له هو إرادته واختياره له.

ومنه يظهر لك أنَّ استفادة النهي عن الضرر من نفي الضرر ليس مبنيًا على أنَّ النفي مسوق للنّهي، بل هو مبني على ما ذكرناه من أنَّه مسوق لنفي الحكم الذي يكون جالباً للضرر على الغير - أعني جواز ذلك الفعل - أو تخيّل جوازه، وأنَّ استفادة النهي منه داخل في هذا الجامع، وهو كونه مسوقاً لنفي الضرر بنفي ما يكون جالباً لذلك الضرر، سواء كان هو وجوب ذلك الفعل الضرري أو استحبابه أو جوازه أو تخيّل جوازه، ولا يعتبر فيه أن يكون الحكم الجالب للضرر متعلّقاً بنفس عنوان الضرر، بل يكفي فيه تعلّقه بالفعل الذي يكون عققاً للضرر.

نعم، لو كان المصحّح لنفي الضرر هو نفي الحكم الوارد على عنوان الضرر على حذو قوله: (لا شكّ لكثير الشكّ)(١) لامتنع جريان ذلك في قوله: (لا ضرر)؛ إذ الحكم المنفىّ لم يكن في أحكام الضرر بعد وجوده.

والحاصل: أنَّ الكلام في هذه التراكيب التي لم يكن النفي فيها حكماً شرعياً أو عنواناً للحكم الشرعي، بل ولم يكن أيضاً من الماهيّات المخترعة المنفيّة عن شيء أو المنفى عنها شيء ليدّعي في ذلك أنَّ النفي فيها على حقيقته.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

## ٣٠٢ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

وحينتذٍ لا بُدَّ أن يكون النفي فيها مبنيّاً على العناية والتنزيل.

ثمّ إنَّ تلك العناية فيها يكون النفي فيه شرعيًا هي عبارة عن انتفاء الأثر، فإنّه هو المصحّح لانتفاء تلك العناوين المسلّط عليها النفي، إلّا أنَّ ذلك الأثر الذي يكون انتفاؤه مصحّحاً لنفى تلك العناوين:

(تارة) يكون من الآثار التي لو خلّيت ونفسها لكانت مترتّبة على ذلك العنوان بعد وجوده، مثل قوله ﷺ: (لا شكّ للإمام مع حفظ المأموم)(١) مثلاً.

(وأُخرى) يكون ذلك الذي يكون اتنفاؤه مصحّحاً لنفي تلك العناوين هو الباعث على وجود ذلك العنوان، بحيث إنَّه لو خلّي ونفسه لكان باعثاً على إيجاد ذلك العنوان، كالوجوب أو الاستحباب أو الجواز على وجه لولا ذلك الدليل لكان ذلك الفعل جائزاً على نحو التحقيق أو على نحو التخيّل، بل ولو على نحو فرض كون المكلف متخيّلاً له، ومن ذلك قولك: (لا قتال في الأشهر الحرم) (٢٠ أو لا جهاد فيها) بناءً على أنّه في حدّ نفسه يكون واجباً أو يكون مستحباً، ومنه قوله تعلى: ﴿ وَلَا يَعْلُونُ مُسْتَحِباً، ومنه قوله تعلى: ﴿ وَلَا جَدَالَ فِي الْمُعْلِدُ لَهُ وَلاَ جَدَالَ فِي الْحَبْمُ ٢٠٠).

فإنّ (الجدال) لو قلنا بأنّه جائز في غير الحجّ تكون هذه الجملة نافية لجوازه.

وأمّا (الرفث) كذلك و(الفسوق) فهو وإنّ لم يكن جائزاً في غير الحجّ إلّا أنَّ النفي قد سبق باعتبار تخيّل المكلّفين جوازه ولو ادّعاءً عليهم.

إذا عرفت ذلك فاعلم أنّ قوله ﷺ: (لا ضرر ولا ضرار) بعد الفراغ عن أنّ

<sup>(</sup>١) يلاحظ: وسائل الشيعة: ٨/ ٢٤، من أبواب الخلل الواقع في الصلاة، ح٢.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى الآية (١٩٤) من سورة البقرة، فلاحظ.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٩٧.

#### الكلام في فقه الحديث الشريف ( ٣٠٣

الضرر لم يُؤخذ عنواناً لنفس الحكم الموقع للضرر على ما تقدّم شرحه(١)، كما أنّ الضرر ليس من قبيل الماهيّات الجعليّة. وحينتلزيكون داخلاً فيها ذكرناه من الاحتياج إلى لحاظ عناية مصحّحة لنفيه تشريعاً، وتلك العناية هي نفي الأثر الشرعيّ.

لكن لا يخفى أنّ ذلك ليس من قبيل (لا شكّ لكثير الشكّ)<sup>(7)</sup>؛ إذ ليس للضرر لو خلّي ونفسه من الآثار الشرعيّة إلّا الحرمة، وهي وإن أمكن أن يكون انتفاؤها مصحّحاً لإيراد النفي على متعلّقها، كما في مثل (لا غيبة للفاسق)<sup>(7)</sup>؛ لأنّ ذلك إنًّا يتّجه في النفي المركّب كما في هذا المثال، لأنّ محصّله هو أنّه لا غيبة فيها إذا كانت غيبة فاسق، ويكون نتيجة هذا النفي هي تخصيص ما دلّ على حرمة الغيبة، ومثل ذلك قولهم لليّلا: (لا ربا بين الوالد وولده)<sup>(1)</sup> بخلاف مثل: (لا ضرر)، فإنّ النفي فيه بسيط، فلا يمكن أن يكون نفي حرمته مصحّحاً لنفيه ليكون بمنزلة المخصّص لما دلّ على حرمة الضرر.

نعم، لو ورد (لا ضرر) على حربيّ لأمكن فيه ذلك، وكان وزانه وزان (لا غيبة للفاسق) و(لا ربا بين الوالد وولده)<sup>(ه)</sup>.

والحاصل: أنّا نقطع بأنّ (لا ضرر) ليس مسوقاً لنفي حرمة الضرر، بل هو على الضد من ذلك مسوق لسّد باب وجود الضرر، وحينتذ يكون المصحّح لهذا

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢٨٦) وما بعدها من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٩٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: صفحة (٢٩٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٥) يلاحظ: صفحة (٢٩٩) من هذا الكتاب.

## ٣٠٤ | تعليقة الشيخ الحلَّى على رسالة (لا ضرر) الأخرى

النفي هو نفي ما يكون من الآثار الشرعية فاتحاً لباب وجوده، سواء كان ذلك وجوباً، مثل ما لو كان الوضوء المواجب ضررياً، أو كان استحباباً، مثل ما لو كان الوضوء المستحبّ فررياً، أو كان من مجرّد الجواز، مثل ما لو الوضوء المستحبّ فررياً، أو كان من مجرّد الجواز، مثل ما لو أداد الشخص أن يعمل في داره ما يكون موجباً لتضرّر الغير، أو كان حكماً وضعياً، مثل ما لو كانت المعاملة العقدية ضررية، كالبيع الغيني، فإنّ لزوم تلك المعاملة يكون ففي الفرر كناية عن نفي ذلك الحكم، فإنّ اللزوم وإن كان من الآثار اللاحقة بعد الوجود، مثل آثار الشكّ إلا أثبًا إنّها تكون كذلك بالقياس إلى نفس المعاملة الغبنية، فلو كان النفي مسلّطاً على نفس المعاملة الغبنية، فلو كان النفي مسلّطاً على نفس المعاملة الغبنية ولو كان النفي مسلّطاً على نفس المعاملة الغبنية ولو كان النفي مسلّطاً على نفس المعاملة الغبنية ولوده. لكنّ المفروض أنّ النفي هو للضرر، واللزوم بالقياس إلى نفس الضرر ليس من الآثار اللاحقة له بعد الوجود، لكنّ المفرض بعد الوجود، وإنّا هو من الآثار الباعثة على وجوده.

لا يُقال<sup>(1)</sup>: إنَّ الضرر هو النقص الماليّ، والموقع لك فيه هو نفس المعاملة، فينبغي أن يكون المنفيّ هو صحّتها.

لأنّا نقول: إنّ الصحّة بنفسها ليست ملقية بالضرر، فهي نظير الجواز حسبها عرفت من كونه غير مضرّ، وحينئذٍ لا بُدَّ أن يكون فاتح باب الضرر المذكور هو نفس اللزوم.

والذي يظهر من شيّخنا نتثرُ أن اللزوم بنفسه ضرر، لا أنَّه علَّة للضرر.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: كفاية الأُصول: ٣٨١.

#### الكلام في فقه الحديث الشريف| ٣٠٥

وفيه تأمّل؛ لأنّ اللزوم إنَّما يكون ضرريّاً لكونه حكماً ببقاء الضرر لا أنّه بنفسه ضرر، كما صرّح به في صفحة (٢٠٧)(١).

بل يمكن القول بأنّ سببيّة التكليف للضرر أقوى من سببيّة الوضع؛ لأنّ الضرر في المعاملة الغبنيّة كان مقروناً بالإقدام عليها، بخلاف الوضوء الضرريّ عند تعلّق الوجوب به.

والحاصل: أنّ المصحّح لنفي الضرر هو انتفاء الآثار الباعثة على وجود الضرر، ومن الواضح أمّّا ليست بآثار لنفس الضرر.

نعم، لو كان المصحّح لنفي الضرر هو انتفاء الآثار اللاحقة للضرر، مثل: (لا شكّ لكثير الشكّ)(\*) لانسد باب توجيه هذا التركيب بذلك، ولكنّا ملتجين إلى أخذ الضرر عنواناً للحكم، كما صنعه شيخنا تتُؤ(\*)، وإلى جعل النفي مسوقاً للنّهي، كما صنعه المرحوم شيخ الشريعة تتُؤ(<sup>13)</sup>، وجُلّ إيراد شيخنا تتُؤ على القائلين بتنزيل هذا النفي على نفي الآثار وعمدة إيراده عليهم أنّ تلك الآثار المراد نفيها ليست بآثار للضرر المنفيّ كي يكون نفيها مصحّحاً لنفيه.

ومن الواضح أنَّ هذا الإيراد إنَّما يتوجّه لو كان المراد لهم تنزيل (لا ضرر) على مثل (لاشكّ) تمايكون الأثر المنفيّ لاحقاً لنفس العنوان المنفيّ بعد وجوده.

أمّا لو كان المراد لهم هو تنزيل (لا ضرر) على مثل (لا قتال في الأشهر الحرم) ونحوه تما يكون المصحّح لنفي العنوان هو انتفاء ما يكون مقتضياً وفاتحاً لباب

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢١٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (٢١٠) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) يلاحظ: قاعدة لا ضرر (لشيخ الشريعة): ٢٩، الفصل التاسع.

## ٣٠٦ | تعليقة الشيخ الحلِّيّ شُرّ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

وجوده فلا يتَّجه عليهم الإيراد المذكور.

نعم، إنّ كلام صاحب الكفاية في هذا المقام مضطرب أشدّ الاضطراب، فتراه تارةً يعبّر - كها في حاشيته على المكاسب - بقوله: (وأمّا إذا كان المرفوع هو ما للضرر من الحكم، مع قطع النظر عن هذا الحديث)(١).

وفي الكفاية في المقدّمة الرابعة من مقدّمات دليل الانسداد يقول: (وذلك لما حقّقناه في معنى ما دل على نفي الضرر والعسر من أنّ التوفيق بين دليلها، ودليل التكليف أو الوضع المتعلّقين بها يعمّها هو نفيها عنها بلسان نفيها)(٢٠).

ويقول: أيضاً في الكفاية في نفس شرحه لقاعدة لا ضرر: (الظاهر أن يكون (لا) لنفي الحقيقة، كما هو الأصل في هذا التركيب حقيقة أو ادّعاء، كناية عن نفي الآثار، كما هو الظاهر من مثل: (لا صلاة لجار المسجد إلّا في المسجد)<sup>(٦)</sup> و (يا أشباه الرجال ولا رجال)<sup>(١)</sup> فإنّ قضية البلاغة في الكلام هو إرادة نفي الحقيقة المادعة، كما لا يخفى.

ونفي الحقيقة ادّعاءً بلحاظ نفي الحكم أو الصفة غيرٌ نفي أحدهما ابتداءً مجازاً في التقدير، أو في الكلمة تما لا يخفي على من له معرفة بالبلاغة)^0.

فأنت تراه في هذه العبائر يُنادي بأعلى صوته: إنَّ المصحّح لهذا النفي هو انتفاء الآثار اللاحقة للمنفيّ.

<sup>(</sup>١) حاشية كتاب المكاسب: ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأُصول: ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: صفحة (١٩٣) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) بلاحظ: صفحة (١٩٣) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٥) كفاية الأُصول: ٣٨١.

#### الكلام في فقه الحديث الشريف | ٣٠٧

وحينئذٍ يتوجّه عليه إشكال شيخنا نئل أنَّ لازم ذلك هو كون المنفيّ من الآثار هو آثار الضرر نفسه، ليكون وزانه وزان (لا شكّ لكثير الشكّ)(١)، وهو خلاف المفروض؛ إذلا أثر للضرر سوى الحرمة، وكانَّه نظم ملتفت إلى هذا الإشكال.

فأجاب عنه بقوله في الكفاية في شرح هذه القاعدة: (ثمّ الحكم الذي أريد نفيه بنفي الضرر هو الحكم الثابت للأفعال بعناوينها أو المتوهّم ثبوته لها كذلك في حال الضرر، لا الثابت له بعنوانه؛ لوضوح أنَّه العلّة للنّفي، ولا يكاد يكون الموضوع يمنع عن حكمه وينفيه، بل يثبته ويقتضيه...إلغ)(٢٠).

ولا يخفى أنَّه بناءً على ذلك يكون المنفيّ هو جميع الأحكام اللاحقة للفعل الضرريّ وإن لم يكن فيها ضرر.

وقد التزم بذلك وجعله في حاشيته على المكاسب جواباً عن إشكال الشيخ تترُّز على التمسك بحديث [لا ضرر] في عدم لزوم المعاملة الغبنيّة<sup>(٣)</sup>.

وذلك ما أفاده الشيخ تتثر بقوله: (ولكن يمكن الخدشة في ذلك: بأنّ انتفاء اللزوم وثبوت النزلزل في العقد لا يستلزم ثبوت الخيار في العقد...إلغ)(١) علمة علم عليه في الحاشية بقوله: (هذا إذا كان المرفوع بحديث (لا ضرر) الحكم الناشئ منه الضرر، وأمّا إذا كان المرفوع ما كان للضرر من الحكم، مع قطع النظر عن هذا الحديث، كما استظهرناه في البحث، وفيا علقناه على البراءة ـ من الرسائل ـ كان

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) كفاية الأُصول: ٣٨٢.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: حاشية كتاب المكاسب: ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) كتاب المكاسب: ١٦١/٥.

## ٣٠٨ | تعليقة الشيخ الحلَّى رض على رسالة (لا ضرر) الأخرى

المرفوع في المعاملة الغبنيّة وجوب الوفاء بها، وهو يستلزم جوازها كما لا يخفى...[لخ)(١).

ومراده تتن أنّه بناءً على الوجه الأوَّل الذي هو مختار الشيخ تتن يكون المتحصّل هو نفي الحكم الذي يكون علّة للضرر، ولا ريب أنَّ الحكم فيها نحن فيه ـ وهو اللزوم ـ لا يكون علّة للضرر إلّا إذا امتنع الغابن من دفع بعض الثمن أو دفع الغرامة.

أمّا إذا وقع أحدهما فلا يكون الحكم المزبور ضررياً كي ينفى بدليل نفي الضرر، ويكون المتحصّل حينئذ أنَّ اللزوم إنَّا يرتفع إذا لم يدفع الغابن أحد الأمرين، ويكون نتيجة ذلك هو التخيير بين الأمور المذكورة، بخلاف ما لو قلنا بأنَّ مفاد (لا ضرر) هو نفي حكم الضرر الذي هو مختاره نتلا، فإنَّه بناءً على ذلك يكون الحكم المنفيّ أجنبياً عن علّة الضرر، ويكون المتحصّل حينئذ أنَّه لا حكم للفعل الضرريّ الذي هو المعاملة الغبنيّة فيها نحن فيه، والمفروض أنَّ حكمها منحصر باللزوم، فيكون اللزوم مرتفعاً بقول مطلق سواء أقدم الغابن على دفع أحد الأمرين أو لم يقدم.

هذا شرح ما أفاده، والغرض من شرحه هو بيان أنَّه تثثَّ يلتزم بأنَّ المنفيّ هو حكم الفعل الضرريّ، وإن لم يكن الحكم المذكور هو الباعث على الضرر.

ولا يخفى ما فيه ـ مضافاً إلى بقيّة ما فيه تما شرحناه فيها حرّرناه عن المكاسب في هذا المقام، فراجع<sup>(۱۲)</sup> ـ من أنّ لازمه هو نفي الصحّة أيضاً، وأنّ جعل عنوان

<sup>(</sup>١) حاشية كتاب المكاسب: ١٨٣، وما بين الشارطتين إضافة من المصنِّف نتك.

<sup>(</sup>٢) مخطوط، جاري العمل على تحقيقه من قبلنا مع مجموعة تقريرات المصنِّف تثلًا، وسيرى

الضرر تحت النفي لا وجه له، بل كان ينبغي أن يقول: لا معاملة عند كونها ضررية، ليكون المنفيّ هو آثار المعاملة عندما تكون ضرريّة، ولا يصحّ حينئذ الاقتصار على قوله: (لا ضرر) وإن كان الضرر عنواناً للمعاملة؛ لأنّ مقتضاه هو كون المنفيّ هو الضرر، فيكون المنفيّ بنفسه هو آثاره لا آثار المعاملة، إلى غير ذلك من الإيرادات.

وكيف كان فقد ظهر لك الفرق بين مبناه تئل، ومبنى الشيخ نئل، وأنَّ أثر هذا الفرق يظهر في هذه المسألة فيها أفيد في [صفحة] (٢٠٠) بقوله: (ونحن بينا في باب الانسداد وفي خيار الغبن بأنّه لا فرق بين هذين التعبيرين في الأثر على فرض صحّة ما أفاده... إلخ)(۱)، وكذا ما أفيد صفحة (٢٠٧) ففيه: أنَّه لا فرق على مسلكه، ومسلك شيخنا نظر... إلخ)(۱).

لم يتّضح وجهه على أنَّه في خيار الغبن لم يتعرّض للفرق بين التوجهين، فراجع. أمَّا دليل الانسداد، فلم أطلع على ما حرّره فيه.

وعلى أيّ حال: إنَّ الظاهر ظهور الثمرة بين المسلكين فيه، فإنَّه بناءً على كون النفي وارداً على الحكم الضرريّ ـ كها هو مسلك الشيخ تتُدْ ـ يمكن القول بانطباق الضرر على الحكم الواقعيّ الذي يكون الاحتياط فيه موجباً للوقوع في الضرر أو في الحرج.

أمّا على التوجيه الذي ذكرناه من كون الجملة مسوقة لنفى الضرر بنفي ما يكون

النور قريباً بإذنه تعالى.

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (١٨٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٢٠٩) من هذا الكتاب.

#### ٣١٠ | تعليقة الشيخ الحلَّى على رسالة (لا ضرر) الأخرى

فاتحاً لباب وجوده من الأحكام الشرعيَّة، بمعنى كون نفي ذلك الحكم هو المصحّع لنفي الشبخ نثط في النتيجة المذكورة؛ لنفي الضرر، فالظاهر أنّه في هذه المسألة كمسلك الشبخ نثط في النتيجة المذكورة؛ إذ يصحّ لك أن تقول: إنّ الحكم الواقعيّ يكون فاتحاً لباب الضرر والعسر والحرج، باعتبار كونه موجباً للجمع بين المحتملات الذي فيه الضرر والعسر والحرج، فيصحّ نفى الضرر اعتاداً على نفى ذلك الحكم.

نعم، على مسلك الكفاية من كونه مسوقاً لنفي آثار الفعل الضرريّ بنفي الفعل الضرريّ بنفي الفعل الضرريّ لا يمكن انطباقه على التكليف المزبور؛ لأنّ ما تعلّق به هذا التكليف المين فيه ضرر و لا عسر فيه ولا حرج، وإنَّها جاء العسر والضرر من ناحية الجمع بين محتملاته، وهو - أعني الجمع المذكور - ليس بمورد لشيء من الآثار الشرعيّة كي يكون كونه ضررياً موجباً لاتنفائها؛ لكون هذا الجمع بحكم العقل لا الشرع. ولعلّ ما أفيد من عدم الفرق بين التعبيرين مبنيّ على أنَّ مسلك صاحب الكفاية هو الوجه الذي ذكرناه - أعني نفي ما يفتح أبواب الضرر، لا نفي آثار الفعل الموجب للضرر - لكنك قد عرفت أنّ أساس مبناه هو ادّعاء كون الجملة مسوقة لنفي آثار الضر ر نفسه.

ثمّ إنَّه بعد أنَّ رأى أنَّه لا أثر للضرر نفسه حوّر المبنى إلى نفي آثار الفعل الذي يكون موجباً للضرر، وأين هذا من نفي الآثار التي تكون باعثة لوجود الضرر؟ فراجع وتأمّل.

## [الكلام في نظر القاعدة إلى الأحكام وكونها مخصَّصة لها]

قوله صفحة (٢١١): (أنّ قاعدة (لا ضرر) ناظرة إلى الأحكام ومخصّصة لها بلسان الحكومة، ولازم الحكومة أن يكون المحكوم بها حكمًا لم يقتض بطبعه ضرراً؛ لأنّه لو اقتضى جعله في طبعه ضرراً على العباد لوقع [بينهه]] التعارض. وبعبارة واضحة قاعدة (نفي الضرر) ترفع جعل الحكم الذي ينشأ منه الضرر بعدما لم يكن ضرريّاً، لا الحكم الذي بنفسه وفي طبع جعله يقتضي الضرر أي الضرر الطارئ ينفي بقوله على الذي (لا ضرر) ... إلخ)(١٠).

يمكن المناقشة في كون (لا ضرر) مختصة بذلك، بل ظاهر أنّ الشارع لم يشرّع حكماً ضرريّاً، وأنّ الحكم المضرّ معدوم في الشريعة، وحيننذ تكون شاملة لمثل وجوب الوضوء فيها لو كان ضرريّاً، ولمثل وجوب أداء المال للكفّارة، بل لمثل استحباب الصدقة وغير ذلك من التكاليف الماليّة، ومجرّد أنَّ هذه القاعدة لو كان مفادها هو ذلك لم يكن وجه لحكومتها على الأدلّة الأوَّليّة لا ينفع في دفع الأشكال، بل ين يده.

والإنصاف أنّا لو أخذنا الضرر عنواناً للفعل الذي يتعلّق به الحكم الشرعيّ، وقلنا إنّ مساق (لا ضرر) مساق (لا شكّ لكثير الشكّ) (٢) في كونه من قبيل نفي الأثر بلسان نفي ذي الأثر على ما ذكره في الكفاية ٣٠ أوّلاً، وأغضينا النظر عمّا يرد

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢٢٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) يلاحظ: كفاية الأُصول: ٢٨٢.

## ٣١٢ | تعليقة الشيخ الحلَّى صلى رسالة (لا ضرر) الأخرى

عليه من الإشكالات، أو كونه من قبيل نفي الطبيعة بنفي ما يدعو لوجودها على ما شرحناه أو لا أقلّ من كونه من قبيل الفعل بعنوانه الثانويّ بالنسبة إلى ما يدلّ على حكمه بعنوانه الأوَّليّ على ما أفاده في الكفاية (١)، تكون الحكومة على جميع هذه الأقوال واضحة لا ينبغي التأمّل فيها.

لكن لو قلنا بها أفاده الشيخ تتؤ<sup>(۱)</sup> وأحكمه وأتقنه شيخنا الأستاذ تتؤ من كون الضرر عنواناً للحكم<sup>(۱)</sup>، وأنّ المنفي هو الحكم المضرّ، ففي الحكومة المذكورة تأمّل وإشكال، فإنَّ دليل وجوب الوضوء شامل للوجوب المضرّ وغيره، ودليل نفي الضرر ينفي الحكم المضرّ سواء كان وجوب [اللوضوء أو غيره، فلا وجه لتقديم الثاني على الأوَّل.

وبحرّد كون الثاني بلسان أنّه معدوم في الشريعة لا ينفع؛ لأنَّ مفاد ذاك هو أنَّه موجود في الشريعة، بل بعضها صريح في ذلك مثل ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصيّامُ﴾(١) ونحو ذلك ممّا هو صريح في جعل التكليف، وما يكون متضمّناً لنفس المجعول، مثل (توضّاً) أيضاً يدّل على الجعل؛ إذ لا معنى للجعل إلّا قوله: (توضّاً).

وحينئذِ بناءً على هذا الوجه ـ أعني كون الضرر عنواناً للحكم ـ لا بُدَّ في تقديم لا ضرر على بقيّة الأدلّة المتكفّلة للأحكام من سلوك أحد أمور:

[الأمر] الأوَّل: أن نقول: إنّ الأدلّة الأوّليّة ـ أعني مثل قوله: (توضّاً) ـ تدلّ على أنَّ الوجوب المجعول إنَّا هو بعنوان كونه وجوباً، وهذا الوجوب نفسه لو

<sup>(</sup>١) يلاحظ: كفاية الأصول: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: رسالة في قاعدة لا ضرر (رسائل فقهية): ١١٤، فرائد الأصول: ٣/ ٥٣٤.

<sup>(</sup>٣) بلاحظ: فوائد الأصول: ٣/ ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٨٣.

طرأه عنوان ثانوي \_ وهو كونه مضراً \_ يكون متنفياً في الشريعة، لا من جهة أن أدلة نفي الضرر مختصة بخصوص الحكم الذي يطرؤه الضرر، بل هي شاملة لكلً حكم مضر \_ سواء كان مثل وجوب الوضوء الذي يطرؤه الضرر، أو كان مثل وجوب الكفّارة الذي هو ضرر ابتداءً \_ لكنّها تقدّم على الأوَّل؛ لأنَّ جعل الوجوب في الأوَّل من قبيل جعله بعنوانه الأوّل، فلا يكون مانعاً من نفيه بلا ضرر إذا كان ذلك الوجوب مضراً، وهذا بخلاف وجوب الكفّارة، فإنَّه ليس بمجعول إلّا بعنوان الضرر، فلا يمكن أن يكون (لا ضرر) نافياً، بل يكونان حينئذ متعارضين، لكن يقدّم وجوب الكفّارة لكونه أخص من (لا ضرر)، ولا أمن أنَّه لو عكس الأمر لكان وجوب الكفّارة لغواً.

وبهذا الأخير نلتزم بها لو وجّهنا الحكومة بها قدّمناه من كون (لا ضرر) مسوقاً لنفي الشيء بنفي ما يدعو إليه من الحكم الشرعيّ، فإنّه وإن أوجب الحكومة على كلِّ ما يتكفّل الأحكام الباعثة على الضرر إلّا أنّه لا يمكن أن يكون حاكهاً على مثل وجوب الكفّارة؛ لأنّه لو كان حاكهاً عليه لكان تشريعه لغواً.

وحينئذ لا بُدَّ في ذلك من جعله مخصّصاً للإضرار، وذلك مثل أن يقول: إنّ الشكّ يجب البناء فيه على الأكثر، ثمّ يقول إنّه: (لا شكّ لكثير الشكّ) (١)، ثمّ يقول: (لا شكّ كثير الشكّ في صلاته كان عليه سجود السهو)، فإنّ قوله: (لا شكّ لكثير الشكّ) بمعنى أنَّه لا حكم لشكّه وإن كان حاكماً على ما دلّ على أنّ الشكّ يجب فيه البناء على الأكثر، إلّا أنّه ليس بحاكم على ما دلّ على أنّه لو شكّ كثير الشكّ في صلاته كان عليه سجود السهو؛ لأنّا لو جعلناه حاكماً عليه لكان

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٧٢) من هذا الكتاب.

٣١٤ | تعليقة الشيخ الحلِّيُّ رضِّ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

تشريع هذا الحكم ـ أعني سجود السهو ـ في حقّه لغواً صرفاً.

الأمر الثاني من الأمور التي ذكرنا -: أنّه بناءً على كون الضرر عنواناً للحكم لا بُدَّ من سلوك أحدها في تقديم (لا ضرر) على الأدلّة الأوليّة هو أن يُقال: إنّ هذا الدليل - أعني قوله الحظيّة: (لا ضرر) - وإن كان بالنسبة إلى كلِّ واحد من الأدلّة الأوّليّة من قبيل العموم من وجه، فتكون النسبة بينه وبين قوله: (يجب الوضوء) عموماً من وجه؛ لتكفّل الأوَّل بجعل الوجوب على الوضوء سواء كان ذلك الوجوب مضرّاً أو غير مضرّ، وتكفّل الثاني بنفي الحكم المضرّ سواء كان وجوب وضوء أو غيره، لكن لو قسنا (لا ضرر) الذي هو بمعنى نفي الحكم الضرريّ إلى المحموع أدلّة الأحكام - المفروض شمولها للأحكام الضرريّة وغيرها - يكون قوله: (لا ضرر) أخصّ من مجموع تلك الأدلّة، فيقدّم على ذلك المجموع تقديراً واحداً.

أمّا بالنسبة إلى مثل وجوب الكفّارة، فهو بالعكس لكون هذا الوجوب أخصّ من (لا ضرر)، فيكون هو المقدّم على (لا ضرر)، ويدفع دعوى تخصيص الأكثر بالمنع بعد إعهال النظريّة التي أفادها شيخنا نتث من إخراج الكثير من مثل هذه الأحكام عن كونها من قبيل الضرر، مثل الخمس، والزكوات، والغرامات في الضهانات، ونحو ذلك، ولم يبق حينتذٍ إلّا الأقلّ القليل، مثل وجوب الكفّارات واستحباب الصدقات.

ومن الواضح قلّة ذلك بالنسبة إلى ما بقي تحت العموم من أدلّة (١) الأحكام الأوّليّة، بل لو فرضنا غضّ [النظر] عيّا أفاده شيخنا تئثر من النظريّة المذكورة لكان دعوى خروجها من (لا ضرر) من قبيل تخصيص الأكثر ممنوعة أشدّ المنع؛

<sup>(</sup>١) في الأصل: (الأدلّة) بدل (أدلّة).

#### الكلام في نظر القاعدة إلى الأحكام وكونها مخصَّصة لها | ٣١٥

لأنّ هذا السنخ من التكاليف أقلّ من التكاليف الأوّليّة التي يطرأ عليها الضرر المفروض كونها باقية تحت عموم (لا ضرر)، فنأمّل.

[الأمر] الثالث ـ من الأُمور المذكورة ـ هو أن يُقال: إنّ (لا ضرر) وإن كان بينه وبين كلِّ واحدٍ من الأدلّة الأوّلية عموم من وجه، إلّا أنَّه لا يمكن أن يكون كلُّ واحدٍ من تلك الأدلّة مقدّماً عليه؛ لأنَّه حينئذٍ يبقى بلا مورد، ولا يمكن التبعيض؛ لكونه ترجيحاً بلا مرجح، فلا بُدُّ أن يكون هو مقدّماً عليها بالتهام.

[الأمر] الرابع: هو أن يُقال في وجه التقديم إنّ هذا الدليل - أعني (لا ضرر) -وإن كان بحسب واقع مدلوله معارضاً لتلك الأدلّة، إلّا أنّه لما كان بحسب دلالته اللفظيّة متعرّضاً لتلك الأحكام، ومبيّناً أنَّه ليس في تلك الأحكام ما هو ضرريّ كان حاكهاً على تلك الأحكام؛ لكونه شارحاً لها بحسب دلالته اللفظيّة.

لكن الذي يظهر من شيخنا تتثر هو المنع من هذا الشرح اللفظيّ، ومسلّم كون (لا ضرر) بناءً على مسلك الشيخ [تتثرً] متعرّضاً لحال الأدلّة الأوليّة، بل في آخر عبارة هذا التحرير صفحة (٢١٥) يقول: إنَّ أدلّة (لا ضرر) على مختار الشيخ تتثر شارحة لأصل الحكم، وعلى مختاره ـ يعني صاحب الكفاية ـ فشارحة لموضوعات الأحكام، فلاحظ و تأمّل (١).

فإنّ هذا التقديم الحكوميّ من دون الالتزام بالنظر اللفظيّ من الحاكم إلى المحكوم ـ بحيث يكون قوله: (لا ضرر) أو (لا حرج في الدين) شارحاً لفظيّاً لما هو المراد من الأدلّة الأوّلية ـ ليس بمتّضح غاية الإيضاح، كما يظهر من هذا التحرير أوّل صفحة (۲۱۶)(۲).

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢٢٨ ـ ٢٢٨) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) يلاحظ: صفحة (٢٢٥) من هذا الكتاب.

#### [11]

#### [الالتزام بالتخصيص والمنع من الكثرة]

قوله صفحة (٢١٢): (فالصواب ـ في الجواب ـ هو الالتزام بالتخصيص في الجملة، والمنع عن كثرته، بل يمكن أن يُقال: إنّ المحرّمات الماليّة أيضاً خارجة عن قاعدة (لا ضرر) تخصّصاً ... إلخ)(١٠٠

أمّا كون الخروج تخصّصاً في مثل حرمة التصرّف في النجس أو حرمة أكل موطوء الإنسان ونحو ذلك ممّا يُوجب سلب منافع المال وخروجه بذلك عن الماليّة، فالظاهر أنَّه لا وجه له؛ إذ الكلام إنَّما هو في توجّه تلك الحرمة، وأنّها ضرريّة توجب سلب الماليّة وإتلافها، لا في نفس تلك العين بعد فرض حرمة التصرّف فيها، فالأوجه أن يُدرج هذا النحو من المحرّمات التي هي واردة في مورد الضرر.

وأمّا غير ذلك تمّا هو في حدّ نفسه محرّم واتّفق أن صار الاجتناب عنه مضرّاً. فالذي ينبغي أن يُقال فيه:

أوّلاً: إنَّ الحكم الضرريّ هو ما يكون المطلوب به موجباً للضرر، والغالب في الأعدام التي هي المطلوبة في المحرّمات أن لا تكون علّة لأمر وجوديّ، وهو الضرر بمعنى تنقيص المال أو النفس أو الطرف أو العرض.

نعم، رُبّها وقع الإنسان في ضرر \_ كالمرض \_ وكان رافعه المحرّم، مثل شرب

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢٢٦) من هذا الكتاب، وما بين الشارطتين من المصنّف نتلًا.

الخمر أو سياع الغناء مثلاً، ومثل هذا يمكن القول بأنَّه ليس من قبيل كون الحرمة هي الموقعة في الضرر، بل يكون من قبيل الاضطرار إلى فعل الحرام، فيكون ارتفاع الحرمة وجواز الارتكاب أو وجوبه بدليل آخر غير نفي الضرر، ورُبّها كان ارتكاب المحرّم من قبيل دفع الضرر، لا من قبيل رفعه، كما في المثال لو توقف حفظ نفسه من التلف على شرب الخمر.

ويمكن إدراج هذا ونحوه في الاضطرار أيضاً، ولأجل ذلك لم يلتزموا برفع حرمة شرب الخمر فيها لو لم يشربها لتوجّه إليه ضرر ماليّ يكون ذلك المقدار من الضهر مسوغاً لترك الواجب فما لو كان فعله متوقّقاً علمه.

ولعلّ السرّ في ذلك هو ما ذكرناه من أنّ عدم الشرب ليس هو بنفسه هو الموقع في ذلك الضرر، ليكون المسوّغ هو حديث (لا ضرر)، بل إنَّ نفس العدم لا يتولّد منه شيء.

نعم، إنَّه لو لم يشرب الخمر يقع في ذلك المقدار من الضرر، وليس هو من موارد الاضطرار المسوّعة لشرب الخمر، ولأجل ذلك تراهم يسوّعون الكذب في مقام دفع الضرر الماليّ عنك أو عن غيرك، كما لو سألك الظالم عن وجود مال لديك أو عن وجود مال زيد عندك، فتجيبه بالنفي وإن كان كذباً، لا من جهة أنَّ لا ضرر) رفعت حرمة الكذب، بل من جهة أدلة خاصة تُسوّع الكذب في مثل هذه الأمور، أو من جهة كون وجوب الصدق ضررياً على تأمّل في ذلك؛ لأنَ ارتفاع وجوب الصدق عرمة الكذب.

على أنّا لو استندنا في مثل ذلك إلى حديث نفي الضرر، وطبّقناه على حرمة الكذب لم يكن به بأس، ولا ينتقض بحرمة شرب الخمر أو الزنا- مثلاً- فيها لو كان

## ٣١٨ | تعليقة الشيخ الحلِّي ﴿ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

تركها مؤدّياً إلى نقص مقدار من المال؛ لأنّا قد علمنا من مذاق الشارع، أو من مجموع ما ورد عنه فيها هو من هذا القبيل، أنَّ هذا المقدار من الضرر الماليّ لا يسوّغ مثل هذه المحرّمات.

والحاصل: أنّ مقتضى الحكومة هو أنّه لو كان الضرر مترتباً على نفس ترك الحرام لكان ذلك موجباً لارتفاع حرمته، إلّا أن يقوم دليل بالخصوص على أهمّيّة تلك الحرمة على وجه لا يسوّغها ذلك المقدار من الضرر الماليّ، بل بعض المحرّمات لا يسوّغها إلّا حفظ النفس دون بحرّد المرض، كما في مثل شرب الخمر أو الزنا، بل بعضها لا يُسوّغها حتّى حفظ النفس، كما لو أمر بقتل المسلم، وأنّه لو لم يقتله لأقدم الآمر على قتله، فإنّه لا يُسوّغ لذلك المأمور الإقدام على قتل المسلم غافة أن يقتل هو.

والحاصل: أنّه ينبغي التتبّع والتأمّل، وليس كلُّ محرّم لا ترتفع حرمته بالضرر، كما نراهم يحكمون بجواز قطع الصلاة لأجل حفظ مالٍ من الضياع، مع حكمهم بحرمة القطع وغير ذلك من الموارد.

ويمكن التخلّص عن ذلك \*: بأنَّه من قبيل وجوب الإتمام لا من باب حرمة القطع.

وعلى كلِّ حال، إنَّ الميزان في رفع الحكم الضرريّ هو كونه موقعاً في الضرر، كما في وجوب الوضوء إذا كان مضرًاً. أمّا الحرمة فلا تكون بنفسها موقعة بالضرر، كما لو تمرّض وكان علاجه في شرب الخمر، فإنَّ الضرر إنَّما جاء من المرض،

<sup>(\*) (</sup>حرّرت قولي: ويمكن التخلص إلى آخر الصفحة في ١٩ عرّم ١٣٨٤هـ)، منه نتلًا.

## التأمَّل فيما أفاده الشيخ النائينيّ في توجيه الحكومة | ٣١٩

وشرب الخمر رافع له، فلا يجري في حرمته نفي الضرر إلّا إذا قلنا: إنَّ مفاد نفي الضرر هو لزوم تدارك الضرر حتى لو نزّلنا حرمة شرب الخمر على وجوب تركه، فإنّ الترك حينئذٍ لا يكون هو علّة الضرر، بل إنَّ الضرر معلول للمرض، ووجود الشرب رافع لذاك الضرر، لا أنّ وجوب ترك شرب الخمر هو العلّة في الضرر كي نقول بارتفاع وجوب الترك لكونه موجباً للضرر.

وكذلك الحال فيها لو لم يكن مريضاً، ولكنّه لو لم يشرب الخمر وقع في الضرر، فإنّ ذلك المكلّف يكون فيه علّة توجب أنّه لو لم يشرب الحمر لتضرّر، فيكون من قبيل المضطر إلى شرب الخمر، لا من قبيل كون وجوب تركه ضرريّاً عليه.

# [التأمّل فيما أفاده الشيخ النائينيّ في توجيه الحكومة]

تنبيه: يحتاج إلى التأمّل فيها أفاد شيّخنا نتلئ في توجيه حكومة نفي الضرر والعسر والحرج بجعل الضرر والحرج عنواناً للحكم، فإنَّ كون الحكم ضرريّاً أو حرجياً من حالات الحكم وطوارئه بحيث إنَّ وجوب الوضوء يكون على طورين:

الطور الأوَّل: هو الوجوب الموقع في الضرر أو الحرج.

والطور الثاني: هو ما لا يكون موقعاً في الضرر أو الحرج.

ولا ينبغي الريب في أنّ نفس قوله: (يجب الوضوء) لا يمكن أن يكون متعرّضاً لحال نفس الوجوب، بل لا بُدَّ في شموله لذلك من نظرة ثانية إلى ذلك الوجوب، بأن يحكم على ذلك الوجوب بأنّه متحقّق في كلَّ من الطورين، فيكون هذا التعميم فوق الحكم نظير ما أفاده في العموم الأزمانيّ في الحكم، وأنّه موجود ومتحقّق في جميع الأزمان من كون هذا العموم فوق الحكم، ويستحيل أن يكون ٣٢٠ | تعليقة الشيخ الحلِّيّ ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

نفس دليل جعل ذلك الحكم متكفّلاً له.

وحينتذ فمع عدم إمكان تعرّض دليل وجوب الوضوء لشموله لكلا طوريه كيف يمكن أن نقول: إنَّ دليل نفي الضرر والحرج بعد جعلها عنواناً لنفس الحكم [يكون] حاكماً على دليل الوجوب وموجباً لتخصّصه بخصوص ما لم يكن ضررياً أو حرجاً.

هذه مشكلة عرضت لي في أواخر [شهر] رمضان سنة (١٣٧٣)، فألحقتها هنا لإثباتها لعلّ الله أن يوقّقني لحلّها بعد المراجعة التاقة لما تقدّم ممّا حرّرته سنة (١٣٦٩).

ويمكن أن يُقال: إنَّ إطلاق دليل وجوب الوضوء أو عمومه ليس باعتبار كون نفس الوجوب ضرريّاً أو كونه غير ضرريّ، بل إنّ ذلك إنَّها هو من جهة إطلاق متعلّقه، وهو الوضوء الشامل للوضوء الضرريّ وغير الضرريّ، ولكن تا كان الوجوب المتعلّق بالوضوء الضرريّ هو بنفسه ضرريّاً صحّ أن نقول: إنَّ ذلك الوجوب منفيّ بحديث نفي الضرر، وإذا صحّ نفي الوجوب الضرريّ كان ذلك عبارة أخرى عن نفي الوجوب المتعلّق بالوضوء الضرريّ، فكان مفاد حديث نفي الضرر ابتداء نفي الوجوب الضرريّ، ولازم ذلك هو التخصيص، وخروج الوضوء الضرريّ من عموم وجوب الوضوء الشامل للوضوء الضرريّ وغير الضرة.

#### [11]

## [الكلام في شمول القاعدة للأحكام العدميّة الضرريّة]

قوله صفحة (٣٢٠): (فإنَّ العدم وإن كان قابلاً لأن تناله يدُ الجعل بحسب البقاء، بأن يرفعه الشارع أو يبقيه على حاله، بأن يحكم بعدم الضيان، إلّا أنَّه لو لم يتعلّق به الجعل لا وضعاً على حاله، ولا رفعاً، فلا معنى لأن يكون مستنداً إلى الشارع... إلخ)(١).

لا يُخفى أنَّه يكفي في جريان (لا ضرر) مجرّد إمكان تشريع الحكم الضرريّ، بل قلنا: إنَّه يكفي في جريانه تخيّل الحكم الشرعيّ، أو مجرّد الادّعاء على المكلّف أنَّه يتخيّل الحكم الشرعيّ الذي يخوّل له الإقدام على ذلك الإضرار بالغير.

ففي جميع ذلك يكون (لا ضرر) جارياً ونافياً لذلك الحكم المتخيّل، وحينئذِ ففي ما نحن فيه نقول: إنَّه لولا [لا] ضرر لكان هذا الحكم الشرعيّ ـ وهو عدم الضمان ـ جارياً، وهو ضرريّ.

بل يكفي في المقام تخيّل أنّ الشارع يحكم بعدم الضيان، فيجري (لا ضرر) في نفي ذلك الحكم المتخيّل، وتكون النتيجة هي لزوم الضيان؛ لأنّه عينُ انتفاء عدم الضهان، كما قلنا في نفي الجواز الذي يكون عينَ المنم والتحريم.

نعم، إنَّ هذا الضرر \_ وهو النقص الماليّ \_ قد وقع، وبقاؤه ليس بضرر آخر كي يُقال: إنَّ الحكم الشرعيّ بعدم الضهان مرجعه إلى بقاء ذلك النقص، وهو ضرر آخر غير أصل ذلك النقص، فيكون منفياً، وأقصى ما في البين هو أنّ الشارع

<sup>(</sup>١) يلاحظ: صفحة (٢٤٦) من هذا الكتاب، وما بين الشارطتين من المصنّف نتلاً.

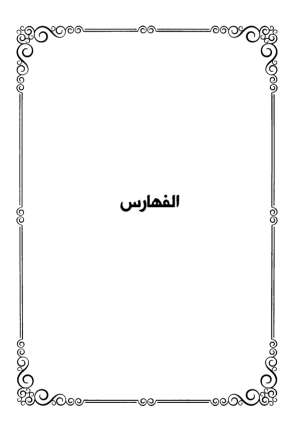
## ٣٢٢ | تعليقة الشيخ الحلَّى ﷺ على رسالة (لا ضرر) الأخرى

لم يحكم بتدارك ذلك النقص.

وإن شئت فقل: إنَّ الشارع حكم بعدم التدارك لذلك الضرر، ومن الواضح أنَّ ذلك بمجرّده ليس بضرر جديد كي يكون منفيّاً بحديث نفي الضرر.

نعم، في مسألة الشرافة والنهر أصل رفعهما ضرر، وبقاؤهما على حالهما من المرفوعية ضرر آخر، وحينتذ يجري حديث نفي الضرر في جهة البقاء، كما جرى في جهة الحدوث، ولأجل ذلك نقول: بأنّه يجب إعادة الشرافة؛ لأنّ بقاءه بلا ساتر يكون ضرراً على الجار، فيرتفع، وينتفى بنفى الضرر(١٠).

<sup>(</sup>١) انتهى ما وجدته من هذه التعليقة بين أوراق المصنَّف تثل، ولله الحمد على إتمامها أسال الله التوفيق الإخراج بقيّة آثاره.





# فهرس الآيات الكريمة

| ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامِ ﴾                                          | البقرة  | ۱۸۳ | 414      |
|--------------------------------------------------------------------------|---------|-----|----------|
| ﴿فَلَا رَفَكَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجَ﴾                   | البقرة  | 197 | ,107,91  |
|                                                                          |         |     | ٧٩١،٤٠٢، |
|                                                                          |         |     | ۷۹۲،۰۰۳، |
|                                                                          |         |     | 7.1      |
| ﴿وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ  | البقرة  | 777 | ١٨٥      |
| بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلا تُمْسِكُوهُنَّ           |         |     |          |
| ضِراراً لِتَعْتَدُوا﴾                                                    |         |     |          |
| ﴿لا تُضَارَّ والِدَةٌ بِوَلَدِها وَ لا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِه﴾         | التوبة  | ١٠٧ | ١٨٥      |
| ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا ماء. ﴾                                                 | النساء  | 23  | 770,177  |
| ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ | النساء  | ٥٩  | 7.1      |
| ﴿وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجاهِدِينَ عَلَى الْقاعِدِينِ﴾                    | النساء  | 90  | ۱۸٥      |
| ﴿وَمَنْ يَخْرُخِ مِنْ بَيْنِهِ مُهاجِراً ﴾                               | النساء  | ١   | ۱۸۰      |
| ﴿أَوْفُوا بِالْعُقُودِ﴾                                                  | المائدة | ١   | ۲۱۰      |
| ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقايَةَ الْحَاجِ وَعِهارَةَ الْمُسْجِدِ الْحُوامِ كَمَنْ | التوبة  | 19  | ۱۸٦      |
| آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾      |         |     |          |
| ١٠٠٠ ني در                           |         |     |          |

| 148      | ۱.۷ | التوبة  | ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِداً ضِراراً وَ كُفْراً وَ تَفْرِيقاً            |
|----------|-----|---------|--------------------------------------------------------------------------------|
|          |     |         | يَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾                                                         |
| ٥        | 177 | التوبة  | ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ       |
|          |     |         | كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَ لِيُنْذِرُوا |
|          |     |         | قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ﴾                  |
| ٩١١١،    | ٧٨  | الحتج   | (ما جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ.)                               |
| 717,177, |     |         |                                                                                |
| 197,79   |     |         |                                                                                |
| *11      | ٦   | الأحزاب | ﴿أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمِ﴾                                   |

# فهرس الأحاديث الشريفة

| إذا شككت فابن على الأكثر                          | ۸۲۲، ۳۲۸               |
|---------------------------------------------------|------------------------|
| اذهب فاقلعها                                      | ٩٠١،٧١٢                |
| الإسلام يزيد ولا ينقص                             | 178                    |
| الإقامة من الصلاة فإذا أقمت فلا تتكلم             | 199                    |
| إنّ الجار كالنفس غير مضار                         | ١٦٧                    |
| إنَّ المسلمين شركاء في الماء والنار والكلاء       | YVA                    |
| إنّك رجل مضارّ                                    | ٧، ٨، ٣٤، ٢٢، ٣٩، ١٠١، |
|                                                   | 717,170                |
| أنّه نهي عن بيع فضل الماء                         | ***                    |
| تصبر امرأة المفقود حتّى يأتيها يقين موته أو طلاقه | 729                    |
| حتى تؤدّي                                         | 1                      |
| رفع عن أمتي (حديث الرفع)                          | 75, 75, 01, 791, 791,  |
|                                                   | 7,770                  |
| الشفعة في كلِّ مشترك في أرض أو ربع أو حائط        | YVV                    |
| الطّلاق بيد من أخذ بالساق                         | 719                    |
|                                                   |                        |

| الطواف بالبيت صلاة                               | 797                   |
|--------------------------------------------------|-----------------------|
| على اليد ما أخذت حتى تؤدّي                       | 7.0                   |
| عن رجل كانت له رحى على نهر قرية والقرية لرجل،    | 701                   |
| فأراد صاحب القرية أن يسوق إلى                    |                       |
| فهل عليّ أن أغسله                                | 179                   |
| في بعير مريض اشتراه رجل بعشرة دراهم، وشاركه      | 77                    |
| الآخر بدرهمين                                    |                       |
| قضى بالشفعة فيها لم يقسّم                        | YVV                   |
| قضى رسول الله ﷺ بالشَّفعة بين الشَّركاء في       | 73,301,•٧1, ₽٧1,      |
| الأرضين                                          | 311,777               |
| قضى رسول الله ﷺ بين أهل المدينة                  | 73,301,•11,017        |
| كلّ شيء حلال حتى تعلم أنّه حرام                  | 198                   |
| كلّ شيء يضرّ بطريق المسلمين فصاحبه ضامن لما      | 70.                   |
| يصيبه                                            |                       |
| كلّ من أضرّ بشيء من طريق المسلمين فهو له ضامن    | 70.                   |
| كلها كلمت الله تعالى به في صلاة الفريضة، فلا بأس | 199                   |
| به                                               |                       |
| لا إخصاء في الإسلام ولا بنيان كنيسة              | ٠٧، ٨٩، ٤٢١، ٩٧١، ٨٩١ |
| لا بيع إلّا في ملك                               | ۸۲، ۱۹۵               |
| -<br>لا تنقض اليقن بالشكّ                        | 111,391,737           |
|                                                  |                       |

|                                | فهرس الأحاديث الشريفة   ٣٢٩ |
|--------------------------------|-----------------------------|
| لا جَلَب ولا جَنَب ولا اعتراض  | ٧٠                          |
| لا حرج في الدين                | 177, • 57, 157, 757,        |
|                                | 357,057,017                 |
| لا حمى إلّا ما حمى الله ورسوله | 199.4                       |
| لاحمى في أراك                  | ٧٠                          |
| لا حمى في الإسلام، ولا مناجشة  | 44.51                       |
| لاربا بين الوالد وولده         | 7.7.799                     |
| ٧ . هيانيّة في الإسلام         | , ۱۸۸, ۱۳, 107, 19          |

لا رهن إلّا مقبوضاً ١٩٧،٦٨ لا سبق إلّا في خُفّ أو حافر أو نصل ١٩٨،٧٩٨ لا سهو في سهو ٢٠٨ لا شكّ في المغرب ٢٩٤،٢٩٨، ٢٩٤،٢٩٨

لاشكّ في فريضة ثلاثيّة أو رباعيّة ٢٩٤ لاشكّ في نافلة ١٩٨

لا شكّ لكثير الشّكّ (٧، ٢٧، ٢٧، ٩٩، ٩٩،

3.1,111,181,1.1.

397, 1.7, 7.7, 3.7,

.717,717

T.7.19A

144.174.0.

17, VP, AP, TPY, 3PY

10,781,081,087,

YAA YAV

T.7,19V,19T,7V

٦٧

199.00

197

۷، ۱۲، ۳۵، ۲۳، ۹۲، ۷۹،

٥٠١، ٢٠١، ١٤٨، ٢٢١،

371,071,171,171,

.177,171,171,171,

٢٨١، ٩٨١، ١٩١، ١٩١،

791, 791, 091, 3.7,

۸۰۲،017،717،۷1۲،

777,077,777,177,

037, 737, 737, . . . . . . . . .

لا شكّ للمأمون مع حفظ الإمام

لا صرورة في الإسلام

لا صلاة إلّا بطهور

لا صلاة الله يفاتحة الكتاب

لا صلاة لحار المسحد

لا صلاة لمن لم يقم صلبه

لا صُمات يوم إلى اللّيل

لا صيام لمن لم يبيت الصيام من الليل

لاضرر ولا ضرار

|                                     | فهرس الأحاديث الشريفة   ٣١، |
|-------------------------------------|-----------------------------|
|                                     | 177, 777, 777, 377,         |
|                                     | 017, 117, 177, 177,         |
|                                     | PYY, • AY, 1 AY, YAY,       |
|                                     | ۲۸۲، <b>۶۸۲، ۲</b> ۶۲، ۳۶۲، |
|                                     |                             |
|                                     | 717,317, 117,017,           |
|                                     | 771                         |
| لا طاعة للمخلوق في معصية الخالق     | ٠٧، ٢٧، ١٩٩، ١٠٢            |
| لا عتق إلّا في ملك                  | 197                         |
| لا غشّ بين المسلمين                 | 77,7.7,7                    |
| لاغش في الإسلام                     | ٣                           |
| لاغيبة للفاسق                       | 7.7.799.99                  |
| لا قتال في الأشهر الحرم             | 7.1                         |
| لا كلام في الصلاة                   | 199                         |
| لاكلام والإمام يخطب، ولا التفات     | 199                         |
| لا نجش في الإسلام                   | 771,0VY                     |
| لا هجر بين المسلمين فوق ثلاثة أيّام | 74, 7.7,                    |
| لا يصلح أن يبيع حتى يؤذن شريكه      | YAY                         |
| لا، لأنك أعرته إياه وهو طاهر        | ١٧٩                         |
| لصاحب الدرهمين خمس ما بلغ           | 141                         |
|                                     |                             |

# ٣٣٢ | الفهارس

| ليس لعرق ظالم حقّ                              | 737           |
|------------------------------------------------|---------------|
| ما أراك يا سمُرة إلّا مضارّاً                  | 179           |
| من أضرّ بشيءٍ في طريق المسلمين، فهو له ضامن    | ۲.۷           |
| من كانت عنده امرأة، فلم يكسها ما يواري عورتها  | 729           |
| من منع من فضل الماء ليمنع به الكلاء منعه       | ۸۷۲، ۱۸۲، ۲۸۲ |
| الناس شركاء في ثلاثة: النار والماء والكلاء     | 777           |
| الناس مسلّطون على أموالهم                      | 124           |
| هذه امرأة ابتليت فلتصبر                        | 7 2 9         |
| وضع الرجل إحدى يديه على الأُخرى في الصلاة      | 199           |
| عمل                                            |               |
| يا أشباه الرجال ولا رجال                       | 461,204       |
| يتكلم في الصلاة بكلِّ شيء يناجي ربه وعدم البأس | 199           |
|                                                |               |

# فهرس الأعلام

| ابن أبي الحديد المعتزليّ            | ۳۷                   |
|-------------------------------------|----------------------|
| ابن الأثير                          | 173.473.131131136113 |
|                                     | 711, 311, 711        |
| ابن بکیر                            | 179                  |
| ابن شهر آشوب                        | ٤٣                   |
| ابن مرجانة                          | ٤٣                   |
| أبو الفتوح الطائيّ                  | ١٣                   |
| أبو سعيد الخدريّ                    | ٣٦                   |
| أبي الصباح                          | 70.                  |
| أبي بصير                            | P37                  |
| أبي حنيفة النعمان التميميّ المغربيّ | 13                   |
| أبي داود                            | ١٣                   |
| أبي عبيدة الحذّاء                   | 179                  |
| أبي منصور الأزهريّ                  | ٣٨                   |
| أبي موسى محمد الأصفهانيّ            | ٣٨                   |
| أبي هريرة                           | ۲۷، ۸۷۲              |
|                                     |                      |

# ٣٣٤ | الفهارس

| مد بن الحسين البيهقي ٣٦                    | ٣٦                                    |
|--------------------------------------------|---------------------------------------|
| مد بن حنبل ٣٦، ٠                           | 77,00,701,171,877                     |
| مد بن محمد الهرويّ ٣٨                      | **                                    |
| ند بن محمد بن خالد ١٦٩                     | 179                                   |
| أخوند الخراسانيّ = المحقّق الخرسانيّ ١٠٣٠، | 7.1, ٨.1, ٨٨1, ٨.٢, ٣17, ₽17,         |
| ۷۲۲۶                                       | V17, A17, 507, 0A7, VA7, 017          |
| اشتيانيّ ١٥٠                               | 10.                                   |
| مام الباقر للخيَّة= أبي جعفر ٢٠٣٧          | 77,771,971,937,877                    |
| مام الصادق الله عبد الله ٣،٤٢              | 73,75,751,751,171,171,                |
| 7.1/3                                      | 7A1, VYY, VYY, AVY                    |
| مام أمير المؤمنين للبيِّك ٥٠               | ۰۰                                    |
| خاريّ ٤٦                                   | 13                                    |
| لبة بن مالك ٣٦                             | 77                                    |
| ابر بن عبد الله الأنصاريّ ٣٦               | 77                                    |
| عفر الغرويّ النائينيّ                      | 71                                    |
| باكم النيسابوريّ ٣٦                        | 77                                    |
| يجة بن الحسن للِقَانِيُّ ٢٥                | Y0                                    |
| سين بن علي الحلّيّ ١٠،٩                    | P. • 1. 1 11. 0 1. 7 1. V 1. 9 1. YY. |
| 107                                        | 10V                                   |
| ىلبتى ١٩٠،                                 | 70.19.                                |

|                          | 11                                  |
|--------------------------|-------------------------------------|
| رسول الله ﷺ = النبيّ     | ٧,٣١،٥٢،٢٢،٢٤،٣٤،٩٤،٠٥،             |
|                          | 70, VO, AF, +P, AF1, 1V1, VVY,      |
|                          | YVA                                 |
| زرارة بن أعين            | 77,771,971                          |
| السكوني                  | ۰۰                                  |
| سليمان بن أحمد الطبرانيّ | **                                  |
| سمُرة بن جندب            | ٧, ٧٣, ٢٣, ٢٤, ٣٤, ٨٤, ٢٥, ٣٥,      |
|                          | 30, 50, 60, 10, 11, 11, 11, 19, 79, |
|                          | P+1,+11,771,A71,P71,7V1,            |
|                          | 37/1, PY/1, YA/1, OA/1, FA/1, Y•7,  |
|                          | 017, 717, 717, 377, 7, 37, 7, 7, 7  |
| السيوطتي                 | 14                                  |
| شيخ الشريعة الأصفهاني    | ٨, ₽, ٤١, ٢٤, ₽٤, ٤٢, ٨٤١, ٢٥١,     |
|                          | 171,007,007                         |
| صاحب الرياض              | 709                                 |
| الصدوق                   | 351, 251, 251, 221                  |
| ضياء الدين العراقي       | 18                                  |
| الظاهر الفاطمي           | 23                                  |
| عائشة                    | ٣٦                                  |

عبّاد بن الصامت

1, 2, 0, 10, 501, 171, 771,

#### ٣٣٦ | القهارس

٧٨.

عبد الفتاح بن علي المراغي = صاحب ٦٤، ١٨٧، ٢٨٥

العناوين

عبد الله الحنفي الزيلعي ٣٦

عبد الله بن عباس عبد الله عبد

عبد الله د. مسكان = اد. مسكان ١٦٩ ، ١٦٢ ، ١٦٩

العسقلان ٢

عقبة من خالد ۸، ۹، ۲، ۹، ۲، ۹، ۲، ۵۱، ۵۱، ۲۵، ۲۵، ۲۵، ۲۵،

141, 411, 441, 441, 441, 441

العلّامة الحلق ١٩١، ١٩٤ ٢٧٣

العلّامة المامقانيّ ٢٧

علي الحسينيّ السيستانيّ ٢٨، ٤٣

علي بن أبي بكر الهيثميّ ٣٦ على بن عمر الدارقطني ٣٦

الفاضل التوني ٦٥

فخر المحقّقين ١٤

الكاظميّ ٢٧٨

الكناني ٢٠٧،١٩٠

مالك بن أنس ٤٦،٣٦

مجد الدين بن محمد الجزريّ ٣٨

| المحقّق القميّ                     | 198                           |
|------------------------------------|-------------------------------|
| محمّد بن الحسن الطوسيّ = الشيخ     | 173,311,971                   |
| محمّد بن الحسين                    | 177,171                       |
| محمّد بن عبد الله بن هلال          | 177.17.01                     |
| محمّد بن يحيى                      | 177,170                       |
| محمّد بن يعقوب الكلينيّ = الكلينيّ | 77, 771, 171, 177             |
| محمّد تقي الشيرازيّ                | 71                            |
| محمّد جواد الحلّي                  | 19.10                         |
| محمّد حسين الكمبانيّ الأصفهانيّ    | 77                            |
| محمّد رضا الأنصاريّ                | 14                            |
| محمّد كاظم الطباطبائيّ اليزديّ     | 71,777, 137, 137              |
| مرتضى الأنصاريّ = الشيخ الأنصاريّ  | ٠٤،٤١،٢٤، ٢١، ١٢، ١٢، ٤٧، ٨٠، |
|                                    | 18,711,011,171,001,051,       |
|                                    | ٧٨١، ٩٨١، ٠٩١، ١٩١، ٤٠٢، ٥٠٢، |
|                                    | P+7,017,717, 117, P17, 777,   |
|                                    | V77, X77, P77, 777, 507, X07, |
|                                    | 907,077,377,777,717,          |
|                                    | 710                           |
| مسلم                               | 73                            |
| مهدي الموسويّ الكماريّ             | ١٨                            |

موسى الخوانساري ۱۱،۱۲،۱۷،۱۹،۱۹،۱۹،۹۹،۹۹،

171, 777

الميرزا محمّد حسين الغرويّ النائينيّ = ۸، ۹، ۱۰، ۱۱، ۱۱، ۱۱، ۱۱، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲،

شيخنا الأستاذ ٢٢١، ١٦٥، ١٢١، ١٨١، ٢٨١، ٢٩٠، ٩٠٠

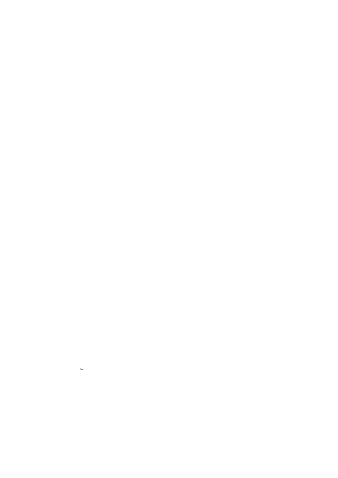
797, 797, 097, 0.7, 717, 017,

۳۱۹

هارون بن حمزة الغنوي ۱۸۶،۱۱۰،۳۳

# فهرس الأقوال

| ه ۱۲۵     | إنَّ المناقشة في أسناد روايات الكافي حرفة العاجز |
|-----------|--------------------------------------------------|
| ۸۷ ۵٤     | صيرورة الزرع سنبلأ                               |
| ۲۲.       | قتل من في العسكر                                 |
| ١٤٤       | كلّ خبري صادق                                    |
| 1 80      | کلّ خبري کاذب                                    |
| 1 7 9     | لاتشرب الخمر لأنه مسكر                           |
| ۲٠١       | لا تعدّد زوجات في الإسلام                        |
| ۲.۱       | لا ختان ولا طلاق                                 |
| ٤٢، ١٨٧   | لا يضرّ الرجل أخاه                               |
| 177,777   | نهب ما في الدار                                  |
| ه ۹۹، ۲۸۷ | يقوم زيد ويذهب عمرو ولا يبقى خالد                |



#### مصادر التحقيق

# القرآن الكريم.

- الاجتهاد والتقليد، للشيخ حسين بن علي الحلّي تلثر (ت ١٣٩٤ هـ)، تحقيق: الشيخ مصطفى أبو الطابوق، دار المؤرّخ بروت لبنان (١٤٤٠هـ).
- أجود التقريرات، الميرزا محمد حسين الغرويّ النائينيّ تئثر (ت ١٣٥٥هـ)، المقرر:
   السيّد أبو القاسم الموسويّ الحوثيّ تئثر (ت ١٤١٣هـ) طبعة صاحب الأمر للجيّا، قم المقدّسة (١٤٣٠هـ).
- ٣. اختيار معرفة الرجال (المعروف برجال الكشي)، لشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ تثثر (ت ٤٦٠ هـ)، تحقيق: الشيخ محمّد جاسم الماجديّ هلا (ت ٢٤٤١هـ)، مؤسّسة الصادق للجيّ للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، قم المقدّسة (١٤٤٠هـ).
- الاستبصار فيها اختلف من الأخبار، لشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ تلثل (ت ٤٦٠ هـ)، تحقيق: السيّد حسن الموسويّ الحرسان تلثل، الطبعة الثالثة، دار الكتب الاسلامة، طهران، ١٣٩٠هـ).
- الأشباه والنظائر، لجلال الدين عبد الرحمن السيوطيّ الشافعيّ (ت ٩٩١ هـ)،
   تحقيق: محمّد محمّد تامر، وحافظ عاشور حافظ، دار السلام ـ القاهرة، الطبعة الأولى، (١٤١٨هـ).
- أصول الفقه، للشيخ حسين بن علي الحلّي تئز (ت ١٣٩٤ هـ)، مؤسّسة آل البيت للجّل الحجاء التراث. قم المقدّسة، (١٤٣٣هـ).

- ٧. إيضاح الفوائد في شرح إشكالات القواعد، لفخر المحققين الشيخ محمد بن الحسن الحلّق تثثر (ت ٧٧١ هـ)، بإشراف السيّد حسين الموسويّ الكرماني، والشيخ علي يناه الاشتهارديّ، والشيخ عبد الرحيم البروجردي، الطبعة الأولى، بنياد كوشانهور مؤسّسة مطبوعات إسماعيليان، قم المقدّسة، (١٣٨٧ هـ).
- ٨. بحار الأنوار، للمجلسي الثاني الشيخ محمد باقر بن محمد تقي الأصفهاني نتش (ت
   ١١١ه) نشر: دار احماء التراث العربي، به وت (١٤٠٣ه).
- ٩. بحر الفوائد في شرح الفرائد، للشيخ محمد حسن بن جعفر الأشتياني نتثر (ت
   ١٣١٩هـ)، تحقيق: لجنة أحياء التراث العربي، الناشر: مؤسسة التاريخ العربي، موت. لنان.
- ١٠. بحوث فقهية، للشيخ حسين بن علي الحلّي تثلث (ت ١٣٩٤هـ)، تقرير: السيّد عزّ الدين بحر العلوم تثلث (ت ١٤١١ هـ)، مطبعة دار الزهراء ـ بيروت لبنان سنة (١٣٩٣هـ).
- ١١. تذكرة الفقهاء، للعلامة الحلّي الشيخ جمال الدين حسن بن يوسف بن المطهّر نتلاً
   (ت ٧٢٦هـ)، قم\_مؤسسة آل البيت للبيخ لإحياء التراث، ١٤١٤هـ.
- ١٢. تفسير العيّاشي، لأبي جعفر محمّد بن مسعود بن عيّاش السلمي السمرقندي
   المعروف ١٩العيّاشي، هجه، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، (١٤١١ه).
- ١٣ تنقيح المقال في علم الرجال، للشيّخ عبد الله بن محمد حسن المامقاني نثر (ت
   ١٣٥١ هـ)، تحقيق: الشيّخ محي الدين المامقاني، قم المقدّسة مؤسسة آل البيت للنيخ الإحياء التراث، ١٤٢٣ هـ
- تنوير الحوالك في شرح موطأ مالك، لجلال الدين عبد الرحمن السيوطي الشافعي (ت ٩١١هـ) المكتبة الثقافية، بيروت لبنان.
- ١٥. تهذيب الأحكام في شرح المقنعة، لشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن

- الطوسيّ نتُكُ (ت ٤٦٠ هـ)، تحقيق: السيّد حسن الموسويّ الخرسان نتُك، مطبعة النعران، النجف الأشر ف، الطعة الرابعة، ١٣٧٩هـ.
- ١٦. تهذيب التهذيب، لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني، نشر: دار الفكر، بيروت ـ
   لبنان. (١٤٠٤هـ).
- جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، للشيخ محمد حسن النجفي نثلث (ت ١٢٦٦هـ) حققه وعلق عليه: الشيخ عباس القوجانيّ، الناشر: دار الكتب الإسلاميّة، سنة (١٣٧٨هـ).
- ١٨. حاشية المكاسب، للسيد محمد كاظم الطباطبائي اليزدي تتل (ت ١٣٣٧هـ)، الطبعة
   الحجرية، قم، مؤسسة إسراعيلبان، سنة ١٣٧٨هـ.
- حاشية المكاسب، للشيخ محمد كاظم الخراساني تثثر (ت ١٣٢٩ هـ)، منشورات بصيرتي، قم-إيران.
- ٢٠. حاشية على نجاة العباد، للسيّد محمّد حسن الشيرازي تتثر (ت ١٣١٣هـ) طبعت في
   مجموعة صغيره في ايران، سنة (١٣٠٥هـ).
- ٢١. الخصال: للشيخ الصدوق أبي جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّي تثرّ (ت ٣٨١هـ)، تعليق علي أكبر الغفّاري، نشر مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم ـ إيران، سنة (٣٠١هـ).
- ۲۲. الخلاف، لشيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي تثل (ت ٤٦٠ هـ)، تحقيق: جماعة من المحققين، الناشر: مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم، سنة (١٤٠٧هـ).
- ٢٣. درر الفوائد في الحاشية على الفرائد، للشيخ محمّد كاظم الخراساني (ت ١٣٢٩ هـ)، تحقيق: السيّد مهدي شمس الدين الهجه، مؤسّسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلاميّ طهران، سنة (١٩٤٠هـ).

#### # # أ الفهارس

- الدروس الشرعية في فقه الإمامية، للشهيد الأول الشبخ محمد بن مكي العاملي نثلز
   (ت ٧٨٦ هـ)، تحقيق: مؤسّسة النشر الإسلاميّ، الطبعة الأولى، مؤسّسة النشر الإسلاميّ الطبعة الأولى، مؤسّسة النشر
- ٢٥. دعائم الإسلام وذكر الحلال والخرام والقضايا والأحكام، للقاضي نعمان بن عمد التميمي المغربي (ت ٣٦٣ هـ)، تحقيق: آصف بن علي أصغر فيض، دار المعارف (١٣٨٣هـ) أفست مؤسسة آل البيت عليه لإحياء التراث، قم ـ إيران.
- ٢٦. دليل العروة الوثقى، للشيخ حسين بن علي الحلّي تلثر (ت١٣٩٤هـ)، المقرر: الشيخ
   حسن سعىد الطهر ان هجر، مطحة النجف، (١٣٧٩هـ).
- ٢٧. رجال الشيخ الطوسي، لشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسي تثلّز (ت ٤٦٠ هـ)، تحقيق: الأستاذ جواد القيّوميّ الأصفهانيّ، مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لحياعة المدرسين بقم المشرفة (٤٣٠).
- ٢٨. رسالة في قاعدة لا ضرر ولا ضرار، للسيّد مهدي الموسوي الكهاري تثل (ت
   ١٤٠٠هـ)، تحقيق: السيّد عبد الرسول الموسويّ، نشر مؤسّسة پيام، الطبعة الأولى،
   طهدان (١٤١٥هـ).
- ٢٩. رسائل فقهية، للشيخ الأعظم مرتضى محمد أمين الأنصاري تثير (ت ١٢٨١ هـ)، تحقيق: لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم، مجمع الفكر الإسلامي (٤٣٦)هـ).
- ٣٠. رياض المسائل في تحقيق الأحكام بالدلائل، للسيّد عليّ بن محمّد عليّ الطباطبائي تثل (ت ١٣٣١ هـ)، الناشر: مؤسّسة آل البيت الجيّلا لإحياء التراث، قم المقدّسة، سنة (١٤١٨هـ).
- ٣١. سنن ابن ماجة، لأبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني (ت ٢٧٥ هـ)، تعليق محمد فؤاد عبد الباقي، نشر دار الفكر، بيروت لبنان.
- ٣٢. سنن أبي داود، لأبي داود سليهان بن الأشعث السجستانيّ (ت ٢٧٥ هـ)، تحقيق

- محمّد محيى الدين عبد الحميد، دار إحياء السنّة النبويّة.
- ٣٣. سنن البيهقي، لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقيّ (ت ٤٥٨ هـ)، نشر دار الفكر، بعروت\_لبنان.
- ٣٤. سنن الترمذي، لأبي عيسى بن محمّد بن سورة الترمذيّ (ت ٢٧٩هـ)، تحقيق أحمد محمّد شاكر، بيروت، دار الكتب العلميّة، سنة (١٤٠٨ هـ).
- ٣٥. سنن الدارقطني، لشيخ الإسلام علي بن عمر الدارقطني (ت ٣٨٥ هـ) تحقيق:
   السيد عبد الله هاشم الياني المدنى، دار المحاسن، القاهرة، ١٣٦٦ هـ.
- ٣٦. سنن الدارمي، لأبي محمد عبد الرحمن بن الفضل بن بهرام الدارمي (ت ٢٥٥ هـ)، نشر : دار الفكر - مصم ، القاهرة، سنة ( ١٣٩٨ هـ ١٩٧٨ م).
- ٣٧. السنن الكبرى، لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقيّ (ت ٤٥٨ هـ) تحقيق: محمّد عبد القادر عطا، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٢٤ هـ.
- ٣٨. سنن النسائي، لأبي عبد الرحمن أحمد بن علي بن شعيب النسائي (ت٣٠٣ هـ)، نشر دار الفكر، به وت\_لينان.
- ٣٩. شرح نهج البلاغة، لعز الدين عبد الحميد بن محمد المعروف ب(ابن أبي الحديد) المعتزلي (ت ٥٠٦ هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة ـ دار إحياء الكتب العربية، الطبعة الأولى، ١٣٧٨ هـ.
- ٤٠. الصحاح في اللغة، الشيخ إسماعيل بن حماد الجوهري (ت ٣٩٣ هـ)، دار العلم
   للملايين-بيروت، تحقيق: أحمد العطار.
- عصحيح البخاري، لأبي عبد الله محمّد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري
   (ت ٢٥٦ هـ)، نشر دار الفكر، بيروت لبنان، سنة (١٤١١ هـ).
- ٤٢. الطبقات الكبرى، لابن سعد محمد بن سعد البصري الزهري (ت٢٣٠ هـ)، دار ببروت للطباعة والنشر، ببروت ـ لبنان (٥٠٥ هـ).

#### ٣٤٦ | الفعارس

- العروة الوثقى، للسّيد محمد كاظم اليزدي تثثر (ت ١٣٣٧هـ)، تعليقة السيّد علي الحسين السيستان رهج، منشورات دار المؤرّخ العربي-بروت، (١٤٣٦هـ).
- العروة الوثقى، للسيد محمد كاظم اليزدي تثثر (ت ١٣٣٧ هـ)، مع تعليقات عدة من الفقهاء العظام، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرقة (٢٣٣)هـ).
- ٥٤. علل الشرائع، للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّي نتثر (ت ٣٨٦) ها).
- ٤٦. عناوين الأُصول، السيّد مير عبد الفتاح بن علي الحسيني المراغى تتثن (ت ١٢٥٠ هـ).
   هـ)، الطبعة الأولى، سنة ١٤١٧ هـ، تحقيق ونشر مؤسّسة النشر الإسلامي. قم.
- ٤٧. عوالي اللثالي العزيزيّة في الأحاديث الدينيّة، ابن أبي جمهور الشيخ محمّد بن زين الدين ظمر (حي ٩٠١ هـ)، قدّم له: السيّد شهاب الدين الحسينيّ المرعشيّ النجفيّ تثل، الناشر: دار سيّد الشهداء ـ قم، الطبعة الأولى، سنة (٩٤٠٥هـ).
- ٤٨. غاية الأمال، للشيخ محمد حسن الفاضل المامقاني تثثر (ت ١٣٣٣ هـ)، تحقق: الشيخ محمد أمين المامقاني، مطبعة المعارف بغداد (١٩٩٨م). ومعه نهاية المقال في تكملة غامة الأمال.
- الفتاوى، للميرزا محمد حسين الغروي النائيني نتل (ت ١٣٥٥ هـ)، تعليق: الشيخ
   جعفر الغروي النائيني، الناشر: نصايح، مطبعة أفق سنة (٢٣ هـ).
- ٥٠. فرائد الأُصول: الشيخ الأعظم مرتفى محمد أمين الأنصاري نتثل (ت ١٢٨١هـ)،
   تحقيق: لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم، مجمع الفكر الإسلامي (١٤٣٢هـ).
- الفصول المهمّة في أصول الأثمّة، (تكملة الوسائل)، الشيخ محمّد الحسن الحرّ العامليّ تشخ (ت ١٠٤٤هـ)، تحقيق: الشيخ محمّد بن محمّد القائينيّ، مؤسّسة معارف إسلام. إمام رضا إلخيّان الطعة الأولى، سنة (١٤١٨هـ).

- ٥٢. فوائد الأصول، الميرزا محمد حسين الغروي النائيني تئل (ت ١٣٥٥ هـ)، المقرر:
   الشيخ محمد عليّ الكاظميّ تئل (ت ١٣٦٥ هـ)، مؤسّسة النشر الإسلامي ـ قم،
   (١٤١٤ هـ).
- ٥٣. الفوائد الرجالية، للشيخ محمد إسهاعيل بن محمد حسين الخواجوي تثل (ت ١١٧٣هـ)، تحقيق السيد مهدي الرجائي، نشر الاستانة الرضوية المفدّسة، مجمع البحوث الإسلامية مشهد المقدّسة (١٤٤٣هـ).
- ٥٥. قاعدة لا ضرر و لا ضرار، تقريراً لأبحاث السيّد علي الحسينيّ السيستانيّ هام السيّد محمّد باقر السيستانيّ، منشورات دار المؤرّخ العربي، بيروت ـ لبنان، سنة (١٤١٤هـ).
- ٥٥. قاعدة لا ضرر ولا ضرار، تقريراً لأبحاث الشيخ ضياء الدين العراقي تتلة (ت
   ١٣٦١ هـ)، تأليف السيّد مرتضى الموسويّ الحلخاليّ نتلة ، تحقيق: السيّد قاسم الحسينيّ الجلاليّ، مكتب الإعلام الإسلاميّ قب، الطبعة الأولى، ١٤١٨ هـ.
- واعدة لا ضرر، لشيخ الشريعة الأصفهان تثل (ت ١٣٣٩ هـ)، تحقيق مؤسسة آل البيت عليه الإحياء التراث، دار الأضواء، بعروت، الطبعة الأولى (١٤٠٧ هـ).
- ٥٧. القاموس المحيط والقابوس الوسيط، لأبي طاهر مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي (ت ٨١٧هـ)، تحقيق مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، بيروت، (٨١٧هـ).
- ٥٨. قلائد الفرائد، للشيخ غلام رضا القمي تئل (ت ١٣٣٢هـ)، تحقيق: الشيخ عمد
   حسن الشفيعي الشاهرودي، الناشر: مؤسسة ميراث النبوة، مطبعة زلال كوثر قم، ١٤٢٨هـ).
- وه. القوانين المحكمة في الأصول المتفنة، للشيخ أبي القاسم بن محمد حسن ابن نظر
   الجيلاني القمي نثل (ت ١٣٣١هـ)، تحقيق: السيّد رضا حسين صبح، نشر دار

#### ٨ ٢ ٢ | الفعارس

- المحجّة بيروت، (١٤٣١ه).
- ١٠. الكافي، للشيخ أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي تثير (ت ٣٢٩
   ها تحقيق وتعليق: الأستاذ عليّ أكبر الغفّاري، الناشر: دار الكتب الإسلامية ـ طدان، الطعة الدامعة الدامعة
- ٢١. كتاب الطهارة، للشيخ الأعظم مرتضى محمد أمين الأنصاري تثثر (ت ١٢٨١هـ)،
   تحقيق: لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم، مجمع الفكر الإسلامي (١٤٣٧هـ).
- كفاية الأُصول، للشيخ محمد كاظم الخراساني تثنى، مؤسسة آل البيت لطبيلًا لإحياء التراث قيم الفقيسة، سنة (٤١٧هـ).
- ٦٣. كنز العيّال في سنن الأقوال والأفعال، لعلاء الدين عليّ المتقيّ بن حسام الدين الهنديّ (ت ٩٧٥ هـ)، تحقيق: الشيخ بكري حيّاني، والشيخ صفوة السقّا، بيروت لنان، مؤسسة السالة، (٩٤٥ هـ).
- المبسوط في فقه الإمامية، لشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ تثل (ت
   ١٦٥ هـ)، طهران، المكتبة المرتضويّة لإحياء الأثار الجعفرية (ت ١٣٩٣ هـ).
- ٦٥. مجلة دراسات علمية ، مجلة تعنى بالأبحاث التخصّصية في الحوزة العلميّة، دار
   الكفيل، سنة (١٤٢٥هـ) العدد ٢، ٧.
- ٦٦. مجمع البحرين، للشيخ فخر الدين الطريحي نتثر (ت ١٠٨٥ هـ)، مكتب نشر الثقافة
   الإسلامية، تحقيق: السيد أحمد الحسيني الأشكوري.
- ٦٧. مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، لنور الدين علي بن أبي بكر الهيثميّ (ت ٨٠٧ هـ)، دار
   الكتب العلميّة ـ بروت، ١٤٠٨ هـ.
- ١٨٢. مستدرك الوسائل، للميرزا حسين بن محمد تفي النوري الطبرسي نثل (ت ١٣٢٠هـ)
   هـ)، مؤسسة آل البيت طبيخ الإحياء التراث قم المقدسة.
- ١٩. المستدرك على الصحيحين، لأبي عبد الله محمّد بن عبد الله الحاكم النيسابوري (ت

- ٥٠٥ هـ)، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٨ ه.
- ٧٠. مسند أحمد، لأحمد بن محمد حنبل أبو عبد الله الشيبانيّ (ت ٢٤١ هـ)، دار إحياء التراث العرق، بدروت، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ.
- ٧١. المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، لأحمد بن محمد بن علي الفيّوميّ (ت ٧٧٠ هـ)، دار الكتب العلمية ـ بيروت، (١٣٩٨هـ).
- ٧٢. مطارح الأنظار، للشيخ مرتضى محمد أمين الأنصاري تثثر، (ت ١٢٨١هـ)، تحقيق:
   لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم، مجمع الفكر الإسلامي (١٤٣٢هـ).
- ٧٣. معالم العلماء في فهرست كتب الشيعة وأسهاء المصنفين منهم قديهاً وحديثاً، لأبي جعفر محمّد بن علي بن شهراً شوب المازندرانيّ (ت ٥٨٨ هـ)، تحقيق: مؤسّسة آل الست للميخ لاحياء التراث قم المقدّسة، (١٤٣٣هـ).
- ٧٤. معاني الأخبار، للشيخ الصدوق أبي جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّي تظر (ت ٣٨١ هـ)، تحقيق عليّ أكبر الغفّاري، نشر مؤسّسة النشر الإسلاميّ، قم \_ إيران، سنة (١٣٦١).
- ٧٥. المعجم الأوسط، للحافظ سليهان بن أحمد الطبرانيّ (ت ٣٦٠ هـ)، تحقيق الدكتور
   محمود الطحّان، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ هـ.
- ٧٦. معجم رجال الحديث وتفصيل طبقات الرواة، السيّد أبو القاسم الموسوي الخوثي تثرُّد (ت ١٤٠٣هـ).
- معجم مفردات أصول الفقه المقارن، تحسين البدري، المشرق للثقافة والنشر، الطبعة الأولى، (١٤٢٨هـ).
- ٧٨. مفتاح الكرامة في شرح قواعد العلامة، السيّد محمّد جواد الحسيني العامليّ تثل (ت
   ١٢٢٧هـ)، قم المقدّسة، مؤسّسة آل البيت الجيئل الإحياء التراث، (١٤٣٧هـ).
- ٧٩. مقالات الأصول، الشيخ آقا ضياء العراقي نترُ (ت ١٣٦١هـ)، تحقيق: الشيخ محسن

#### ٠ ٣٠ | القهارس

- العراقي، السيّد منذر الحكيم، مجمع الفكر الإسلاميّ، الطبعة الأولى المحقّقة، مطبعة ماقدى ـ قه، (٤١٤ هـ).
- ٨٠. مجمع البيان في تفسير القرآن، لأبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي تثن (ت ٨٥٥ هـ)
   مؤسسة الأعلمي، بعروت لبنان، ١٤١٥هـ.
- ٨١. المكاسب، الشيخ مرتضى محمد أمين الأنصاري تثثر (ت ١٢٨١ هـ)، تحقيق: لجنة تحقيق تراث الشيخ الأعظم، مجمع الفكر الإسلام, (١٤٣٧هـ).
- ٨٢. ملحقات العروة الوثقى، السيد محمد كاظم اليزدي تتل (ت ١٣٣٧ هـ)، نشر مكتبة الداورى، إيران قم.
- ٨٣. من لا يحضره الفقيه، للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن عليّ بن الحسين بن بابويه الفتيّ يتثرُ (ت ١٣٨ هـ)، صحّحه وعلّق عليه: عليّ أكبر الغفّاريّ، منشورات جماعة المدرّسين في الحه زة العلمة في قم المقدّسة.
- ٨٤. مناقب آل أبي طالب، لأبي جعفر رشيد الدين محمد بن عليّ بن شهر آشوب المازندراني تئثر (ت ٥٨٨ هـ)، إعداد محمد حسين دانش الآشتياني و السيّد هاشم الرسولي المحلّان، نشر مكتبة العلّام، قم إيران.
- ٨٥. منية الطالب في شرح المكاسب، للشيخ موسى بن محمد النجفي الخوانساري تثل (ت ١٣٦٣ هـ) تقريراً لأبحاث أستاذه الميرزا محمد حسين الغروي النائيني (ت ١٣٥٥ هـ)، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرسين بقم المشرّفة، (١٤١٨هـ).
- ٨٦. منية الطالب في شرح المكاسب، للشيخ موسى بن محمد النجفي الخوانساري نثل (ت ١٣٦٣ هـ) تقريراً لأبحاث أستاذه الميرزا محمد حسين الغروي النائيني نثل (ت ١٣٥٥ هـ)، نشر المكتبة المحمدية ـ طهران، الطبعة الأولى، (١٣٧٧هـ).
- ٨٧. موسوعة ابن إدريس الحلِّي، لابن إدريس الحلِّي نتُكُ، (ت ٩٤٢ هـ)، تحقيق: محمَّد

- مهدي السيّد حسن الموسويّ الخرسان، نشر مكتبة الروضة الحيدريّة النجف الأشد ف (١٤٢٩هـ).
- ٨٨. الموطأ، للإمام مالك بن أنس بن مالك الأصبحي الحميري، (ت ١٧٩ هـ)، تحقيق:
   محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت، الطبعة الأولى، (١٤٠٦ هـ).
- ٨٩. ميزان الاعتدال، لأبي عبد الله محمّد بن أحمد الذهبيّ، (ت ٧٤٨ هـ)، دار المعرفة، بعروت لبنان (١٣٨٧هـ).
- ٩. نجاة العباد، الشيخ محمد حسن النجفي تثل (ت ١٢٦٦ هـ)، الطبعة الحجرية، سنة (١٣٢٢هـ)، مع الحواش عليها.
- ٩١. نصب الراية لأحاديث الهداية، لجال الدين أبي محمد عبد الله الحنفي الزيلعي (ت
   ٧٦٢ ها، تحقيق: أيمن صالح شعباني، دار الحديث ـ القاهرة، الطبعة الأولى،
   (١٤١٥ هـ).
- ٩٢. نهاية الدراية، للشيخ محمد حسين الغروي الأصفهاني تئثر (ت ١٣٦١ هـ)، تحقيق: مؤسسة أهل البيت للجليلالإحياء التراث، قم المقدسة (١٤١٤هـ).
- ٩٣. النهاية في غريب الحديث، لابن الأثير أبي السعادات المبارك بحد الدين بن محمد الجزري (ت ٢٠٦ هـ)، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، ومحمود أحمد الطناحي، طبع مؤسسة إسماعيليان، فيم، الطبعة الرابعة، (١٣٦٤هـ).
- ٩٤. نهج البلاغة، للشريف أبي الحسن محمد بن الحسن الرضي تثل (ت ٤٠٦ هـ)، شرح: الدكتور صبحي الصالح، نشر دار أنوار الهدى ـ بيروت، (١٤٢٧هـ).
- ٩٥. نيل الوطر من قاعدة لا ضرر، تقرير بحث الشيخ جعفر السبحاني، بقلم: الشيخ
   سعيد السبحاني، منشورات مؤسّسة الإمام الصادق ﷺ قم المقدّسة، سنة (٣٢
   ١٤هـ).

#### ٣٥٢ | الفعارس

- ٩٦. هداية المسترشدين، الشيخ محمد تقي الرازيّ النجفيّ الأصفهانيّ تتلى، (ت ١٣٤٨هـ) تقديم: الشيخ مهدي مجد الإسلام، مؤسسة النشر الإسلاميّ التابعة لحياعة المدرّسين بقد المشرّفة.
- الوافي، محمد محسن الشهير بالفيض الكاشانيّ (ت ١٠٩٢هـ) مكتبة الإمام أمير
   المؤمنين عارّ لم العامة، أصفهان، سنة (٤٠٠٦هـ).
- ٩٨. الوافية في أُصول الفقه، الشيخ عبد الله بن محمد الفاضل التوني تثار (ت ١٠٧١ هـ)،
   مجمع الفكر الاسلامي، قم المقدسة (١٤١٧ هـ).
- ٩٩. وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، للشيخ محمّد بن الحسن الحرّ العامليّ يتثر (ت ١٠٠٤ هـ)، الناشر: مؤسّسة آل البيت للجيّلا لإحياء التراث، قم المقدّسة، سنة (١٤٤٤هـ).
- ١٠٠. وسيلة النجاة، للميرزا محمد حسين الغرويّ النائينيّ تثلُخ (ت ١٣٥٥ هـ)، تصحيح
  وتعليق: الشيخ جعفر الغرويّ النائينيّ، نشر دار التفسير، مطبعة الوفاء، قم
  القاد..ة (١٤٣٩هـ)

# فهرس الموضوعات

| ٧  | مقدّمة الناشر                                                         |
|----|-----------------------------------------------------------------------|
| ۱۳ | مقدّمة التحقيق                                                        |
| ١٥ | مريف بالرسائل الأربع                                                  |
| ۲. | راحل العمل                                                            |
| 77 | إذج من صور المخطوطات                                                  |
| ٣٣ | رسالة (لا ضرر) الأولى                                                 |
|    | لأمر الأوّل: في تعيين متن الحديث وأنّه هل يشتمل على(في الإسلام)       |
| ٣٦ | ر (على مؤمن) أم لا؟                                                   |
| ٣٧ | ، عدم ثبوت الزيادة الأولى في شيء من الروايات المسندة                  |
| ۴۸ | ي عدم ثبوت الزيادة الثانية بالرواية المتضمّنة لها                     |
| 44 | في عدم جريان قاعدة تقديم جانب الزيادة في المقام                       |
| ٤٠ | ني أنَّه لا أثر لشيء من الزِّيادتين في إثبات ما هو المختار في المسألة |
| ٤٢ | لأمر الثاني: في تعيين موقع صدور الحديث وأنّ مواقعه ثلاثة              |
|    | ني أنَّ ما ورد في قضيَّة سمُرة يدلُّ على كون الجملتين بمنزلة الكبرى   |
| ٤٣ | كلَّيَّة و مدر كاً للقاعدة                                            |

# ٢٥٤ | الفهارس

# أصول الإشكالات ثلاثة:

| الأوّل: كون حديث منع الفضل مسوقاً للكراهة                                | ٤٤ |
|--------------------------------------------------------------------------|----|
| الثَّاني: عدم كون الضرر الوارد على الشريك في حديث الشفعة                 |    |
| معلولاً للبيع بل البيع أحد معدّاته البعيدة                               | ٤٤ |
| الثالث: أنَّه لا يمكن الالتزام بالتعدِّي في مسألتي الشفعة ومنع           |    |
| الفضل إلى غير مورديهما                                                   | ٥٤ |
| مناقشة ما ذكره شيخنا الأنصاريّ نتئّ من لزوم تخصيص الأكثر في              |    |
| الموردين                                                                 | ٤٦ |
| مناقشة ما أفاده شيخنا الأنصاريّ نتئز من كفاية عمل الأصحاب في             |    |
| رفع الإجمال الناشئ من كثرة التخصيص                                       | ٤٧ |
| في أنّ منشأ لزوم المحاذير الثلاثة أمران لا سبيل إلى التفصّي عنهما إلّا   |    |
| بالمنع من أحدهما                                                         | ٤٨ |
| في نقل ما اختاره شيخ الشريعة نتئة من تسليم المقدّمة الثانية والمنع من    |    |
| الأولى                                                                   | ٤٩ |
| في بيان ما يتحصّل من تتبّع شيخ الشريعة نتأثر في روايات الفريقين          | ٤٩ |
| في ذكر الشواهد على كون التذييل في الحديثين جمعاً في الرواية              | ١٥ |
| في بيان أمور لتوضيح كون الذيل حكمة للتشريع:                              |    |
| الأوّل: في أنّ العنوان الواحد إذا كان مشكّكاً يصلح لكون نفيه حكماً       |    |
| شرعيًّا في موردٍ وعلَّة للتشريع في آخر                                   | ۳٥ |
| في بيان أنَّ عنوان الضرر من هذا القبيل والفعل يؤثِّر فيه تارة بالعلِّيّة |    |
| وأخرى بالإعداد                                                           | ٤٥ |
|                                                                          |    |

| الثاني: في أنَّ الخلاف الواقع في مفاد الحديث متفرّعٌ على وروده حكماً |    |
|----------------------------------------------------------------------|----|
| شرعيّاً لا حكمة للتشريع                                              | ٥٥ |
| الثالث: في بيان امتناع كون التعليل في الحديثين من العلَّة المنصوصة   |    |
| الراجعة إلى الكبرى الكليّة                                           | ٥٦ |
| في انحصار مدرك القاعدة بها استفاض صدوره كبرى كليَّة في قضيَّة        |    |
| سمُرة                                                                | ٦٠ |
| ا <b>لأم</b> ر الثالث: في تفسير كلّ من لفظي (الضرر) و(الضرار)        | ۱۲ |
| استظهار كون تعقيب الضرر بالضرار مسوقاً للترقّي من الأدنى إلى         |    |
| الأعلى                                                               | ۲۲ |
| في وقوع الخلاف في مفاد الجملة على ثلاثة أقوال                        | ٦٤ |
| في أنَّ المتحصّل ممّا ذكر أنَّ النفي التشريعيّ ذو أربع مراتب يؤخذ    |    |
| بالسابق منها مع إمكان إرادته                                         | ٧٤ |
| في مناقشة المعنى الثاني وأنَّ المتعيّن هو المعنى الأوّل              | ٧٦ |
| في بطلان دعوى كون نفي الضرر من قبيل المسبّب وإرادة سببه              | ٧٩ |
| تعليقة الشيخ حسين الحلِّيّ تثل على رسالة (لا ضرر) الأولى             | ۸۱ |
| [١] بيان الإشكالات في تعيين موقع صدور الحديث                         | ۸۳ |
| [٢] الكلام في كون العام بمنزلة الكبرى                                | ۸٧ |
| [٣] بيان انحصار مدرك القاعدة بذيل قضيّة سمُّرة                       | ۹٠ |
| [٤] الكلام في فقه الحديث ومعنى (الضرار)                              | 90 |
| [٥] الكلام في مفاد الجملة التركيبيّة                                 | ٩٧ |

# ٣٥٦ | الفمارس

| مناقشة الشيخ الأنصاريّ في لزوم التدارك                                 | ١   |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
|                                                                        |     |
| [٦] الكلام في ضابط حسن التعبير عن نفي الحكم                            | 1.7 |
| مناقشة صاحب الكفاية في اختياره                                         | ۱۰۳ |
| عدم تماميّة الاستدلال برواية الغنويّ والرحا                            | ١١٠ |
| تنبيهات                                                                |     |
| التنبيه الأوّل: في إشكال الشيخ الأعظم نتثرٌ على ما نقحناه بلزوم        |     |
| تخصيص الأكثر.                                                          | 111 |
| مناقشة مراد الشيخ الأنصاريّ نتمُّل من التخصيصات الكثيرة                | ۱۱۲ |
| التنبيه الثاني: أن قاعدة (لا ضرر) كما تدلُّ على نفي الأحكام التكليفيّة |     |
| تدلّ على نفي الأحكام الوضعيّة                                          | 110 |
| التنبيه الثالث: (لا ضرر) تدلّ على نفي الأحكام الضرريّة، وأمّا إذا لزم  |     |
| الضرر من عدم الحكم فلا تجعل حكماً رافعاً لذلك الضرر                    | 114 |
| التنبيه الرابع: شرطيّة العلم بالضرر أو عدمه في جريان (لا ضرر)          | 119 |
| التنبيه الخامس: في جريان أدلة (لا ضرر) مع الإقدام على الضرر            | ۱۲۳ |
| الإقدام على الضرر في الأحكام التكليفيّة                                | ۱۲۲ |
| الإقدام على الضرر في الأحكام الوضعيّة                                  | 178 |
| بيان صور الإقدام على الجنابة                                           | 171 |
| ملخص عدم جريان أدلّة نفي الضرر                                         | ١٢٩ |
| التنبيه السادس: صور معارضة نفي الضرر مع (الناس مسلّطون على             |     |
| ۔<br>أموالهم)                                                          | ١٤٣ |

| سألة: فيها لو أدخلت الدابّة رأسها في حبّ الغير وتوقّف تخليص |       |
|-------------------------------------------------------------|-------|
| مدهما على إتلاف الآخر                                       | 1 2 9 |
| ثدة: في عدم تمسّك الأعلام بقاعدة نفي الضرر على سقوط الأحكام |       |
| نحريميّة عند كونها ضرريّة.                                  | 101   |
| رسالة (لا ضرر) الأخرى                                       | 109   |
| فهة الأولى: في تشخيص متن الحديث المبارك                     | 171   |
| بان دوران الأمر بين الزيادة والنقيصة                        | 177   |
| ىلاصة القول في بيان مراد الميرزا                            | 170   |
| بان زيادة كلمة (على مؤمن)                                   | ۱٦٧   |
| لهة الثانية: في موقع صدوره                                  | ۸۲۱   |
| لهة الثالثة: في فقه الحديث الشريف                           | ۱۸۳   |
| بحث في مفاد الجملة التركيبيّة                               | ۲۸۱   |
| ميّن إرادة نفي الحكم الضرريّ من (لا ضرر)                    | 197   |
| . بيان معنى النفي والمنفيّ                                  | 197   |
| كلام في النفي الخبريّ حقيقيّ أو ادّعائيّ                    | 198   |
| ضابط في تعلّق النفي بها هو مجعول بنفسه                      | 190   |
| ان أقسام السلب التركيبيّ                                    | 197   |
| ضابط في تعلّق النفي بالأثر                                  | ۱۹۸   |
| ان نفي الحكم بلسان نفي الموضوع                              | ۲.,   |
| - بيان النسبة التامّة للانشاء أو للحكاية                    | ۲٠١   |

| ١- بيان آثار الضهان وما يترتّب على التلف والإتلاف                   | ۲٠٥   |
|---------------------------------------------------------------------|-------|
| نبيهات القاعدة                                                      | 710   |
| لتنبيه الأوّل: في بيان إيرادي الشيخ الأعظم تتَّذ على الاستدلال بذيل |       |
| ضيّة سمُرة                                                          | ۲۱٥   |
| لتنبيه الثاني: في بيان نسبة قاعدة (لا ضرر) مع أدلَة الأحكام الدالّة |       |
| ممومها على تشريع الحكم الضرريّ                                      | 777   |
| سابط الحكومة                                                        | 779   |
| بان الفرق بين التخصيص والحكومة                                      | ۲۳.   |
| بان أقسام الحكومة                                                   | ۲۳۱   |
| بان الوجه في تقديم الحاكم على المحكوم وعدم ملاحظة المرجّحات         | 271   |
| تنبيه الثالث: في بيان المنفيّ هل هو الضرر الواقعيّ أو ما علم به     |       |
| لتضرّر                                                              | 777   |
| روع يتوهّم التنافي فيها                                             | 739   |
| سورة الإقدام على الضرر                                              | ۲٤٠   |
| تنبيه الرابع: بيان حكومة (لا ضرر) على الأحكام العدميّة كالوجوديّة   | 7 2 0 |
| تنبيه الخامس: بيان المدار في الضرر على النوعيّ أو الشخصيّ           | 704   |
| تنبيه السادس: في بيان مقتضى كون الحديث وارد مورد المنّة             | Y00   |
| بان عدم جواز توجيه الضرر الوارد عليه إلى الغير                      | Y00   |
| لتنبيه السابع: بيان حاكميّة (لا ضرر) على الأحكام التكليفيّة         |       |
| الوضعيّة                                                            | ۸۵۲   |

#### مصادر التحقيق | ٣٥٩

| 414   | تعليقة الشيخ حسين الحلِّيّ تثثر على رسالة (لا ضرر) الأخرى |
|-------|-----------------------------------------------------------|
| **1   | [1] الكلام في متن الحديث                                  |
| 474   | [٢] تعلّق الظرف بالضرر المنفي                             |
| 474   | لكلام في زيادة كلمة (في الإسلام)                          |
| 777   | [٣] بيان زيادة كلمة (على مؤمن)                            |
| 444   | [٤] الكلام في موقع صدور الحديث                            |
| ۲۸.   | [٥] تفريق أصحاب الحديث رواية عُقبة على الأبواب            |
| 111   | ٦] كون لا ضرر و لا ضرار من القضايا المستقلة               |
| 7.7.7 | ٧] الكلام في المناسبة بين لا ضرر ولا ضرار                 |
| 3     | خلاصة الأقوال في مفاد القاعدة                             |
| 7.7.7 | نرح وتفصيل الأقوال في مفاد القاعدة                        |
| ۳.,   | [٨] الكلام في فقه الحديث الشريف                           |
| 711   | ٩] الكلام في نظر القاعدة إلى الأحكام وكونها مخصّصة لها    |
| ۳۱٦   | . ١٠] الالتزام بالتخصيص والمنع من الكثرة                  |
| ۳۱۹   | لتأمّل فيها أفاده الشيخ الناثيني نتيَّز في توجيه الحكومة  |
| 771   | [١١] الكلام في شمول القاعدة للأحكام العدميّة الضرريّة     |
| ٣٢٣   | الفهارس                                                   |
| 440   | فهرس الآيات الكريمة                                       |
| 777   | نهرس الأحاديث الشريفة                                     |
| ٣٣٣   | نهرس الأعلام                                              |

| ۲۱۰   المعارس  |     |
|----------------|-----|
| فهرس الأقوال   | 779 |
| مصادر التحقيق  | 137 |
| فهرس الموضوعات | 404 |

