





للعكلّمة المُحقّق آية الله السّبِيرُ مِن كُسَرُ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ ال

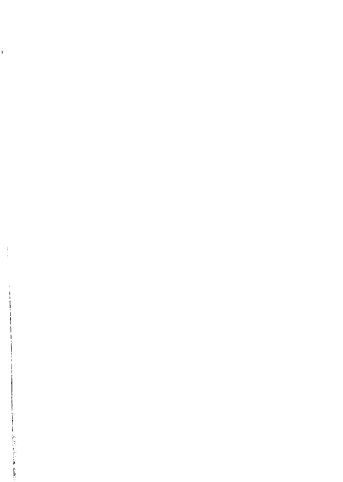
تقديم و تحقيق

محمد مهديّ الأركانيّ البهبهانيّ





تحقيق أداك الأتحام عِنلَغِيا إِلَّا إِلَا مَا مِعْتَمْ





## نبذة من تاريخ حياة السيّد محمّد حسين الشهرستاني

السيّد محمّد حسين بن محمّد علي بن محمّد حسين الحسيني الموسوي المرعشي الشهرستاني الحائري (١٢٥٦ ـ ١٣١٥).

### نَسَبُهُ وَنِسْبَتُهُ

السيّد محمّد حسين بن محمّد علي بن محمّد حسين بن محمّد علي بن محمّد حسين بن محمّد علي بن محمّد إلى محمّد إلى محمّد الله بن محمّد الله بن عبدالله إلى عبدالله إلى عبدالله إلى عبدالله إلى عبدالله إلى عبدالله إلى محمّد بن بن المرتضى بن علي خان إبن علي (x,y) بن كمال الدين بن قوام الدين (مير بز رك دفين مازندران) بن صادق بن عبدالله بن محمّد ابن أبي الهاشم بن الحسين بن علي المرعشي بن عبدالله بن محمّد الأكبر بن الحسين بن الحسين الأصغر بن زين العابدين علي السجاد بن الحسين بن علي بن أبي طالب (x,y) الموسوي الحسيني المرعشى الشهرستاني الحائري.

·····

يلقّب به: «ضياء الدين».

<sup>(</sup>١) من نقباء البشر.

<sup>(</sup>٢) من خطّ صاحب الترجمة.

وهو أبو زين العابدين وابن زين العابدين الإمام عليّ بن الحسين المُثِّل .

و «الشهرستاني» نسبة إلى «شهرستان» من قـرى مـازندران، أو قـرية فـي فارس، أو قرية من توابع أصبهان تسمى «جِي» أيضاً. وقد نَصّ في مكارم الآثار ٦٦٢/٢ أنّ هذه الأسرة هي من الأخيرة. فهم على هذا اصبهانيو الأصل.

جاءت هذه النسبة للسيّد ولأسرته من طريق الفقيه المقدّس السيّد الميرزا محمّدمهدي الموسوي الشهرستاني، حيث كان السيّد محمّد تقي عمّ صاحب الترجمة سبطاً لميرزا مهدي، ولشهرة الميرزا العلميّة ومكانته عند العلماء غلبت نسبته على نسبة أصهاره فعرفت الأسرة كلّها بهذا العنوان.

قال السيّد هادي الطعمة:

« آل الشهرستاني: إحدى الأُسَر العلميّة التي لها نصيب وافرٌ في العلم وصَيْتُ طائر وسَمْعَةُ طَيْبَةٌ في كربلاء وخارجها، وأشهرُ أعلام هذا البيت العالمُ الجِهْدِد السيّد الميرزا محمّدمهدي الموسوي الشهرستاني أحد مراجع التقليد في عصره، وهو جدّ الأُسرة الشهرستانيّة اليوم، وهو الذي انتقل إلى كربلاء لتلقي العلم فيها، وذلك أواسط القرن الثاني عشر الهجري واستوطنها واستملك فيها منذ عام ١٨٨٨ دوراً وعقاراتٍ تقع أكثرها في حيّ «باب السدرة» من صحن الحسين ﷺ، وهو جزء من محلّة آل عيسي إحدى محلّات قصبة كربلاء الثلاث آنذاك...».

وفي توقيعه «الموسوي» مع أنّه حسينيّ النسب، لأنّ والدة والده السيّدة زينب بنت السيّد المير زامحمّدمهدي المذكور، وهو موسويّ النسب<sup>(١)</sup>.

1 d d d - 1 - 7 - ()

<sup>(</sup>١) مقدّمة كتاب زوائد الفوائد ص١١ ـ ١٢.

#### مولده ونشأته:

وُلِدَ السيّد في مدينة «كرمانشاه» لساعة مضت من ليلة الخميس الخامس عشر من شهر شوّال سنة ١٢٥٦ (١١)، وبها نَشَأ و تَعَلَّم القراءة والكتابة، ثمّ اصطحبه أبوه إلى زيارة الامام الرضا على فأقام بالمشهد أكثر من سنة، ولمّا رجع أخذ بعض مقدّمات العلوم عن جماعة من الأساتذة وحفظ متن الصمدية وألفية ابن مالك.

ثمّ انتقل إلى كربلاء وله من العمر ثلاث عشرة سنة، فأكمل بها المقدّمات في قريب من ثلاث سنين وصنّف أثناءها بعض الرسائل في مستواه العلميّ آنذاك، ثمّ المتغل بالسطوح قراءةً وبحثاً، وخلالها باحثَ العلوم المتفرّقة كالفلسفة والكلام والعلوم الرياضيّة، فأخذ علم الفلك (الهيئة) والنجوم عن الشيخ ميرزا باقر اليزدي والحساب والهندسة والعروض عن الشيخ الميرزا علّام الهروى الحائري(٣٠).

وتتَلْمَذَ في الفقه والأُصول العالِيَيْن على والده الميرزا محمّدعلي الشهرستاني ثمّ المولى محمّدحسين الفاضل الأردكاني، وكتب من تقريراته الأُصوليّة كــتاب

 <sup>(</sup>١/) حدور عني تعديد عدمت العرب المستودة البدوية ) وكذا في جملة من المصادر، ولكن ورد تأريخ الولادة في أكثر كتب التراجم ( ١٢٥٥) وهو خطأ.

 <sup>(</sup>٢) كذا وَرَد في أعيان الشيعة ٣٣٣/٩ ومقدّمة زوائد الفوائد للملامة السيّد أحمد الحسيني
 الأشكوري، وقال في مقدّمة جنّة النعيم: الصحيح: الميرزا عُلام الهروي. ص٤٦.

«غاية المسؤول ونهاية المأمول في علم الأُصول»، ونـقل أنّ الأردكـاني كـان يستحسن هذا الكتاب وينظر فيه في الدورة الثانية من مباحثه الأُصوليّة.

ولفطانته وحدّة ذهنه وقوّة حافظته قَطُعَ المراحل العلميّة في سنوات قــليلة، وكان في شبابه ممتازاً بين الطلبة من أقرانه وأخدانه. ومن هنا تكوّنت شخصيّته العلميّة التي كانت بدورها أساساً لشهر ته في المستقبل(١٠).

(١) مقدّمة زوائد الفوائد ص١٤.

## جَدُّه ووالديه:

جدّه الأعلى (من جهة والدة أبيه) هو السيّد محمّد مهدي بن أبوالقاسم الموسوي الشهرستاني وهو أحد المّهادي الأربعة (أعني السيّد محمّد مهدي بحرالعلوم الطباطبائي والسيّد محمّد مهدي الشهرستاني والسيّد محمّد مهدي الخراساني والشيخ محمّد مهدي النراقي قدّس سرّهم \_).

ولد حدود سنة ١١٣٠ وتوقّي في سنة ١٢١٦ ودُفن في مقبرته بــجوار قــبور الشهداء واشتهرت بمقبرة الشهرستانيين .

وقد حضر درس الشيخ يوسف البحراني والشيخ محمدباقر الوحيد البهبهاني وغيرهما ونقل السيّدمحمدحسين الشهرستاني المترجّم له في كتابه زوائد الفوائد إجازةً من الوحيد البهبهاني لتلميذه السيّد الميرزامحمدمهدي الشهرستاني حما هذا نصّه ...(١)

(۱) زوائد الفوائد ص ۸۸.

١٤ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام اللَّهُ

#### زائدة

## صورة ما كتبه الغاضل الوحيد البهبهاني<sup>(۱)</sup> رحمه الله إجازةً لجدّنا السيّد محمّدمهدي الشهر ستاني<sup>(۲)</sup>

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ربّ العالمين، وصلّى الله على محمّد و آله الطاهرين المعصومين إلى يوم الدين.

أمّا بعد: قد استجاز منّي السيّد السند الماجد الأمجد الموفق المؤيّد المسدّد، الفاضل العالم الباذل الكامل، المحقّق المدقّق الزكي الذكي اللوذعي الألمعي، ذو الحسب الفائق العالي والنسب الرفيع المتعالي، صاحب الذهبن السليم والطبع المستقيم والفهم الجيّد والفطانة التامّة والحذاقة الكاملة والأخلاق الحسنة البالفة والكمالات الزائدة المتكاملة، مستجمع العلوم العقليّة والنقليّة، العالم الربّاني ولدي الروحاني الآمير زامحمّدمهدي الملقّب بالشهرستاني وفّقه الله لمراضيه وجعل له كلّ يوم خيراً من ماضيه.

 <sup>(</sup>١) المولى محتدباقر بن محتد أكمل الوحيد البهبهاني. الفقيه الأصولي الشهير صاحب الآثار
 المحمودة والمؤلفات المشهورة. المتوفى سنة ١٣٠٦.

 <sup>(</sup>٢) السيّد الميرزا محمّدمهدي بن أبوالقاسم الموسوي الشهرستاني. من أعيان عملماء الحمائر
 الحسيني وأعاظم تلامذة الوحيد البهبهاني. توفّي بكربلاء في سنة ١٢١٥ أو ١٢٦٦.

فأجزت له أن يروي عنّي جميع مصنّفاتي المعروفة ومسموعاتي ومرويّاتي عن مشايخي الأماجد الأفاضل العظام وأساتيدي الذين هم أساتيد الأنام في دهورهم والأعوام المشهورين عندالخاص والعام، تغمّدهم الله بغفرانه وأسكنهم معاسم حنانه (١٠).

وأسأله \_وفقه الله للتأييدات الربانيّة والتوفيقات السبحانيّة \_أن لا يـنساني أوقات دعواته، كي يزيد الله تعالى بذلك تأييداته وتوفيقاته وكمالاته. وأنا الأقلّ الأذلّ محمّدباقر بن محمّد أكمل عفي عنهما بمنّه ولطفه وكرمه وعطفه. آمين آمين ركا العالمين.

<sup>(</sup>١) بحابيح: جمع بحبوحة، وهي وسط الدار. ويراد هنا المقامات العالية من الجنّة.

# الشهرستانيّ الكبير الفقيه، رأس الأسرة الشهرستانيّة

قال السيّد العاملي في أعيان الشيعة \_ماملخّصه \_:

«السيدمحمدمهدي الشهرستاني رأس الأسرة الشهرستانية الشهيرة في العراق وإيران التي نبغ منها رجال انتقلت إلى كثير منهم الزعامة الدينيّة والدنيويّة، وهم منتشرون في أكثر مُدُن العراق كبغداد وكربلاء والنجف والبصرة والكاظميّة وسامرًاء والحلّة، كما هم منتشرون في كثير من أمّهات مدن إيران كطهران ومشهد الإمام الرضا الله والمحمّرة حرّمشهر وأصفهان وتبريز وقم ورشت»(١).

والسيّدمحمدمهدي الشهرستاني هو الذي صلّى على جنازة السيّدمحمدمهدي بحرالعلوم الطباطبائي وكان قد أخبر بذلك السيّد بحرالعلوم قبل موته، ف إنّه لمّا اشتد المرض به قال: أحبّ أن يُصلّي عليّ الشيخ حسين نجف ـ المعروف بكثرة الورع والزهد والتقوى ـ ولكن لا يكون ذلك ويصلّي عليّ السيّدمحمدمهدي الشهرستاني، وكان آنذاك في كربلاء، فلمّا أتوا ببجنازته إلى الصحن الشريف دخل السيّد محمدمهدي الشهرستاني من الباب الشرقي وقدّموه فصلّى عليه ـ رضوان الله عليهما ـ.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة: ١٦٤/١٠.

# كلام الأستاذ المحقّق السيّد عبدالستّار الحَسَني ـقدّس سرّه ـ حول آل الشهرستاني في سَراةِ المُعْقِبين(١)

## [الحسين الأصغر]

الحسين الأصغر ابن الإمام زين العابدين الله وهو جدّ الأعرجيّة والمرعشيّة. وآل الشهرستاني في الأصل للأسرة الفقيه الكبير آية الله السيّد محمّدمهدي الموسوي الشهرستاني المتوفّى سنة ١٢٦٦ (ست عشرة ومأتين بعد الألف من الهجرة) بعد وفاة السيّد محمّدمهدي بحرالعلوم بأربع سنين (وقد توفّي ١٢١٢) والسيّد محمّدمهدي الشهرستاني صلّى على السيّد محمّدمهدي بحرالعلوم.

وهم ينتمون إلى إبراهيم المرتضى ابن الإمام موسى الكاظم الله ومن جملتهم السيّد حسين الشهرستاني الذي كان وزيراً في العراق بعد سقوط النظام البعثي. ومنهم السيّد إبراهيم والسيّد صالح الشهرستاني الكاتب الصُحُفي في طهران. وتصاهر مع هذه الأسرة عِدّة أُسر فانسحب إليهم لقب «الشهرستاني»، منهم أُسرة أستاذنا آية الله الفقيه المُصلِح السيّد هبة الدين الشهرستاني وهو لاء آل الأمير السيّد على وتصاهروا مع ذاك السادة، فانتقل إليهم لقب «الشهرستاني»

\_\_\_\_\_

 <sup>(</sup>١) سَراةُ المُغْقِبين من أبناء الأئمّة المعصومين الله الله الله محدّدالمهدي الأركاني البهبهاني من إملاء سماحة المحقق السيّد عبدالستّار الحسني \_ أعلى الله مقامه \_ ص ٥٤.

وإلّا فالسيّد هبة الدين ليس له علاقة بشهر ستان.

ومنهم أُسرة السيّدمحمّدحسين الشهرستاني وصاهروا الأُسرة الشــهرستانيّة الموسويّة.

والسيّد محمّد حسين من السادة المرعشيّة الحسينيّة وهم أولاد السيّد علي المرعش إبن عبدالله بن محمّد بن الحسن بن الحسين الأصغر إبن الإمام علي بن الحسين زين العابدين على الله الحسين زين العابدين على الحسين زين العابدين على المحمّد الحسين الدين العابدين على المحمّد الحسين الدين العابدين على المحمّد الحسين الدين العابدين العابدين

(فالحسين الأصغر له عقب من عبدالله وعبيدالله الأعرج جدّ السادة الأعرجيّة).

ومن هؤلاء سماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد جواد الشهر ستاني \_دام عِزُّهُ وعُلاه \_ إبن السيّد عبدالرضا إبن السيّد زين العابدين إبن السيّد محمّد حسين الشهر ستاني وهم من السادة المرعشيّة.

وكان السيّد عبدالرضا يكـتب: عبدالرضا الحسيني المرعشي الشهير بالشهرستاني.

ومن الأُسر التي انتقل إليها لقب «الشهرستاني» أُسرة السيّد صدرالدين من آل السيّد خليل الحكيم الموسوي من السادة المشعشعين.

وكان السيّد صدرالدين شاعراً خطيباً.

وهناك أُسرة آل الصالح، منهم الشيخ مرتضى الشهرستاني (وأُمّه أُخت السيّد هبة الدين الشهرستاني) وليسوا من السّادة، و آل الصالح أُسرة الدكتور عبدالرزّاق الشهرستاني (١٠). انتهى كلام العلّامة الحَسنى حرضوان الله عليه -.

<sup>(</sup>١) سَراةُ المُغْقِبين من أبناء الأثمّة المعصومين المِثْثِيُّ ، ص٥٤.

وتزوّج الشيخ تقي البهبهاني الأركاني ابن الفقيه الجامع السيخ غلام علي البهبهاني الأركاني كريمة من أُسرة الشهرستاني في كربلاء اسمها «ربابة» ورزق منها ولداً ستي بمحسن وترعرع في عائلة الشهرستاني واشتهر بهذا اللقب. شمّ رجع محسن الشهرستاني إلى الأركاني(١٠).

<sup>(</sup>١) ربيع المغاني في تراجم آل البهبهاني الأركاني ص٦٨.

٧٠ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام اللَّهِ

## إجازاتُ السيّد محمّدمهديّ الشهر ستاني وتلاميذُه

ومن مَيزات السيّد محمّد مهدي الشهر ستاني أنّه كان من أعاظم مشايخ الإجازة ويقال إنّه قد استجاز من أكثر علماء عصره لشدّة احتياطه وورعه واهتمامه بالحديث.

ومن تلاميذه الشيخ أحمد النراقي والسيّد عبدالله شُبتر والسيّد أبوالقاسم الخوانساري جدّ صاحب الروضات والشيخ أسدالله التستري.

وله مصنّفاتُ فاخرة:

منها: المصابيح في الفقه وشرح المدارك.

وقال في أعيان الشيعة: «وكان أجداده من أعاظم بلدة أصفهان وانتقل هو في صغره إلى الحائر الحسينيّة مع الأهل والأقارب والإخوان.

وهو من أرشد تلامذة الشيخ يوسف البحراني والشيخ محمّدباقر البهبهاني، إلّا أنّ له في الفقه ميلاً إلى طريقة الفاضل البحراني، قرأنا عليه شرح اللمعة وقواعد العلّامة من البداية إلى النهاية ومن الحديث وغيره، وهو مع تبحّره غير مائل إلى التأليف والتصنيف»، نقلاً عن تلميذه السيّدمحمّدحسن الزنوزي(١).

ويؤيّد ما ذكره أنّ الشيخ محمّدباقر الوحيد البهبهاني غـادر مسقط رأسم أصفهان بعد موت والده وأستاده الآقا محمّد أكمل وكان أصفهان آنذاك مضطرباً

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أعيان الشيعة: ١٦٤/١٠.

مشوباً بالأحداث والفِتن، فخرج منه إلى النجف الأشرف وصاهَرَ أستاذه السيّد محمّد الطباطبائي على ابنته \_وهو جدّ السيّد بحرالعلوم \_.

قال الشيخ عبدالله المامقاني في تنقيح المقال:

«وقطن مدّة ببهبهان، فلمّا استكمل على يد والده انتقل إلى العراق، فَـوَرد النجف الأشرف وحَضَر مجلس بحث مدرّس ذلك الوقت فلم يجده كاملاً، فانتقل إلى كربلاء المشرّفة، وهي يومثن مجمع الأخباريين، ورئيسهم الشيخ يـوسف صاحب الحدائق، فحضر بحثه أيّاماً »(١٠).

فالحاصل، أنّ السيّد محمّدمهدي المعروف بالشهرستاني الكبير والفقيه \_كما وصفه بالوصفين العلّرمة المحقّق السيّد عبدالستّار الحَسَني \_طاب ثراه \_في سَراةِ المُعقِبين (٢) \_كان من أجلّاء تلامذة الشيخ يوسف البحراني، مائلاً إليه في طريقته الفقهيّة، مع أنّه كان أيضاً من أجلّاء تلامذة الشيخ الوحيد البهبهاني وقد وصفه في إجازته الروائيّة له بـ: «مستجمع العلوم العقليّة والنقليّة» (٣).

وأصل عائلة الشهرستاني نشأت في قرية «شهرستان» وهي من قرى أصفهان، وبعد قدومها إلى العراق استقرّت في مدينة كربلاء المقدّسة، واشتهرت بالشهرستاني، تمييزاً لها عن سائر الأُسر المرعشيّة الموجودة في إيران والعراق.

واشتهر السيّد محمّد حسين (المترجّم له) بالشهر ستاني وإن كان من السادة المرعشيّة الحسينيّة، لأجل جدّه الأعلى (من جهة والدة والده) السيّد الميرزا

<sup>(</sup>١) تنقيح المقال.

<sup>(</sup>٢) سَراة المُغقِبين من أبناء الأثمّة المعصومين الما الله ص٥٤.

<sup>(</sup>٣) زوائد الفوائد: ص٦٩.

محمدمهدي الشهرستاني الكبير رأس الأسرة وأحد المهادي الأربعة (محمدمهدي بسحرالعلوم الطباطبائي ومحمدمهدي النراقي ومحمدمهدي النراقي ومحمدمهدي الشهرستاني وهو الذي انتقل إلى كربلاء في حداثة سِنّه مع أهله وأقاربه(١١).

(١) مقدّمة جنّة النعيم: ص١٨.

## جدُّه (والدُ والدِه)

هو السيّد محمّد حسين الحسيني المرعشي وكان من العلماء وله تصانيف، منها: رسالة في الشبهة المحصورة وكتب في آخرها: «وقد فَرَخ من تصنيفها مصنّفُها المحتاج إلى عفو ربّه الغنيّ محمّد حسين ابن المرحوم المبرور محمّد علي الحائري الحسيني غَفَرَ الله له ولوالديه وأحسنَ إليهما وإليه في بلدة بارفروش صينَت عن متابعة النفس و تخريب الجيوش» (١٠).

#### والِدُه

هو السيّد محمّد علي الشهرستاني المتوفّى سنة ١٢٨٧ وكان من تلامذة السيّد محمّد الطباطبائي المعروف بالمجاهد، صاحب مفاتيح الأصول والشيخ محمّد تقي النجفي الأصفهاني المسجدشاهي صاحب هداية المسترشدين والشيخ محمّد حسن النجفي صاحب الجواهر وقد أجاز له بالإجتهاد، وله تصانيف قيّمة مذكورة في المصادر والترجمات.

وقد ذكر السيّد محمّد حسين الشهر ستاني تاريخ وفاة والده السيّد محمّد علي في كتاب زوائد الفوائد بما يلي (٢):

<sup>(</sup>١) مقدّمة جنّة النعيم: ص٢٢. بلدة بار فروش تسمّى اليوم بـ «بائل» من بلاد مازندران.

<sup>(</sup>٢) زوائد الفوائد: ص٢٠٤.

#### زائدة

ومن حوادث السنة المذكورة \_ أي السنة السابعة والشمانين بعد المائتين والألف بعد الهجرة \_ التي أبكت عيون الأنام وأحرقت قلوب الخاص والعام موت الوالد الماجد، السيّد العلامة أبي العلماء ورئيس الفقهاء قطب المحققين وسلطان المدققين، الذي لم يسمح بمثله الأعصار في كرور الليل والنهار، الزاهد العابد والعارف الماجد، أقضل المجتهدين وفخر الزاهدين، الجامع بين فضيلتي العلم والعمل وكرامتي السيادة والنبل، وذلك في آخر يوم الخميس رابع عشر شهر رمضان المبارك في الحائر الشريف، فجعل تجهيزه في ليلة الجمعة ودفن بقرب الشهداء الكرام في الرواق المطهّر، فأسال دموع الهدى على خدّيه وصاح بلسان الحال يبكي عليه:

هُمومٌ وَهَت عند فَقْدِ الهُمامِ ببحر دموعٍ كصرَّبِ الغمامِ بسحزنٍ يطول عليه مقامي ومنجي الورى مستغاث الأنامِ متى نَوَّرَ البحرُ وجه الظلامِ متى بَرَّدَ الشمسُ حَرَّ الأوامِ لكلً به شَبَهُ في المقام

أراق دم الأرق المستضام وأغرق إنسان عين المعالي فأحرق قلب الهدى والنّدى سفينة بحر سفينة نوح إذا قلت بحر يقولون أمسِكُ وإن قيل شمسٌ يُقالُ رُوَيداً فشمسٌ وبَحْرٌ ونَجْمٌ وبَدْرٌ

له نسبٌ مثلُ شمس الضّحيٰ له حَسَبٌ مِــثلُ بَـدْرِ التـمام ووالدة من بنات الإمام له والد مِن بني المصطفى فقد غاب شمسك حتى القيام أيا بَدْرُ مِنْ بعده فَانْخَسفْ ببدر له الشمسُ أدنى غلام ويا أرضُ طِلْتِ السما مفخراً تَـلَهُّفه مِـنْ لَـهيب الغَـرام ويا أسَفيٰ حين يُجْدي أسيفاً فخاراً وعزّاً وطَوْد الشمام لـــفَقْد فــقيد فــقدت بــه يَحِقُّ له أن أموتَ بحزنِ بحقّ الذي بات تحت الرغام سقيت أيا قبل هل أنت عرش حويت بكرسي علم الامام بجسم وباشم وشهر الحمام له أسروةٌ بصعليٌّ أبيه بنقطة علم رسول الأنام فمذ ثَلُمَ الدين دينُ الهدى فزدْ فيه باءاً وقبل أرِّخوا

توقي على بشهر الصيام

(YXY)

٢٦ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام اللَّهِ

### السيّد محمّدعلي الشهرستاني يؤرّخ وفاة الشيخ الأنصاري

هذا، وقد أرّخ السيّد محمّد علي الشهرستاني وفاة الشيخ مرتضى الأنصاري بقوله: «تناثر النجوم» [۱۲۸۱]، حسب ما قاله السيّد محمّد حسين الشهرستاني في زوائد الفوائد(۱): «وقال الوالد العلّامة ـ دامّ عُلاه ـ «تناثر النجوم» و«ظهر الفساد».

وسمعت من بعض العلماء أنَّه كان يُنقل في كربلاء تاريخ وفاة الشيخ بـهذا الست:

إنّ الإمامَ المرتضى ومَنِ اسْتَقامَ بــــ الرشــــادُ

مُذ غابَ عنّا قلتُ في تاريخه: «ظَهَرَ الفسادُ»

فالظاهر أنَّ هذا البيت من مُتُشَنَات السيّد محمّد علي الشهر ستاني والدالمصنّف العكرمة \_أعلى الله مقامه \_.

(۱) زوائد الفوائد ص۷۱.

# إجازة الشيخ محمّدحسن النجفي صاحب الجواهر للسيّد محمّدعلي الشهرستاني (والد المترجّم له)

صورة ما كتبه الشيخ المؤتمن الشيخ محمّدحسن صاحب الجواهر قدّس الله روحه الشريف في آخر شرح التبصرة للوالد العلّامة دام علاه ما لفظه:

بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله ربّ العالمين، وصلّى الله على محمّد و آله الطيّبين الطاهرين الهادين المهديّين الغرّ الميامين.

أمّا بعد: فإنّ ولدنا المؤيَّد المسدَّد، العالم العلَّامة والفاضل الفهّامة، ذا الفكرة الوقّادة والقريحة النقّادة، والفهم القويم والذهن المستقيم، والملكة القدسيّة والمنحة الربّانيّة والقوّة الملكوتيّة، التقي النقي والمهذّب الصفي والذكي الألمعي جناب الحاج ميرزامحتدعلي سلّمه الله تعالى وأبقاه وزاد في سؤدده وعلاه، قد عرض عليّ هذا الكتاب وغيره من كتبه ورسائله في الفقه والأصول، وسمعنا من مشافهته بعض الكلام في بعض المسائل، فتحقّق عندنا أنّه ممّن ينبغي أن تُثنى له الوسادة ويُفضَّل مدادُه دمَ الشهادة، وتفرش له الملائكة أجنحتها وتلقى إليه الخلائق أزمتها، وممّن اختاره الله تعالى شأنه كهفاً ومناراً للشريعة وكفيلاً وراعياً

لأيتام الشيعة، ومنحه ملكة الإجتهاد مقرونة بالرشاد والسداد، وارتضاه حاكماً بين العباد وأميناً على خلقه بين العباد، وجعل الراة على حكمه كالراة على الله ورسوله والأثمة الطاهرين بل على حدّ الشرك به تعالى.

ولا غرو فإنّه أعلم حيث يجعل رسالته ويضع سِرَّهُ وهدايته، فحمدنا الله تعالى وشكرناه، وسألناه دوام البقاء له وزيادة التأييد والتسديد، وأن يمنحه فـصل

الخطاب وعلم الكتاب، والخلق الكريم والوزن بالقسطاس المستقيم. ومن وصيّتي له ملازمة التقوى التي هي أسّ هذا الأمر ونظامه وعماده وقوامه،

ومن وصيتي له ملارمه التقوى التي هي السهدا الا مر ونظامه وعماده وقواهه، والاحتياط الذي هو ساحل بحر الهلكة والنجاة عند المرور على الصراط، وأن لا ينساني من الدعاء في أوقات الخلوات ومظان الإجابات، كما أنّي لا أنساه إن شاء الله كذلك.

وكتب بيده الراجي عفو ربّه الغافر خادم الشريعة محمّد حسن ابن المرحوم المبرور الشيخ باقر رحمه الله تعالى. نبذة من تاريخ حياة السيّد محمّد حسين الشهر ستاني .......... ٢٩

#### والدته

هي فاطمة بنت الشيخ أحمد الكرمانشاهي (صاحب مرآة الأحوال) والمعروف بـ: آل آقا إبن محمّدعلي إبن العكّرمة الشيخ محمّدباقر الوحيد البههاني.

فالشيخ أحمد الكرمانشاهي حفيد الوحيد البهبهاني - جَدُّ السيّد محمد حسين الشهرستاني، فهو سبط الوحيد البهبهاني من طرف أمّه، وسبط السيّد محمّد مهدي الشهرستاني الكبير من طرف أمّ والده، وسبط عبدالرحيم والد الشيخ محمّد تقي النجفي الأصفهاني صاحب هداية المسترشدين والشيخ محمّد حسين صاحب الفصول، فهذان العَلَمان المحقّقان أخوالُ السيّد المترجّم له.

### كرمانشاه مسقط رأس السيّد المترجَم له

إنّ الشيخ محمد باقر الوحيد البهبهاني غادر بلاد العراق و تَوجَّه إلى بهبهان، فلبث هناك ثلاثين سنة، وكانت بهبهان آنذاك معقلاً ومركزاً مهمّاً للأخباريين. ثمّ أرسل ولده الأرشد الآقا محمّد علي إلى كرمانشاه لإرشاد المسلمين و تحكيم قواعد الدين (۱) فاشتهر بالآقا محمّد علي الكرمانشاهي وهو والد زوجة الميرزا محمّد حسين الشهرستاني إبن السيّد محمّد مهدي الشهرستاني الكبير (رأس

(١) الرسائل الأصوليّة، حياة المؤلّف ص٤٠.

٣٠ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام عليه الإمام الله

الأسرة وأحد المهادي الأربعة) وقد تزوّجها في كربلاء سنة ١٢٠٠ (١١).

فحصلت العلقةُ بين الأُسرتين من طريق الميرزا محمّدحسين سنة ١٢٠٠ في كربلاء.

ثمّ إنّ السيّد محمّدعلي الشهرستاني \_ والد المترجّم له \_ خرج من كربلاء إلى خراسان لزيارة الإمام علىّ بن موسى الرضا \_صلوات الله عليه \_.

فَمَرَّ في طريقه بمدينة كرمانشاه والتقى بأعلام البلد، وتزوّج هناك بابنة الآقا أحمد إبن الآقامخمّدعلي الكرمانشاهي وهي حفيدة الوحيد البهبهاني(٣).

ثم إنّ السيّد محمّدعلي أقام في كرمانشاه عشر سنين، وولد السيّد محمّدحسين (المترجّم له) هناك وبلغ حدّ التميز واشتغل بالتحصيل وبعد ذلك هاجر مع أبيه إلى خراسان وتشرّفا بزيارة الإمام للله وبقيا بما يقرب من سنتين، لأنّ السيّد محمّدحسين يقول في ترجمته الذاتيّة: «ثمّ تشرّفنا في خلال ذلك بزيارة الإمام الثامن عليه صلوات الله وسلامه في خدمة الوالد العلّامة دام علاه ولما رجعنا بعد سنة وكسر اشتغلت مرّة أخرى... ثمّ تشرّفنا بزيارة الإمام الشهيد في كربلاء ولى من العمر ثلاث عشرة سنة »(٣).

ولذلك كتب أيضاً في ترجمة نفسه: «واعلم أنّ انتسابنا إلى حضرة الكاظم الله إنّما هو من جهة أنّ والدة الوالد زينب بنت الأمير محمّدمهدي الشهرستاني وهو من أولاد الكاظم الله وهو المنسوب إلى شهرستان قرية من قُرى أصفهان.

<sup>(</sup>١) مقدّمة جنّة النعيم ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) مقدّمة جنّة النعيم ص٧.

<sup>(</sup>٣) زوائد الفوائد ص٥٣.

نبذة من تاريخ حياة السيّد محمّد حسين الشهر ستاني ....... ٣١ ...

ومن هنا انتسبنا إليه أيضاً. وإلّا فنحن من طرف الآباء أولى بــالإنتساب إلى مازندران ومن طرف الأمّ إلى بهبهان ١٠٠٠.

(١) زوائد الفوائد ص٥٨.

٣٧ ...... تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام على

#### أولاده

ذكر المحقّقون أنّ للسيّدمحمّدحسين الشهرستاني ٨ بنين و ٥ بنات:

١ ــالسيّد أحمد المتوفّى سنة ١٣١٨ ولا عقب له.

٢ ــ الميرزا محمد على الشهرستاني المتوفّى سنة ١٣٤٤، تتلمذ على والده ثمّ قرء على بعض الأساطين كالميرزا الرشتي والميرزا الشيرازي وتصدّى الرئاسة الدينيّة في كربلاء، وله مصنّفات رائقة.

ورأيت في المجموعة التي فيها نسخة تحقيق أدلة الأحكام وقد اعتمدنا عليها في تحقيق هذا الكتاب، رسائل أصوليّة بغطّ الميرزا محمّدعلي الشهرستاني وبعضها دُروسُه التي كان يُلقيها، وينقل عن والده بعض الفوائد بقوله: «وفي تحقيق الأدلة للوالد الملّامة».

٣ ـ السيّد محمد جعفر المتوفّى سنة ١٣٤٢ وكان في مشهد الرضا الله ودف ن
 هناك.

وكان معروفاً بالإستخارة، يرجع إليه الناس طلباً منه ذلك، وله كرامات في الإستخارة وحكايات رائعة منقولة، نقَل بعضُها سماحة العلّامة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد جواد الشهرستاني حفظه الله ورعاه \_نقلاً عن السيّد المرعشي النجفي.

٤ ـ السيّد زين العابدين المتوفّى سنة ١٣٥٦ ولد في كربلاء سنة ١٣٩٤ وقرء

على والده وعلى الأساطين في كربلاء وكان يُقيم الجماعة في صحن الإمام الحسين على وله مؤلفات ومستنسخات كثيرة التي كانت في خزانتهم في كربلاء.

والسيّد زين العابدين هو جدّسماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد جواد الشهرستاني ممُثلّ المرجع الأعلى زعيم الحوزة العلميّة آية الله العظمى السيّد على الحسيني السيستاني دام ظلّه الوارف وسماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد على الشهرستاني.

٥ \_السيّد محمّد المتوفّى سنة ١٣٧٤.

٦ \_السيّد مرتضى المتوفّى سنة ١٣٤٢.

٧\_السيّد أبوطالب.

٨\_السيّد أميراسماعيل(١).

<sup>(</sup>١) مقدّمة جنّة النعيم ص٢٨.

٣٤ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام اللَّهُ

### شهرته وزعامته:

اشتهر السيّد في الأوساط العلميّة منذ شبابه حينما كان يدرس في الحوزة، إذ كان متفوّقاً بين تلامذة الفاضل الأردكاني وقد أشاد أستاذه هـذابـفضله في مناسبات عديدة، كما كتب الميرزام حمّدحسن المجدِّد الشيرازي مصرّحاً باجتهاده وجواز الرجوع إليه في التقليد.

انتهت إليه الرئاسة في التدريس في حوزة كربلاء، وأصبح من المرجوع إليهم في التقليد والزعامة في سائر المشاكل والقضايا، فكان له بعد أستاذه الأردكاني مكانة مرموقة بين الناس وأهميّة عند العلماء وأرباب الفضل.

طبعت رسالته العمليّة «النور المبين» في سنة ١٣١٢.

سافر لزيارة الامام الرضا للم في سنة ١٣٠٠، وعندما حلّ طهران باللّه الزعيم الديني العولى علي الْكنّي في احترامه والإشادة به، وقدّمه للصلاة بمكانه في مسجد مدرسة المروي في شهر رمضان المبارك، فكانت الصفوف تبجتاز إلى داخل المدرسة، ولُقِي في هذه السفرة وفي سفرته الثانية سنة ١٣٠٦ احتراماً بالغاً وتجليلاً فائقاً في إيران، واتصل به أرباب الدولة في زيارات متكرّرة وعَظَمَه النظير.

نبذة من تاريخ حياة السيّد محمّدحسين الشهرستاني ....... ٣٥

#### أدبه وشعره:

للسيّد منظومات فارسية وأراجيز عربيّة عديدة في مواضيع خاصّة أدبيّة وعلميّة، كما أنّ له قصائد وشعراً كثيراً قيلت في مناسبات دينيّة واجتماعيّة وغيرها من الأغراض وقد كوّنت أكثر من ديوان واحد.

#### شيوخه في الرواية:

أجيز السيّد صاحب الترجمة باجازات اجتهاديّة وإجازات حديثيّة عـديدة. منها:

١ ـ والده السيّد العيرزا محمدعلي الشهرستاني، أجازه اجتهاداً في يـوم
 الأربعاء ١٨ ذي القعدة سنة ١٢٨٢، وبضمنها إجازة الحـديث له. صورة هـذه
 الاجازة أدرجت في كتاب «زوائد الفوائد».

إستاذه الفاضل الأردكاني، أجازه اجتهاداً في شعبان سنة ١٢٨٧، وبضمنها
 إجازة الحديث له. صورة هذه الإجازة وردت في كتاب «زوائد الفوائد».

٣-السيّد محمّد إبراهيم الدلداري.

٤ ـ الشيخ محمّد تقي الأصبهاني صاحب «هداية المستر شدين».

٥ ــالسيّدمحمّدمهدي القزويني، أجازه سنة ١٢٩٢ (١٠).

<sup>(</sup>١) مستلُّ من مقدّمة كتاب زوائد الفوائد ص١٩.

٣٦ ..... تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام عليه الإمام المالية

#### المجازون عنه:

للسيّد المترجَم له إجازات كثيرة وكان بعضها بأمر والده الميرزا محمّدعلي الشهرستاني، منها:

١ ـ تلميذه الشيخ علي بن غلام علي البهبهاني الأركاني، المتوفّى سنة ١٠/١٣٤٧.

٢ ـ الميرزا أبوالحسن، وردت صورة إجازته في كتاب الزوائد.

٣ \_ الشيخ عبّاس بن إسماعيل القزويني.

٤ ـ آقاعبدالمحمّد، وردت صورة إجازته في كتاب الزوائد.

٥ \_الشيخ علي البحراني البيرجاني الكرماني الحائري.

٦ \_ السيّد على بن المهدى البغدادي، له منه إجازة الإجتهاد.

٧\_الشيخ غلام حسين المرندي.

٨ ـ السيّد محسن، وردت صورة إجازته في كتاب الزوائد.

٩ \_السيّد محمّد العصّار الطهراني.

(١) ذكر العلامة السيّد أحمد الحسيني الأشكوري في مقدّمة زوائد الفوائد أنّ من جملة المجازين عن السيّد محمدحسين هو الشيخ غلامعلي البهبهاني والد الشيخ عليّ ص٠٢. وهذا خطأ فإنّ الشيخ غلام علي كان من الطبقة السابقة عليه ولم ينقل أنّه استجازه، بل ولده

الشيخ على هو المجاز عن السيّد الشهرستاني، وهو وإخوته الثلاثة من تلامذة السيّد.

نبذة من تاريخ حياة السيّد محمّدحسين الشهرستاني ...... ٣٧

- ١٠ ـ الشيخ محمّد الهمذاني، وردت صورة إجازته في الزوائد.
- ١١ ـالسيّدمحمّدإبراهيم بن محمّدتقي النقوي النصير آبادي اللكهنوي.
- ١٢ \_الشيخ موسى بن جعفر الكرمانشاهي. تلميذه وله منه إجازة الحديث.

### إجازاته التي نقلها في كتابه زوائدالفوائد

١ ـ إجازة حديثيّة للسيّد محسن:

صورة ماكتبته بأمر العلّامة الوالد دام علاه إجازة لبعض الأفاضل، ويعلم منه طرقي في نقل الأحاديث:

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي رفع مدارج العلماء، وجعل مدادهم كدماء الشهداء وفضًلهم بوراثة الأنبياء، والصلاة على محمد سيد الأنقياء، وآله البررة النجباء السادات الأزكياء أصحاب العباء.

وبعد: فقد جرى ديدن علمائنا الصالحين وسلفنا السابقين \_رضوان الله عليهم أجمعين \_باتصال أسانيد الأخبار بالأثقة الأطهار عليهم السلام في العسيّ والإبكار، تيمّناً وتبرّكاً بتلك الشجرة الطيّبة واستظلالاً بأظلّة البيوت المقلّسة وتشرّفاً بالانسلاك في نظم رواة الأخبار الذي هو غاية طلب المقرّبين الأبرار.

وممن استجازني طلباً لهذه المرتبة العليّة والمنقبة القصوى السيّد السند والكهف المعتمد، العالم العامل الكامل المدقّق المحقّق، شمس فلك السيادة وبدر أفق السعادة، محور كرة الفضل والإفضال مفخر أهل العلم والكمال، رونق شجرة السيودد والعباء وورق غصن السيادة والبهاء، حاوي مراتب التقى والإيمان والعارج معارج العدل والإحسان، أصناف صفاته الجميلة أكثر من أن تُموصف

بمراتب الأعداد وأنواع نعوته الجليلة أظهر من أن تفصّل بمعونة المداد، الموفّق بتوفيق الملك المهيمن والمؤمِّن بالله القدّوس السلام المؤمن، السيّد الجليل السيّد محسن متّعه الله بالعيش الرغيد وأيّده بالفكر السديد. ولمّا رأيته أهلاً لذلك لوصوله إلى غاية ما هنالك أجزت له أن يروي عنّي جميع ما صحّت لي روايته وتحقّقت عندي صحّته من كتب الأخبار كالأربعة والثلاثة (١١) وغيرها من كتب أصحابنا الأخيار وكتب العربيّة والأصولين والفقه والتفسير وما يجري في هذا المضمار، فله أن يروي عنّي جميع ذلك عن مشايخي العظام من العلماء الأعلام: (منهم) السيّد الجليل النبيل سيّدنا وملاذنا السيّد محمد الرضوي المشهدي ابن السيّد الجليل السيّد معصوم حسقاهما الله من الرحيق المختوم وأسكنهما في المقام السيّد الجليل السيّد الجليل السيّد الجليل السيّد معصوم حسقاهما الله من الرحيق المختوم وأسكنهما في المقام

(ومنهم) الشيخ الفاضل العالم العامل قدوة أرباب التحقيق وإمام أصحاب التدقيق، بنان بيانه مفتاح المشكلات وبيان لسانه تبيان المعضلات، أبكار أفكاره الدقيقة مقصورات في الخيام عن أن تحيط بها الأذهان، ولعمري لم يطمئهن إنس قبله ولا جان، التقي التقي والصفي الوفي مولانا الشيخ محمّد تقي صاحب «هداية المستر شدين» حطيب الله ثراه ومن رحمته أكر مه وقراه (٢٠).

وهما معاً عن الشيخ النحرير ومن ليس له نظير ، سامك سماء العلوم وممحيي

المعلوم.

<sup>(</sup>١) يريد من الكتب الأربعة: «الكافي» و«من لا يحضره الفقيه» و«تهذيب الأحكام» و«الإستبصار»، ومن الكتب الثلاثة: «وسائل الشيعة» و«بحار الأنوار» و«الوافي»، فإنّها تُعتبر من أهم كتب الشيعة الحديثية المتقدّمة والمتأخّرة.

<sup>(</sup>٢) قرى الضيف: أضافه وأكرمه.

مراسم الرسوم، البحر المتلاطم والسحاب المتراكم، أبو الفقه وأمَّه بل جميع العلوم في طرف كُمُّه، الصفى الوفي شيخنا الشيخ جعفر النجفي(١) سبقى الله تراه من رحمته و آنسه في الحشر من وحشته وأسكنه بحبوحة جنّته. عن شيخيه الجليلين النبيلين العالمين الفاضلين الكاملين، قطبي كرة الهدى وشمسى فلك التقي، أعني السيّد السند والتقى النقى، وارث مواريث الأنبياء ومروّج الشريعة الغرّاء، سالك مسلك الهداية وناسك منسك الكفاية، مولانا الصفى الوفي السيّد محمّدمهدي الطباطبائي النجفي (٢)، أظلَّه الله بظلَّه الظليل وألحقه بأوليائه في يـوم الورود. والمولى الجليل النبيل الهادي إلى سواء السبيل، المحقّق للتحقيقات الرشيقة في تأييد الدين الحنيف والمدقّق للتدقيقات الأنيقة في تشييد الشرع الشريف، مروّج المذهب الإثنى عشريّة في رأس المائة الثانية عشر، المولى المفتخر فخر الأقاصى والأداني الآقامحمّدباقر البهبهاني، أهطل الله على ثرى مضجعه شآبيب الغفران وأسكنه أعلى فراديس الجنان، عن والده الأفضل الأكمل المولى محمّدأكمل رضوان الله عليه وثبته بالقول الثابت لديه، عن المولى الجليل صاحب المناقب والمفاخر المولى محمّدباقر الملقّب بالمجلسي، عن والده العارف الكامل الصفي النقى المولى محمّدتقي، عن الشيخ السديد المتبحّر الوحيد المبتكر الفريد الشيخ محمّد بن حسين بن عبدالصمد الملقّب بالشيخ البهائي، بطرقه المذكورة في أوّل أربعينه المتصلة إلى الأثمّة الأبرار عليهم صلوات الله العزيز الغفّار.

وأوصيك أيّها السيّد السند والكهف المعتمد أوّلاً: بتقوى الله العظيم فإنّه أساس

<sup>(</sup>١) الشيخ جعفر بن خضر الجناجي النجفي صاحب كتاب «كشف الغطاء».

<sup>(</sup>٢) السيّد محمّدمهدي بحرالعلوم النجفي.

الدين وركن الإيمان، وثانياً بالإحتياط الذي هو الناجي عن مزلّة الصراط، وثالثاً أن لا تنساني في أوقات الخلوة ومظانّ الإستجابة، والله وليّ الإجابة. والحمد لله أوّلاً وآخراً.

٢ \_إجازة حديثيّة لابن داود الهمذاني:

صورة ماكتبته لبعض الفضلاء إجازة بأمر الوالد العلّامة دام علاه:

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي جلِّ بجلاله من أن يحيط به فهم العلماء، وتعالى في عزِّ كماله عن أن يدركه وَهم الحكماء، أصحّ خبر يسنده الثقات وأقوى أثر يحكيه الرواة حديث نعمائه المتواترة، وأحسن قول مقبول في الغاية وأوثق كلمة مرفوعة عن ضعف الرواية حكاية آلائه المتَّصلة المتكاثرة، والصلاة على من أرسله للعالمين بشيراً ونذيراً ورفعه إلى أعالى الدرجات سراجاً منيراً، عجزت العقول عن فهم كماله ووقفت الأوهام دون إدراك جماله، إستبصار أخلاقه الكاملة كافي في تهذيب من لا يحضره الفقيه، وانتصار شفاعته الشاملة وافي بنجاة الأمّة يوم يفرّ المرء من أخيه، النبيّ الأمّي القرشي الهاشمي المكّيّ المدنيّ، بعثه الله تعالى هادياً للأنام ليتلو عليهم آياته ويزكّيهم ويعلّمهم شرائع الأحكام، فصلوات الله عليه في آناء الليل وأطراف النهار، وعلى آله الأثمّة الأطهار، الذين هم بحار أنوار العلم والإتقان ووسائل الشيعة إلى بلوغ مراتب الجنان، ومن لا يتحمّل عنهم إلّا من امتحن قلبهم بالإيمان، أخبار صفاتهم الجميلة محفوظة عن القلب والتدليس وآثار سماتهم الجليلة مقطوعة عن التصحيف والتلبيس، من لم يـقتد بـهم فـي

الأحكام أغرب واعتلّ من ركم (١) إلى غيرهم واضطرب، عليهم سلام الله الملك المتعال، فإنهم خير ذريّة وآل واشتهر وصفهم عن الذكر بالمقال، وكفى فيهم ﴿ يُسَيِّحُ لَهُ فِيْهَا بِالغُدُّرُ وَالآصَالِ رِجَالٌ ﴾ (٢)، ولعنة الله على أعدائهم الفجرة اللئام الموضوعين عن مراتب الأنعام.

أمّا بعد: فقد منّ الله على الأنام إذ قرّر لهم شريعة الإسلام وعـرّفهم مسائل الحلال والحرام وجعلها مخزونة عند أهل البيت هيم في ، فأبت النفوس الأموية طوع السلالة المصطفوية وراقت الشجرة الملعونة على المباركة الزيتونة ، فاحتالوا في إطفاء نور الله بما وضعوه بأفواههم من الأخبار ونقلوه من الآثار ، فاختلط الحق بالباطل واشتبه الأمر على الأواخر والأوائل ، ونبذوا شرع الرسول وراء ظهورهم والشتروا بِهِ تَمَناً قَلِيلًا فَيِشَى مَا يَشْتَرُونَ ﴾ أا ، ونبذوا شرع الرسول وراء ظهورهم فو وَالشَّرَوا بِهِ تَمَناً قَلِيلًا فَيْشَى مَا يَشْتَرُونَ ﴾ أا ، ونبذوا شرع الرسول وراء ظهورهم ووَالْمَتِي الله إلا أنْ يُبَمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾ أن من الله ثانياً على المؤمنين وفقهاء متبحرين ، ذوي الأفهام القويمة والملكات المستقيمة ، وصرف هِمَتهُم نحو النقد والابتخاب وتميّز الماء من السراب ، فشكر الله مساعيهم الجميلة حيث لم يألوا جهدهم في تنقيح الأخبار وانتخاب الآثار ، وصرفوا فيه الهمّة وبيّضوا فيه اللمّة والخوف الخائنين وخلط المنافقين قرّروا فيما بينهم أن لا ينقلوا إلّا عمّن

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ركم: اجتمع بكثرة وازدحم.

<sup>(</sup>۲) سورة النور (۲٤): ٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران (٣): ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة (٩): ٣٢.

<sup>(</sup>٥) اللُّمة بكسر اللام: الشعر المجاوِز شحمة الأذن.

عرفوا منه المعرفة والوثاقة والديانة والصداقة بقدر الوسع والطاقة، لئلا يقع التخليط عند الإبتخاب ويفوت ما قصدوه في هذا الباب، إلى أن آل الأمر إلى ضبط الأخبار المنتخبة في الكتب المبسوطة الأربعة وغيرها من الكتب المعتبرة، فحصل الغنى عن معرفة الوسائط إلى مصنّفي هذه الكتب لاشتهارها بين الأنام اشتهار البدر ليلة التمام.

لكن لما كان اتصال سلسلة السند إلى الأثمة عليهم السلام مطلوباً في الفاية ومرغوباً بلا نهاية، جرى ديدن علمائنا الماضين وسلفنا الصالحين واحداً بعد واحداً بن يروي كلَّ منهم عن سابقه، وهكذا إلى صاحب الكتاب بسنده عن أهل البيت الله طلباً لهذا الباب، والغالب في طريق تحمّلهم الرواية هو الإجازة لكونها أسهل مؤنة من سائر الأقسام، مع حصول الغرض بها في هذا المقام.

وقد استجازني طلباً لهذا المطلب الأسنى والشوكة العظمى، العالم الفاضل والعامل الكامل، الحبر المعتمد والمؤيَّد من الرب الصمد، أبو المفاخر والمآثر وزبدة الأوائل والأواخر، مركز دائرة التحقيق والبيان ومحور كرة التدقيق والبيان، ولعمري إنّه قد ارتضع من ثدي العلم والفقاهة وافتطم من يد الفضل والنباهة، ورُبِّي في حجر الفهم والأدب وأرتع في بستان الذكاوة والإرب، فَميطَت عنه (۱) التمائم فقيها كاملاً ونيطَت به (۲) العمائم عالماً فاضلاً، ذو القدر الجامع والفخر السابع (۱۳)، المولى المسدَّد والشيخ

(١) أي تنحّت وابتعدت عنه.

<sup>. .</sup> 

<sup>(</sup>٢) أي بعُدت به.

<sup>(</sup>٣) يريد السهم السابع، وهو آخر السهام عند المراماة.

المؤيَّد أبو المعالي الشيخ محمّد الهمداني متّعه الله بالعيش الأرغد وأيّده بالتأييد السرمد(١١) فأجزت له أن يروي عنّي جميع ما أجاز لي روايته أساتيدي الكرام وشيوخي العظام:

(منهم) شيخنا ومولانا السيّد السند والتقي النقي العالم الكامل أبوالفضائل والنقواضل، سيّد المجتهدين وسند المحققين، قدوة أرباب العلم والكمال وزبدة أصحاب الفضل والإفضال، المولى البهي والشيخ الزكي والسيّد التقي والحَبْر الوفي السيّد محمّد ابن السيّد معصوم الرضوي أسكنه الله تعالى بحابيح جنانه وأكرمه بميامن إحسانه، عن شيوخه متصلاً إلى الأتمة على المسيّد عن شيوخه متصلاً إلى الأثمة الله المسيّد المسانه، عن شيوخه متصلاً إلى الأثمة الله المسيّد المسانه، عن شيوخه متصلاً إلى الأثمة الله المستدينة الله المستدينة الله المستدين المستدينة الله المستدينة الله المستدينة الله المستدينة الله المستدينة المستدينة المستدينة الله المستدينة ال

(ومنهم) شيخنا المحقق وملاذنا المدقق، محيط دوائر الفضائل وسهم قواعد الفواضل، سحاب التحقيق تبرق من بنانه وغمام التدقيق ترعد من بيانه، العالم الفاضل العامل الكامل، التقي النقي الوفي الصفي الشيخ محمّد تقي (٣)، أهطل الله على ثراه شآبيب مغفر ته وأسكنه من فضله وكرمه بحبوحة جنّته، عن شيخه الجليل النبيل العديم المثيل، المتبحر الذي لم ير ناظر العيان بحمثله في الفقه والإتقان، ظهور كماله يُعني عن وصف حاله، وما يليق بالمقال بالنور والجمال، الفريد الوحيد والدرّ النضيد، البحر المتلاطم والسحاب المتراكم، أبو المحاسن والماآر فخر الأوائل والأواخر، يكلّ عن وصف أدنى كماله ألسن الأقلام ويقصر عن بيان شيء من إفضاله مداد الشهور والأعوام، المولى الأعز والشيخ المنتصر عن بيان شيء من إفضاله مداد الشهور والأعوام، المولى الأعز والشيخ المنتصر

 <sup>(</sup>١) إمام الحرمين الميرزا محمّد عبدالوهاب بن داود بن يىوسف الهمذاني الكاظمي، أبو المحاسن ابن داود الهمذاني، عالم جليل، مؤلّف متفنّن جامع للعلوم، من تـلامذة الشيخ مرتضى الأنصارى، توفّى سنة ١٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) هو صاحب حاشية المعالم (هداية المسترشدين).

الشيخ جعفر (۱) قدّس الله روحه الشريف (۲) ومكّنه في لطفه اللطيف، عن شيخيه الجليلين النبيلين العالمين الفاضلين الكاملين النورين النيّرين، هما بدرا فلك الهداية والإرشاد وقطباكرة التشييد والسداد، مروّجا شرع الرسول في المائة الثانية عشرة ومشيّدا مذهب الأحمّة الاثني عشر، أعني السيّد السند والمسدَّد المؤيّد، سيّد العلماء بحرالعلوم السيّد مهدي الطباطبائي، والمولى الأعظم المفخّم أستاد الكلّ في الكلّ بالوجه الأكمل، صاحب المفاخر والمآثر قدوة الأوائل والأواخر ابن محمّد أكمل الآقا [محمّد] باقر البهبهاني طيّب الله ثراهما وجعل أعلى الجنة مثواهما، عن شيوخهما المذكورين في محلّهم متصّلاً إلى أصحاب كتب الأخيار الآتية.

فقد أجاز لي الأستاذان المفخّمان أن أروي عنهما جميع الأخبار المودعة في الكتب الأربعة المشهورة وغيرها، فأجزت لك أن تروي عنّي جميع ذلك. وفقك الله لكلّ خير ووقاك عن كلّ ضير، وأسألك مراعاة الإحتياط كلّ المراعاة، فبإنّ المقام من أصعب المقامات، وإيّاك والإقدام على الإفتاء بغير ما تدري، وأعيدك من الإغترار بصفي النعال وترك «لا أدري» وأن تجعل رقبتك جسراً للناس، وأسأله أن يحفظك من شرّ الوسواس الخنّاس، فإن فساد الفتوى عظيم والسفتي على شفير الجحيم، وأطلب منك الدعاء في أوقات الخلوة ومظان الإستجابة. والله ولي الإجابة.

٣-إجازة حديثيّة للميرزا أبو الحسن:

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) صاحب «كشف الغطاء».

<sup>(</sup>٢) لعلّ الصحيح «الشريفة» والتذكير رعاية للسجع.

# صورة ماكتبته بأمر الوالد العلّامة أيّده الله تعالى إجازة لبعض الأصدقاء: بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الواحد المتعال، الفرد الذي لم يزل ولا ينزال، أحمده على نعمه المسلسلة المتواترة، وأشكره على منئه المستفيضة المتظافرة، والصلاة على المبعوث على القوي والضعيف والمرسل إلى الوضيع والشريف، الكافي لتهذيب من لا يحضره الفقيه، والوافي لهداية اللبيب النبيه، وآله الأطهار الذين هم وسائل الأخطار وبحار أنوار الجبّار، سيّما النبأ العظيم والصراط المستقيم المائز بين الصحيح والسقيم، ولعنة الله على أعدائهم رجال الغواية وضعاف الدراية، لا زالت أخبارهم مقطوعة وآثارهم عن متن الأرض موضوعة.

وبعد: فإنّ أولى ما يشدّ له الرحال، وأحرى ما تعاطيه أيدي الرجال، ويحلّ له الحلّ والترحال على كلّ حال، وتُصرف فيه الهمم وتُجمع عليه الكلم، هو السعي في ضبط الآثار النبويّة وحفظ الأخبار المصطفويّة، وأخذها من مشكاة الهدى وسراج التُقى بالرجوع إلى أهل بيت العصمة وأنوار الدجى، فإنّها المرقاة إلى مدارج العلى، وناهيك به مراماً لأولى النهى.

فإن الله \_وله الحمد \_قد تفضّل على الأنام إذ بين لهم الحلال والحرام وعرّفهم معالم الإسلام، فبعث نبيّه هادياً من الضلالة ونوراً من غياهب الجهالة، فلم يقصر في إعلاء أعلام الدين وصدق بتبليغ الشرع المبين، حتى إذا قرب لقاء ربّه والوفاء بعهده أقام للناس عَلَماً ناصحاً وسبيلاً واضحاً لا يضلّ من سلكه ولا يخاف عليه الهلكة، وحتّ على متابعة الكتاب والعترة الطاهرة والسنة الظاهرة الزاهرة، وضبطها عن الإنطماس وحفظها عن الإندراس، فقال عليه على أمتي

أربعين حديثاً بعثه الله فقيهاً عالماً ».

ومن ذلك ما ترى من غاية حرص العلماء الصالحين والأنقياء السابقين رضوان الله عليهم أجمعين على الضبط والتصنيف والحفظ والتأليف، حتّى ملأوا الآفاق من سنا نوره المتآلق فأضاء في ديجور الجهالة بضيائه المشرق، وأكثروا من النقد والانتخاب وميّزوا بين القشر واللباب وفرّقوا بين الماء والسراب، إلى أن ضبطوا الأخبار في الكتب المتقنة والزبر المحكمة.

ثمّ لما كان اتصال السند إلى أهل العصمة أمراً مطلوباً وفوزاً محبوباً، جرى دأبهم في نقل تلك الأخبار من الإستجازة من المشايخ الأبرار طلباً لهذه المنقبة الجليلة والمرتبة الحميلة.

وممّن استجازني طلباً لهذا المحلّ العظيم والمقام الكريم ولدنا المكرّم المعظّم الفاضل المفخّم، شمس فلك العلم والكمال وقطب كرة الفضل والافضال، فارس ميدان العلم والأدب ومنبع بحار الفهم والأرب، بدر سماء التحقيق ونجم بروج التدقيق، الذي لم يزل في طلب العلم والكمال مفترساً باعه، ناصباً ذراعه وباذلاً جهده، وصارفاً جدّه، وبالغاً حدّه وساخياً كدّه، كادحاً نفسه، شاغلاً حسّه، لازماً بيته، شاعلاً زيته، مشمراً ذيله، طالباً نيله، ساهراً ليله، صابراً على ضيقه، قانعاً بدقيقه، مستوحشاً من رفيقه، لازماً بصديقه، راجياً لتوفيقه، هارباً من وطنه، راضياً بمحنه، غريباً في زمنه، حتى استضاء بنور غرّته الأبهج وخاض من أعماق بحاره اللجج، فاستخرج من لثاليه درره ومن دراريه غرره، وسبح في تساره مبتهجاً بمناره منتهجاً لآثاره مجتنياً من أثماره، حتى فاق الأماثل والأقران وزهى على أفاضل الزمان، وفاز من أقداحه بالععلى والرقيب وحاز من فضائله

أفضل النصيب، فصار بحمد الله شديد النظر، سديد الفكر، طويل الباع، بسيط الذراع، حريص القلب على جلب الفضائل، كثير الشوق إلى إدراك النوائل، فهو الحبر الذكي الأمعي البحر الموّاج الزاخر الرجراج المتلاطم الأمواج، صاحب القريحة الوقّادة والنقيبة النقّادة والذهن السليم والفهم المستقيم، الصابر على نوائب الزمن والمؤمّن على الخفاء والعلن، ولدنا الميرزا أبوالحسن، لازال محفوظاً من حوادث الزمان وموفّقاً لما يرضى الملك المنّان، فإنّه من حيً استحبوا طلب العلوم الشرعيّة ولم يخوضوا بحاره في استخراج جواهره

المضيئة، ولكنّه قد ركب هذا الصعب الكؤود، فحاز قصب السبق في ميدانه وصار فخّار أهله وإخوانه، وفاق على أماثله وأقرانه، ويحقّ لهم أن يباهوا به القبائل ويفاخروا بفضله أهل الفضائل، فإنّه ممّن عَلىٰ جَدُّه، فاستعلى به أبوه وجدّه، لازال موقّقاً لتحصيل الكمال ومشوّقاً إلى نِعَم لا تزال. فلمّا رأيته أهلاً لهذه المرتبة الجليلة والمنقبة الجميلة أجزت له أن يروي عنّي جميع ما صحّت لي روايته ... إلى آخره ممّا مضى في إجازة السيّد محسن سلّمه

الله تعالى.

نبذة من تاريخ حياة السيّد محمّد حسين الشهر ستاني .......... ١٩

## أساتيده:

١ والده السيّد محمّدعلي الشهرستاني سبط السيّد محمّدمهدي الشهرستاني
 الكبير (أحد المهادي الأربعة).

٢ ـ الشيخ محمّد حسين الأردكاني الحائري المعروف بالفاضل الأردكاني.

٣-السيّد محمّد تقى الشهر ستاني عمّ السيّد المترجَم له.

٤ ــالميرزامحمّدباقر اليزدي.

٥ \_الميرزا غلام الهروي الحائري.

٦ ـ السيّد على نقى الطباطبائي.

٧ \_ الشيخ زين العابدين المازندراني.

#### تلامذته

منهم:

١ ـ ولده السيّد محمّدعلي الشهر ستاني.

٢ ـ ولده الميرزا جعفر الشهر ستاني الذي كان معروفاً في الإستخارة.

٣ ـ ولده السيّد زين العابدين الشهرستاني جدّ سماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد جواد الشهرستاني وسماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد على الشهرستاني ـ دام بقاهما \_.

- ٤ ـ ابن عمّه وأخو زوجته السيّد آقا علىّ المرعشي الشهرستاني.
  - ٥ \_ ابن عمّه السيّد على أصغر الشهر ستاني.

٦ ـ الشيخ عبدالهادي المازندراني والد خطيب المنبر الحسيني الشيخ مهدي المازندراني.

٧\_الشيخ غلام حسين المرندي الحائري.

٨\_السيّدمحمّد العصّار اللواساني.

٩ \_ السيّد محمّد حسين الأسلميّ اليزدي.

١٠ \_الشيخ جعفر الحائري.

١١ ـ الشيخ غلام علي المرندي.

١٢ ـ الشيخ محمّد حسن الجناجي القاطعي.

١٣ ـ السيّد الأمير علي المدرّس اليزدي.

١٤ ـ السيّد أبوالحسن الكشميري.

١٥ \_الميرزا محمّد الهندي.

١٦ ـ الشيخ أحمد التبريزي الحائري. ١٧ ـ السيّد محمود المرعشي والد السيّد شهابالدين المرعشي النجفي.

١٨ \_الشيخ علي البحراني.

١٩ ـ الشيخ على البفروئي اليزدي.

٢٠ \_السيّد هبة الدين الشهر ستاني.

٢١ ـ السيّد على البغدادي.

٢٢ \_الشيخ موسى بن جعفر الكرمانشاهي وهو الذي استنسخ هـذا الكـتاب

(تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام ﷺ).

٢٣ ـ الشيخ على بن غلام على البهبهاني الأرگاني.

٢٤ \_ الشيخ مهدي بن غلام على البهبهاني الأركاني الذي استنسخ هذا الكتاب (تحقيق أدلة الأحكام)، وهو جد والدي الشيخ محمود الأركاني البهبهاني \_ \_ قدّس , سرّه \_ . .

٢٥ ـ الشيخ حسين بن غلام على البهبهاني الأركاني.

٢٥ ـ الشيخ تقيّ بن غلام علي البهبهاني الأركاني.

٥٢ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام لللَّهِ

## مؤلّفاته:

للسيّد الشهرستاني أكثر من ثمانين مؤلَّفاً بالعربيّة والفارسيّة نظماً ونـثراً فـي مختلف العلوم والمعارف، وإليك ما اطلعنا على اسمه منها:

- \* آيات بيّنات. فارسي في ردّ الطبيعيين، أتمّه سنة ١٢٩٩ وطبع بطهران.
  - \* الآيات المحكمات في دفع الشبهات. طبع بالنجف سنة ١٣٧٨.
    - \* إثبات خاتميّة النبوة بالرسول الأعظم على الله
      - \* الإجازات.
      - \* الإجتهاد والتقليد. رسالة.
        - \* الإستخارات.
    - \* الإستصحاب. أتمّه في يوم الأحد ١٦ محرم سنة ١٢٨٥.
      - \*اصطلاحات الجفر.
- \* أصل الأُصول في تلخيص الفصول. بلغ فيه إلى مبحث الخاص والعام.
  - \* البريدوتحديده.رسالة.
    - \* التاريخ.
- ⇒ تحقيق أدلة الأحكام عند غياب الإمام ﷺ. في أصول الفقه، أتمّه في يوم
   الأربعاء ٣٣ ربيع المولودسنة ١٢٨٢ وهو ابن سبع وعشرين سنة.
  - \* تذكرة النفس. في المناجاة والمراقبات.

نبذة من تاريخ حياة السيّد محمّدحسين الشهرستاني ......... ٣٥

- ترياق فاروق. فارسي في الرد على الشيخيّة، أتمّه سنة ١٣٠١ وطبع في إيران.
  - \* تسهيل المشاكل. في النحو.
    - \* تقويم الكواكب.
- تلويح الاشارة في تلخيص شرح الزيارة. تلخيص شرح الزيارة الجامعة
   للشيخ أحمد الأحسائي.
- \* تنبيه الأنام في مفاسد إرشاد العوام. ردّ على الشيخيّة وتمّ في ١٩ صفر سنة ١٢٩٣. طبع بالهند وتبريز.
  - \* الجدول. في التفأُّل ومعرفة أوائل الشهور.
  - \* جنّة النعيم والصراط المستقيم. في الإمامة.
- وقد حقّقه سماحة السيّد حسين هادي الموسوي دام عرّه ـ وطبع في مركز إحياء التراث الشقافي والديني، التابع للعتبة المقدّسة الحسينيّة -صلوات الله عليه ـ.
- الحجّة البالغة والنعمة السابغة. فارسي في إثبات وجود الحجّة المنتظر عجّل الله فرجه الشريف. ألفه سنة ١٣٨١ وطبع سنة ١٣٠٧.
  - \* حفظ الكتاب الشريف عن القول بالتحريف. ردّ على المحدّث النوري.
    - \* خوان نعمت. منظومة فارسيّة ، طبعت في طهران سنة ١٣٥١ ش.
      - \* الدرّ النضيد في نكاح الإماء والعبيد.
        - \* الدراية والرجال. رسالة.
- \* دمع العين على خصائص الحسين الله . ترجمة لكتاب الخصائص الحسينيّة

٥٤ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام النَّلْة

للتستري، طبع في بمباي سنة ١٣١٣.

- \* الردّ على نصيحة الشيعة.
  - \* زوائد الفوائد.
- \*سبيل الرشاد في شرح نجاة العباد. فارسي خرج منه إلى مبحث التيمم.
- سرّ مكنون. رسالة فارسيّة في السيمياء والريمياء، أتمّها في شهر رجبسنة
   ١٢٨٧ وأدرجها في مجموعته «زوائد الفوائد».
  - \* شرح الأربعين حديثاً.
  - \* شرح الحديد في الكيمياء الجديد. مطبوع.
    - # شرح شواهد مغنى اللبيب.
    - # الشرع المبين برأى المتن المتين.
  - \* شوارع الأعلام في شرح شرائع الاسلام. خرج منه إلى كتاب الحج.
    - وكان آخر تصانيفه، فلمّا بلغ إلى كتاب الحجّ لبّي دعوة ربّه.
- #الصحيفة الحسينيّة. أتمّه في ٢٧ شهر رمضان سنة ١٣٠٣، وطبع في إيران
  - سنة ١٣٠٦.
  - # الصغرى في المنطق. فارسى.
    - \* الصيغ المشكلة.
    - \* الطريق. رسالة في الرمل.
  - \* طريق النجاة. فارسى في ردّ النصاري.
  - \* عسل مصفّى. منظومة فارسية ، طبعت في طهران سنة ١٣٥١ ش.

\* العناصر المتين (١) في شرح معضلات القوانين. شرح بعض «قوانين الأُصول» في مجلّد وتمّ سنة ١٢٧٧.

- \* غاية التقريب. أرجوزة تذكر بعنوان «مهذّب التهذيب».
- \* غاية المسؤول ونهاية المأمول في علم الأُصول. ألَّفه سنة ١٢٨١ وهو ابن ستّ وعشرين سنة، وطبع في إيران سنة ١٣٠٨. وكان قد ألَّفه قبل كتاب تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام إلله، بسنة.
  - \* الغديرية. قصيدة في وصف يوم الغدير وقضيته.
    - \* الفرائد. في النحو.
      - \* فرائد الفوائد.
      - \* القرعة. رسالة.
    - \* القضاء المانع عن الأداء.
    - \*كشف الحجاب في علم الحساب.
    - \* الكوكب الدرّى. فارسى في التقويم.
    - \* اللآلي. في متفرّقات الفقه والأُصول.
      - \* لبّ اللباب في الحساب.
  - \* لباب الإجتهاد. بحث في الإجتهاد من الجانب الأصولي.
- \* اللباب في الأسطر لاب. رسالة فارسية أتتها يوم الأحد عاشر ذي القعدة سنة ١٢٨٣ وأدرجها في مجموعته «زوائد الفوائد».

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل والظاهر: العنصر المتين، وقد جاء في زوائد الفوائد «العناصر».

- \* لباس المصلّي. رسالة أتمّها في شعبان سنة ١٢٨٣ وأدرجها في مجموعته «زوائد الفوائد».
- المراصد في رد الفوائد. والأصل «الفوائد الحكميّة» للشيخ أحمد الأحسائي.
  - \* المشارع. متن فقهي بلغ فيه إلى كتاب الضمان.
    - \* الموائد في المتفرّقات من الفوائد.
- مواقع النجوم. في الهيئة. كذا في نقباء البشر، وفي الذريعة عدّه من كتب السيّدمحمّدعلى الشهرستاني.
  - \* المهجة في حاشية البهجة. والأصل «البهجة المرضيّة» للسيوطي.
- \* مهذّب التهذيب. أرجوزة نظم بها تهذيب المنطق في الكاظميّة سنة ١٢٨٣.
   أدرجت في مجموعة «زوائد الفوائد».
  - \* نان و دوغ. منظومة فارسية طبعت ببغداد، ثمّ في طهران سنة ١٣٥١ ش.
    - \* نسب المرعشيّين وتراجم أسلافه (١).
    - \* النور المبين في أحكام الدين. رسالة عمليّة طبعت سنة ١٣١٢.
- النور المبين في أصول الدين. فارسي ألفه في أسبوعين سنة ١٢٨١، طبع
   سنة ١٣٠٨.
- \* هداية المستمد (المسترشد) في شرح كفاية المقتصد. خرج منه إلى آخر
   مبحث التيمم.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

#### وفاته:

توفّي بكربلاء ليلة الخميس ثالث شهر شوال سنة ١٣١٥ وكان مشتغلاً بتصنيف كتاب «شوارع الأعلام في شرح شرائع الإسلام» فلمّا بلغ إلى كتاب الحجّ لَبّىٰ دعوة ربّه العظيم ووَفَدَ على الله الكريم، وحمه الله وكتب ولده السيّدمحمّدعلي الشهرستاني: «لمّا وَصَل قلمه الشريف إلى هنا وقد كان يوم الثامن والعشرين من شهر شعبان ١٣١٥ عَرَضه ذاتُ الجَنْب وامتدّ مَرَضُه إلى ليلة الشالث من شوّال وتوفّى فيها.

أرَّخ وفاته الشيخُ السماويّ:

والعَلَويُّ المرعشيِّ إِسنَ عليِّ محمد الحسين ذو الفضل الجليِّ مَضَىٰ وفي جَنْب الحسين رُمسا أَرِّخْ: «يَقُوقُ مَضْجَعاً مُقَدَّسا» وأرَّخ وفاته أيضاً الخطيب السيّد جواد الهندي بقوله:

مـحمدُ الحسين يَـوْمَ مَـوْتِه حَلَّ مِنَ الْفِوْدَوْسِ أَعْلَىٰ مُوتَقَىٰ إِن الْفِوْدَوْسِ أَعْلَىٰ مُوتَقَىٰ إِن صَارَ عَنْ دَارِ الفناءِ رَاحِلاً فَإِنَّ في الأُخْرِىٰ لَـهُ دَارُ الْبَغْا وَمُـدْ فَصَىٰ أَبُـوعَلَيُّ أَرْخُوا (إِنْـطَمَسَتْ وَاللهِ أَعْلامُ التُـقَىٰ)

(1710)

#### كتب عنه:

«أحوالات الميرزا حسين الشهرستاني»، للسيّد عبدالرضا الشهرستاني، مخطوط.

## مصادر الترجمة:

الأعلام للزركلي: ٢٠٥٦، أعيان الشيعة: ٢٣٢/٩، تراث كربلاء: ١٤٢ و ٢٨٦، ريحانة الأدب: ٢٧٢/٣، الكنى والألقاب: ٣٧٦/٢، المآشر والآشار: ٢٤٢، مُصفّى المقال: ١٥٦، معجم المؤلفين: ٢٧٦/٩، معجم المؤلفين العراقيين: ١٥٣٣، مكارم الآثار: ٥/٥٣٦، نقباء البشر: ٢٧٦، زوائد الفوائد: ٢٥.

# لقاء السيّد محمّدحسين الشهرستاني وأستاذه الفاضل الأردكاني مع ناصرالدين شاه القاجار في رحلته إلى العراق

يذكر الميرزا محمد حسين الشهرستاني قصة سفر ناصرالدين شاه القاجار إلى العراق لزيارة الإمام أميرالمؤمنين على وأولاده وصلوات الله عليهم وذهاب أعاظم العلماء لاستقبال الملك القاجاري ومنهم السيد الشهرستاني وأستاذه الفاضل الأردكاني في مجموعته المسمّاة بزوائد الفوائد وهذا نصة:

من حوادت السنة السابعة والثمانين بعد المائتين والألف: أنّ السلطان العادل ابن السلطان بن السلطان بن السلطان ناصرالدين شاه بن محمدشاه بن عبّاس ميرزا بن فتحعلي شاه القاجار، عزم على زيارة الغريب المظلوم خامس أصحاب العباء أبي عبدالله على فاستأذن السلطان بن السلطان بن السلطان عبدالعزيز خان بن محمود خان في ذلك فأذن له، فشد الرحال وجمع الخيل والرجال واشتغل بالترحال إلى أن ورد بلدة كرمانشاه، فاستقبله أهلها شاكين من واليهم عمادالدولة على قلي ميرزا بن محمدعلي ميرزا بن فتحعلي شاه، فوعدهم العزل بعد منصر فه من الزيارة.

ثمّ إنّه ترك شطراً من أسباب السلطنة هناك كالعساكر وجنود الغضب والطواب

وأمثالها، وقصد الزيارة في يسير من العسكر وكثير من الحرم والخدم وخطير من أسباب التجمّل وأركان الدولة من الوزير والدبير وغيرهما، واستقبله من جانب السلطان عبدالعزيز خان والي بغداد مدحت باشا وكامل باشا إلى الحدّ المشترك خانقين، فأوردوه بغداد ونصبوا للعسكر جسراً في آخر بغداد القديم وأنزلوه في قصر منيع بديع قد عمروه له مكرَّماً معظماً، وعيّنوا له مركب الدخان لعبوره من الشط، وسيّروه به إلى المدائن لزيارة سلمان [الفارسي بالمدائن] مرّتين.

ويقال: إنّه لمّا نظر إلى الايوان سأل من حَضَرَهُ من الأركان: هل أنا أعدل أو أنوشروان؟ فقالوا: بل أنت أيّها السلطان. فقال: إنّي أعلم أنّكم تقولون ذلك بأفواهكم، ولكنّ الحق هو ما جرى على ألسنتكم، لأن كسرى قد كان له وزير وهو بو ذرجمهر الحكيم وأركان دولته كلّهم حكماء أدباء طالبون لصلاح الرعية فلهذا اشتهر بالعدالة، وأمّا أنا فليس عندي من الخدام إلّا ظالم أو ظلام ومن لا يعتقد بحشر ولا قيام، صوفي أو ملحد أو نمّام أو مشتغل بشرب الخمر ولعب الخمام، ومع ذلك قد اشتهرت بالعدل والإنصاف، فأنا أعدل وأعدل.

ثم إنّه خرج من بغداد إلى كربلاء حتّى نزل المسيّب في يوم الثلاثاء خامس شهر الصيام، فاستقبلته إلى المسيّب جماعة من العلماء والخدّام، منهم: السيّد السند حجّة الإسلام الحاج ميرزا على نقي الطباطبائي، والشيخ الفريد الشيخ زين العابدين المازندراني، والشيخ الصفي الشيخ محمّدرضا النجفي، والسيّد السند الميرزا صالح الشهرستاني، وجمع من الطلّاب والسادات في قرب الأربعين، والسيّد حسين آل رضوي كليدار العبّاس، وكنت في جملتهم بأمر الوالد العرّامة أعلى الله مقامه.

فخرجنا يوم الثلاثاء بعد الظهر ونزلنا المسيّب بعد ساعتين من ليلة الأربىعاء، وهي ليلة مغتمّة ماطرة مبلولة، وإذا بخيمة عظيمة قد نصبت بأمر الميرزا صالح المذكور، فنزلنا واسترحنا ساعة.

ثمّ تفكّر القوم في أنّه كيف يصل خبرهم إلى الشاه مع هذا الزحام والاغتشاش بحيث لا يعرف الولد أمّه، فخرجت أنا وبعض الأصدقاء إلى قريب الشبط وإذا بسواد مقبل، فقلنا: من أنت؟ قال: رجل من الفرّاشين. فقلنا: هل لك أن توصل خطاً إلى الأردو(١١) من جناب حبجّة الإسلام إلى ابن عبمّته جناب السيّد محمدصادق وهو يومئذٍ قد جاء مع الشاه ومخيّمه بقرب خيمة أمّ السلطان ويصلك منه الجوائز؟ فقال: حُبّاً وكرامة.

فأتينا به إلى الخيمة، فكتبوا إليه خطاً: إنّا قد قدمنا مستقبلين فأوصل الخبر إلى الشاه.

فكتب في الجواب: مكانكم حتّى الصباح فسيأتي الخبر إن شاء الله.

ولمّا طلعت الشمس أرسل أولاده وجماعةً من أصحابه مع الخيل والخدم، فركبنا وعبرنا الجسر وسرنا حتّى وردنا المعسكر، وإذا بخيام مُنتشرةٍ في البيداء في زينة وأساس، وبينها مخيّم السلطان في غاية العظمة.

فنزلنا عند السيّد المعظم، فأرسل الخبر إلى النديم المقرّب عضدالملك على رضا خان، فاستأذن لنا على الشاه، فأتينا ونزلنا أوّلاً في خيمة النديم، فجعل ينتخب واحداً واحداً لتشريف الحضور حتّى اختار من الجماعة اثني عشر، فلمّا قاموا وقربوا من باب السلطان هجموا ودخلوا بأجمعهم، وكلّما منعهم

<sup>(</sup>١) مخيّمات المسافرين النازلين في الصحراء.

## الخدم لم يمتنعوا.

فلمّا رفع الستر ودخلنا صحن المخيّم قام السلطان من مسنده إجلالاً للعلماء وبقي قائماً حتّى جلسنا بأجمعنا، فرحّب بالجماعة وسأل عن واحد واحد في بشاشته وطلق [وجهه]، ثمّ سأل عن أشياء غير مفيدة استيناساً، كالمسافة بين المسيّب وكربلاء وبينها وبين النجف، وشكى عن بُعد المنزل، ثمّ أذن لنا في الإنصراف، فلمّا قام القوم قام على قدميه وقال: إنّي لا أرضى منكم بهذه المرّة بل ينبغي أن تسيروا إليّ في كربلاء سيراً بعدسير.

فلمّا انصرفنا من عنده رجعنا إلى كربلاء في ليلة الخميس، وورد الشاه يـوم الخميس السابع من شهر الصوم قريباً من المغرب، فتحوّل عند باب الصحن وزار وانصرف إلى معسكره وهو في قرب باب النجف في البردية، فصار في كلّ يوم وليلة يزور مرّة ما بين الزوال والمغرب، يخلون له الصحن والحرم فيزور هـو وحرمه الحرمين ويرجعون إلى منازلهم، فيؤذن للناس في باقي الأوقات.

ثمّ إنّ في يوم السبت طلب العلماء إلى المعسكر، فسار إليه جـناب المـيرزا علي نقي والفاضل المحقّق الأستاد الأردكاني وجمع آخر في عدد يسير، فأكرمهم غاية الإكرام.

ثمّ إنّه مضى إلى النجف الأشرف في يوم الثلاثاء ثاني عشر الصوم وورد النجف في يوم الخميس الرابع عشر، وعامل مع علماء تلك البلدة كما عامل مع عــلماء كربلاء وتحوّل هناك عند باب السور ومضى إلى الزيارة وعاد إلى معسكره وهو في وادي السلام قريباً من جانب البحر.

ثمّ إنّه أمر بفتح الخزينة ، ففتحت ونظر في أموالها وما أعدّ فيها من الجواهـر

نبذة من تاريخ حياة السيّد محمّدحسين الشهرستاني ......... ٦٣

والحلى، فأمر بضبطها في الديوان حفظاً من حوادث الزمان.

ثمَّ أنعم على العلماء والخدّام والفقراء والأيتام أموالاً جزيلة وعطايا جميلة.

ولمّا أراد الوداع أمر بإحضار السيّد الجليل والمحقّق النبيل ذي الخلق الحسن جناب الميرزامحمدحسن الشيرازي، وهو لم يكن في جملة من استقبله من العلماء لشدّة تورّعه من مخالطة هولاء، فبعث إليه المشير مشيرالدولة محمدحسين خان، فأتى إلى منزله وجلس في الدهليز على التراب، ولم يكن بناؤه على إجابته حتّى ألحّوا عليه غاية الإلحاح، فأتى إليه في الحرم وتلقّاه عند قرب الرأس، فرحّب به وأكرمه وأمر أن يقرأ له آية السفر، وودّعه وانصرف خارجاً من النجف في اليوم التاسع عشر وورد كربلاء في يوم العشرين.

ولما أراد الانصراف في يوم الثالث والعشرين أمر باحضار جناب الفاضل الأردكاني أيده الله، فحَضَرَ في الحرم فأكرمه وأجلسه إلى جنبه وجعل يتكلم معه فيما حضره من المسائل، وأمره أن يقرأ آية السفر.

ثمّ خرج راجعاً بعد أن أمر بـالجوائـز والعـطايا للـعلماء والخـدّام والفـقراء والأيتام، وأرسل إلى جناب الفاضل المذكور ألفي دينار ليفرّقه على الفقراء.

ويقال: إنّه أرسل إلى جناب الميرزا بخاتم من ألماس، فلم يـقبل مـنه لأنّـه لم يقبل منهم ما التمسوه من الشفاعة في رفع العسكريّة عن البلاد الثلاثة، ووصل إلى الخدّام منه ومن حرمه أموال جزيلة وخلع فاخرة.

ثم إنه رجع إلى بغداد ووضع على الباشوات والعسكر خلعاً فاخرة وأمر لهم بالعطايا والمناصب الجليلة، وزار سرّ من رأى وهو بنفسه على مركب الدخان، والخدم حول الشط يسيرون حتى انتهى إلى خان النجار، فلم يتقدّم المركب لقلّة الماء، فنزل وركب الطريق إلى سامراء وضاق الأمر على عسكره هناك لقلّة ما هيّأوا من الزاد، حتّى تلف كثير من الأباعر والخيل، فلقد كان في المعسكر أكثر من خمسة آلاف بعير من الأباعر البخاتيّة لحمل الأثقال سوى الخيل والحمير والبغال، فبقي هناك يومين ورجع بعد أن خلع على الخدّام بخلع عظيمة.

فلمّا أتى كرمانشاه استقبلته أهلها، طالبين منه الوفاء بالعهد، فأمر بـإصلاح أمورهم، فصار الصلاح عند أركان الدولة على إيقاء عمادها وطرد أولاده، فانّهم كانوا هم المفسدين في الرعايا، وجعلوا عنده من ينظر في أمور الرعيّة حتّى لا يقدر الحاكم من الإنتقام منهم بما صدر عنهم من الشكاية.

ثمّ رجع إلى مركزه \_وهو طهران \_في حفظ الملك الديّان، والله المستعان.

# ترجمة السيّد محمّدحسين الشهرستاني بقلمه الشريف

## [ترجمة المؤلّف الذاتيّة]

## من كتاب زوائد الفوائد

وُلِدْتُ في بلدة كرمانشاهان لساعة مضت من ليلة الخميس خامس عشر شهر شوّال المكرّم من السنة السادسة والخمسين بعد المائتين والألف من الهجرة النبوية على هاجرها ألف ألف سلام وتحيّة.

ولمّا وصلتُ إلى حدّ التميز اشتغلت بقراءة القرآن العظيم وفرغت منه في زمان قليل، ثمّ قرأت شيئاً من الكتب الفارسية والعربية، ثمّ تشرّفنا في خلال ذلك بزيارة الإمام الثامن عليه صلوات الله وسلامه في خدمة الوالد العلّامة دام عُلائ. ولمّا رجعنا بعد سنة وكسر اشتغلت مرة أخرى، فحفظت الرسالة الصمدية (١). والمنظومة الألفيّة (٢).

(١) «الفوائد الصمدية» لبهاء الدين محمد بن الحسين العاملي المتوفى سنة ١٠٣٠.

 <sup>(</sup>٢) أرجوزة «الألفية \_الخلاصة في النحو» لجمال الدين ابن مالك الطائي الجياني المتوفّى
 سنة ٦٧٢.

ثمّ تشرّفنا بزيارة الإمام الشهيد في كربلاء ولي من العمر ثلاث عشرة سنة، فاشتغلت في هذه البلدة المباركة بالبحث والمذاكرة حتى قرأتُ النحو والبيان والمنطق وسائر المقدّمات في قريب من ثلاث سنين، وصنفتُ فيها رسائل كن: «الفوائد» و «المهجة» في النحو و «التسهيل» و «الصيغ المشكلة» في الصرف وشرح جملة من «شواهد أبيات المغني» وغير ذلك.

ثمّ اشتغلت بتنقيح أصول الفقه وحققت مباحثه برهةً من الزمان، وصنفت «حاشية القوانين» المسماة «بالعناص» في ست سنين تقريباً إلى أواسط مباحث التقليد، وكنت في خلال ذلك أباحث العلوم المتفرقة ،كالحكمة والكلام والحساب والهيئة والنجوم والهندسة وغيرها.

ثمّ اشتغلت عند الفراغ من السطوح بالمذاكرة والتدقيق، فصنّفت كتاب «غاية المسؤول في علم الأصول» و «تحقيق أدلّة الأحكام» في الأصول أيضاً.

ولمّا حصل الفراغ من المقدّمات شرعتُ في المقصود الأصلي، وهو علم الفقه الذي هو أساس الشرع الأطهر والمحصّل للغرض من خلق البشر، فصرفتُ العمر في تحقيق مباحثه سطحاً وخارجاً برهةً من الزمان، وألّفتُ فيه شطراً من المسائل بالإتقان، مثل «سبيل الرشاد» وخرج منه مباحث المياه و«هداية المستمد في شرح كفاية المقتصد» خرج منه باب الوضوء بالتمام والكمال وشيء من الغسل وفقنا الله لإتمامه، وحفظت القرآن الكريم في خلال ذلك. والحمد لله على نعمائه، ولمّا رأيتُ نفسي واقفة في هذا المضمار خطر بالبال: إنّك ممّن ينبغي له الإستقلال والبدار، ولا يجوز له التقليد بلا اختبار، ورأيت أن أعرض أمري على من أثق بدينه وأمانته وفهمه وفراسته وعلمه وديانته ممّن له اطلاعً على حقيقة

حالي، وليس يلاحظ أمور الدنيا ولا يبالي، فلم أر إلّا من طال اشتغالي عنده بالتحصيل وكثر تردّدي إليه بالغداة والأصيل، وهو الأستاد الفاضل الكامل قدوة أرباب التحقيق وزبدة أرباب التدقيق، قطب دائرة الكمال ومحور كرة الفضل والإفضال، صاحب المقامات الجليلة والأوصاف الجميلة، الحبر الوحيد والبحر الفريد والدرّ النضيد، سَمِيّ ثاني السِبْطَين المولى الأردكاني محمد حُسَيْن دام ظلّه الظليل وفضله الجليل (١١)، فكتبت إليه مخافة حياء الخطاب، ولأن يُظهر الواقع في الجواب ما معناه: إنّ الغرض الإختبار وليس في أحكام الله حياء ولا عار، فأسألك بالله أن تبيّن ما ظهر لك من حالي بلا تبجيل ليظهر لي مناط التكليف، فلا يكن الغرض المدح والتوصيف (١٢).

فكتب دام بقاه ما هذا لفظه لا معناه: «سيّدنا ومولانا، لَعَمْري إِنَّ التقليد عليك حرام، بل لحواسّك مع فضيلة العلم ملكة التقوى جائز لك أن تفتي برأيك للأنام وتقضي بينهم عند المشاجرة والخصام، متّع الله المؤمنين بطول بقاك ووفّقهم لانقياد فتواك (٣) وقضاياك، ولولا مخافة بعض الأشياء نشرتُ بعض ما في قلبي

سنة ١٣٠٢.

 <sup>(</sup>١) المولى محدّد حسين بن محدّد بن إسماعيل، الفاضل الأردكاني الحائري، من أجلّاء علماء عصره ومراجع وقنه، تخرّج عليه جمع كثير من أفاضل العلماء توفّي بكربلاء

<sup>(</sup>٢) قال المحقق العلامة السيّد عبدالستّار الحَسنني \_ أعلى الله مقامة \_: لم ترد كلمة «التوصيف» على وزن التفعيل في الفصيح، بل انها استعملت في عبارات المـتأخّرين، والفصيح كملمة «الـ صف».

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل، والظاهر: «فتاواك» أو «فتياك».

بالنسبة إليك من المدح والثناء، أسأل الله التوفيق والسداد والعصمة من الشرّ والفساد. حرّره الجاني بيمناه الداثرة إلى سلالة السادة الطاهرة». انتهى.

ولما وصل إليّ الكتاب شَكَرتُ الله تعالى على ما وفّقني بفضله وجوده وغاية إحسانه على عبده الذليل المسكين الذي هو أحقر الخلائق أجمعين.

ثمّ أردتُ مزيد التوضيح وشفّعته بعرض حالي على السيّد العلّامة الفهّامة الوالد الماجد صاحب التحقيقات الجليلة والتدقيقات الجميلة والتصنيفات الرائقة والتأليفات الفائقة التي منها «شرح التبصرة» خرج منه مجلّدان من الطهارة، ومنها «مسائل الدماء» ومنها «شرح كتاب الصوم» ومنها «نجوم الفرقان» ومنها «رسالة في زيارة عاشوراء» ومنها رسائل متفرّقة في الفقه والأصول، فكتب لي بيمناه، جعلني الله فداه، ما نصُّه لا فحواه:

# لِيْسِ حِاللهِ الْكِمْرَ الْكِيمَ

الحمد لله وكفي، والصلاة والسلام على حبيبه ونبيّه وخير خــلقه المــصطفى، ووصيّه المرتضى، و آلهما الأطهار الشُرفا.

وبعد: فقد سألني قرّةُ عيني ونور بصري وسُويدا ُ قلبي وفِلْذَةُ كبدي، مَنْ أرجو الله تعالى أن يَشُدَّ به عَضُدي ويُعَوِّيَ به أُودي ويُكثِرَ به عددي ويُعْيي به ذِكْري ويَجعلَه بارّاً بي في مماتي كما جعله كذلك في حياتي، وَلَدي وروحي التي بين جَنْبيّ، زاد الله في توفيقاته وتقواه، ومِن كُلّ المكاره والأسواء وَقاه، ورزقه في الدارين فوق ما يَتَمنَّاه، أن أذكر له بعض ما تَبَيَّن عندي وتَحَقَّقَ لَدَيّ في كيفية عمله

وحال تكاليفه، فها أنا إجابة لالتماسه أقول على وجه الإجمال، مخافة تركية المرء لنفسه، المنهيّ عنها في الكتاب والسنّة للأن الولد بعض الإنسان بل نَفْسُهُ بل أعزُّ وأَحَبُّ من نفسه، سيّما إذا كان متخلّقاً بأخلاق الله تعالى وموصوفاً بالصفات المحبوبة المرغوبة المندوب إليها وإن كانت الحاجة قد تدعو الإنسان إلى التركية فتكون راجحة:

إنّي أحمد ربّي المنعم - جلَّ وعَلا - وأشكرُ وُ حمداً لا يَقُوىٰ على إحصائه غيره، على هذه النعمة العظيمة التي قلّ من يفوز بها مِنْ خَلْقه، حيث أراني في حياتي قبل حلول مَنِيَّتي أنك - بفضله وكرمه ومنّه - قد ار تَقَيْتَ من حضيض التقليد إلى ذروة درجة الإجتهاد، وقُقْت أقرانك وأمثالك في الفضل والعلم والتقوى والسداد، وأسأله سبحانه مُبتهِلاً مُتضرًعاً مُصِرًا - غير مرة - أن يُديم لي هدذه النعمة ولا وأسأله سبحانه مُبتهِلاً مُتضرعاً مُصِرًا ويصرف عنك كلَّ شرَّ وضيْرٍ، ولا يشغلك يسلبني هذه المنّة، ويجمع لك كلَّ الخير ويصرف عنك كلَّ شرَّ وضيْرٍ، ولا يشغلك بشيء عن استفراغ وُسْمِك لاستنباط مسائل الحلال والحرام عن مداركها، ويدفع عنك كلَّ ما يمنعك عن بذل المجهود في استخراج شرائع الأحكام عن شوارِعها، فلا يهتك في المؤدن في فكر وحيرة في ما فلا يهتك من هموم هذه الدنيا الدنيّة، فإنّه حسبحانه حضامنٌ لأرزاق العباد، كافل أمورِهم، سيّما مَنِ اشتغل منهم لمنا يفوز به يوم المعاد من الإرشاد وإهداء العباد (١٠) وما يستحقون به الجنان والبُعد عن النيران.

وإتمام اللطف وإكماله ببيان الفَتاوي والحكومات وقطع الدعاويّ والخُصُومات وحفظ النظام، فلا يخلّ ولا يختلّ الغرض الأصليّ من خلق الأنام، فعليك

<sup>(</sup>١) الصحيح: وهداية العباد.

بالإهتمام بما أنت مُواظِبٌ عليه من البحث والتدريس والمطالعة والتأليف والتصنيف. ومِن أهمٌ ما أوصيك به أن تلازم التقوى والعبادة كما وُققت لذلك، وله الحمد والمنة، لاسيّما للقيام في الأسحار للتضرّع والإبتهال لدى حضرة الملك الففّار، واذكر والدّك العاصي المغفّل في أوقات الخَلوات ومنظان إجابة الدّعَوات، خصوصاً أدبار الصلوات، واقرأ على قبره بعد موته ودفنه بعض السُور والآيات، ولا تنشّ زيارتة سائر الأزمنة والأوقات، فتُزيلُ عنه الخوف والوحشة وتُدْخِلَهُ بإحسانك هذا وبرِّك إن شاء الله الجنّة. واشعَ كُلَّ الشغيِ في إبراء ذمّته من الديون سيّما حقوق الخلق، ولا أظنَّك تقدر عليها لكثر تها وخُلُو يَدِك عن حُطامِها الديون سيّما حقوق الرحمة فأرضيت أهلها بكلّ ما قَدَرْتَ.

ولا تُقُصر في صلة أرحامك يداً ولساناً وجاهاً ومالاً بكلّ ما استطعت، فإنّها مُحصّلة لفوائِد كثيرةٍ في الدنيا والآخرة، وراجع مهما أمكنك قواعد شيخنا العلامة آية الله(١) وما أوصى به في الخاتمة فخر المحققين(١) قدّس سرّهما، فاعمل بم على حسب الإمكان، ففيه سعادة النشأتين وجميعُ ما تشتهيه النّفس فيهما وتَقِرُ به المين.

ثمّ إنّي قد أجزتُ لك أن ترويَ عنّي جميعَ ما صَحَّت لي روايتُه و تَحَقَّقَ عندي

 <sup>(</sup>١) يريد: العلّامة الحسن بن يوسف بن المطهر الحلي المتوفى سنة ٧٢٦، وكتابه «قىواعد
 الأحكام» معروف في متناول أيدى العلماء والفقهاء.

<sup>(</sup>٢) ابن العلامة، محمد بن الحسن الحلي، فإن الوصية المدرجة في آخر القواعد مـوجَّهة إلى فخر الدين هذا، وهي وصية مختصرة شاملة، على طلاب العلم الرجوع إليها والعمل بما فيها لاحراز خير الدنيا والآخرة.

صحّتُه ممّا أجازني فيه المشايخ العظام والاساتيد الكرام \_رضوان الله عليهم أجمعين \_من كتب الأخبار المشهورة في هذه الأعصار كـ: «الكافي» و «الفقيه» و «التهذيب» و «الإستبصار» و «الوافي» و «الوسائل» و «بحار الأنوار» وغيرها من كتب الحديث والتفسير والأصولين والنحو والصرف واللغة والبيان وغيرها، فأروها عنّي عَمَّن تعلمه (١) من الأساتيد، وقد بيّنت لك سابقاً طرقي إلى أصحاب الكتب المذكورة.

والحمد لله أوّلاً وآخِراً وظاهراً وباطناً.

حَرَّره بيده الفانية، والدُّك العاصي الموسوي الحسيني الشهرستاني الحائري محمدعلي ابن المرحوم المغفور الأمير محمدحسين ابن المرحوم المغفور الأمير محمدعلي ابن المرحوم التبي الطاهر محمدعلي ابن المرحوم التبي الطاهر الأمير محمد للمحمد المرام من شهور السنة الأمير محمد الحرام من شهور السنة الثانية والثمانين بعد المائتين والألف (سنة ١٣٨٧)، حامداً ومصلياً ومستغفراً.

انتهى ماكتبه الوالد العلّامة \_دامَ عُلاهُ \_، وسأبيّنُ \_إن شاء الله \_الطرق المشار إليها في ما بعد.

واعلم: أنّ انتسابنا إلى حضرة الكاظم ﷺ إنما هـو مـن جـهة أنّ والدة الوالد الماجد زينب بنت الفاضل العلّامة المحقّق المدقّق جامع المعقول والمنقول الأمير محمّدمهدي الشهرستاني ـ أسكنه الله فراديس الجـنان(٢) \_، وهـو مـن أولاد

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

 <sup>(</sup>٢) السيّد الميرزا محمّدمهدي الحسيني الشهرستاني، من أجلاء عماء الحائر الحسيني، له
 مكانة مرموقة بين الأعلام من معاصريه، توفّي سنة ١٢١٦.

الكاظم الله ، وهو المنسوب إلى شهرستان قرية من قرى أصفهان ، ومن هنا انسبنا إليه أيضاً ، وإلا فنحن من طرف الآباء أولى بالانتساب إلى مازندران ومن طرف الأثم إلى بهبهان ، وذلك لأنَّ والدتي المرحومة بنت العلّامة الوحيد والحبر الفريد المرحوم المغفور الآقا أحمد ابن الفاضل البهيّ الآقامحمدعلي ابن أستاد الكلّ في الكلّ العلّامة الثاني الآقا أحمد ابن الفاضل البهيّ الاقامحمدعلي ابن أستاد الكلّ في وأمّها أخت الفاضل المحقّق المدقّق حاوي الفروع والأصول الشيخ محمدحسين صاحب «الفصول» . فيحقُّ لي أن أقول ولا فَخْرَ « أُولِئِكَ آبائي فَحِثْني بِمِثْلِهِم »(١). فلا يقال:

«لَإِنْ فَخَرْتَ بآبـاءٍ ذَوي شَـرَف. ۚ قُلْنَا صَدَقْتَ ولكنْ بِشْسَ ما وَلَدُوا» أسأل الله التوفيق للاهتداء بهداهم، وهو حسبى ونعم الوكيل.

<sup>(</sup>١) من مناقضات الفرزدق وجرير، والبيت:

# إجازة بَليغةٌ فاخِرَةٌ من الفاضل الأردكاني لتلميذه السيّد محمّد حسين الشهرستاني

صورة ما نَمَقَهُ الأستاد الفاضل والمحقق الكامل، قدوة أرباب التحقيق وعمدة أصحاب التدقيق، استادي ومن عليه في العلوم استنادي، سَمِيّ جدّي الشهيد، ثاني السبطين وعينُ الإنسان وإنسانُ العين، ومَنْ يَكِلُّ عن وصفه أقلامُ الثَقَلَين، المولى الأردكاني محمد حُسَيْن، حَباهُ اللهُ بما تَقِرُ به المَيْن ووقاهُ مِن كلِّ مَكروهٍ وشَيْنٍ، إجازةً لأقلِّ خَلْقِ الله العبد الأقلَّ الخاطيء الجاني جامع هذه الوريقات محمد حسين الموسوى الحسيني الشهرستاني:



الحمد لله ذي الفضل والعناية ، والصلاة والسلام على سيّد رسله محمّد و آله أكملٍ أُولِي الدراية ، الذين أحاديثُ فضلهم بَلَغَتْ إلى أقصى الغاية ، واتصلتْ بهم أسانيدُ صحاح الرواية .

وبعد: فقد مَنَّ اللهُ \_عزَّتْ آلاؤُه \_على السيّد السند، الحبر النحرير المعتمّد،

سلالة المصطفين وتقابة المُجْتَبِين، المُحْرِزِ في مِضمارِ العلم قصباتِ السّبق مِنَ الْبَيْن، والفائز في كلِّ كمالٍ بالعَيْن، الذي علا عُلاهُ القرقدين، وبهَرَ نورُ ذكائِهِ ضِياء النَيِّرِيْن، المُتَحَلِّي في الخصال والأفعال بالممدوح والزَيْن، والمُتَحَلِّي عن المذموم والشين، حضرة الميرزام حمَدحسين، لا زالت طَلابُعُ التوفيق عاكمة عليه ومحاسنُ الآيّام مُتصلةً لَدَيْه، فرزقه من العلم أفناناً ومن الفضل ألواناً، واعتاضَهُ عن التشمير في العلوم الشرعية وآدابه بالتحقيق والتدقيق في المعضلات من المسائل الأصولية والفرعية بغَوْصِ اللُجَج وتشقيقِ الشَعْرة في إيضاح الأدلَة والحجج، تَسَنَّمَ رببة الإجتهاد وتَمَلَّك زِمامَ التحقيق والتدقيق والإنتقاد، فَاتَقَد بناقد طَبْعِهِ المشكلاتِ فروعاً وأصولاً، وحَلَّل العويصات معقولاً ومنقولاً، فكم له من فرائد شريفةٍ وفوائد مُنيفةٍ تَلْتَذُّ باستماعها الآذانُ وتَنْشُطُ بملاحظتها الأذهانُ، ذلك فضلُ الله يُو تيه من يشاء والله ذوالفضل العظيم.

فَحَقَّ عليه أن يحمد الله تعالى على ما آتاه من المناقب الجميلة والمزايا الجليلة التي تقدّم بها على الأقران، وصار من جَهابِذَةِ الزمان وقرومِ الأوان الذين ينبغي أن يُنتَّى لهم الوسادة ويُذْعَنَ لهم بالفضل والإفادة ويُفَضَّلَ مدادُهم على دَمِ الشهادة.

ولمّا جَرَى العادة حديماً وحديثاً بالإجازة والإستجازة ، للفوز بالإنتظام في سلسلة الرواية ، والتيمّن ببركة الاتصال بالمشايخ الأجلّة ، استجازني رواية الآثار المرويّة عن كلّ معصوم عليهم أفضل الصلاة والسلام حمن الملك الحيّ القيّوم، ورامّ منّي أن أرتقي تلك الدرج وأنظم مع الدرّ السّبّج ، فلمّا لم أستطع على الكَشْحِ دونَ مأمولِه، ، ولم أجدْ بُدّاً مِن إسعافِ مسؤوله، أجزتُهُ حدام ظلّه حأن يرويَ عني

الأخبار والآنار المرويّة عن النبي والأئمة الأطهار عليهم أكملُ تحيّاتِ الملك الجبّار \_، المذكورة في كتب الشيعة الأبرار، لاسيّما الكتب الأربعة التي عليها المعوَّل والمدار في جميع الأعصار والأمصار، أعني «الكافي» و«الفقيه» و«الإستبصار».

عن شيخي وأستادي ومن عليه في العلوم استنادي ومن فيض تربيته طارفيً وتلادي، عتى المحقق المدقّق، المتقدّم على أفاضل عصر وبالفضل الباسق والفهم الثاقب الرائق، الأبرع الأورع، المهذّب الصفيّ الذكيّ الألمعيّ الأُخوَذيّ مولانا الآخوند ملامحمّد تقيّ الأردكاني، أعطاه الله من الرحمة فوق ما يذهب إليه الآمال والأماني.

عن شيخه الأجلّ الأكمل سيّد علماء الآفاق وملاذ الفرقة المحقّة على الإطلاق، الذي افتخر بوجوده الأيام واستظلّ بظلال جوده الخواصّ والعوام، من كانت سدّتهُ السنيّة مخيَّمَ أرباب الفضائل والفواضل، وعَنَبَتُهُ العَلِيّة مَحَطَّ رِحالِ الأماثل والأفاضل، صاحب المناقب والمفاخر ومجمع المحامد والمآثر، مولانا وسيّدنا جناب الحاج سيّد (١) محمّد باقر، قدّس الله نفسه الزكية وسَقىٰ بماء الرحمة تُربَّهَ السنيّة.

عن شيخه واستاده ومكلاذه وسِناده، الماء النجّاج والسراج الوهّاج، حجّةِ الله على العباد ومنارِهِ في البلاد، منبع الفضائل والفواضل وبحر العلوم الذي ليس له ساحل، أعظم العلماء شأناً وأعلاهم قدراً ومكاناً، صاحب الكرامات والمقامات ومعدن الإفاضات والإفادات، مركز دائرة الدرس والفتوى وقطب فلك الورع

(١) كذا في الأصل.

والتقوى، المولى الأَوْلَىٰ والمهذّب الصفيّ السيّد محمّدمهدي النجفي، أفاض الله عليه شآبيب الرحمة والرضوان ولسكنه أعلى غُرَفِ الجنان.

عن الشيخ العالم العلامة والحبر النحرير الفهامة، أستاد الأساتذة ومؤمّل التلامذة، بقيّة العلماء النُبلاء، نطاورة الفضلاء الأجلاء، المجدِّد لما انطمس من آثار القدماء، والمعيد لِمّا اندر ش من طريقة الفقهاء، مروّج المذهب الأنور في المائة الثانية عشر، البحر الزاخر والفقيه الماهر، شيخنا الربّاني الآقا محمّدباقر البههاني، شكر الله مساعيه ووفّي أجره على الجدّ في مراضيه.

بسنده المتصل إلى المعصومين، خير رواة أخبار السماوات والأرضين إلى ديّان يوم الدين، الذي كفاني مؤنة بسطه في المقام ذكره على نحو التفصيل في إجازات المشايخ العظام، ولذا طويناه على غُرّه و آثَرْ نا طَيَّهُ على نَشْره.

م. و قوصيه بما أوصيتُ به من ملازمة التقوى والاحتياط الذي هو النجاة غداً والمنجاة أبداً، وأسأله أن لا ينساني من الدعاءكما لا أنساه.

والمرجوّ من الله تعالى أن يُديمَ بقاه ويُسبِعَ عليه من النعم كلّما يتمنّاه، وأن يجعله ممّن يحفظ به حُجَجَه ببيّناته وينفي به الإلحاد والتحريف عن دينه وآياته، إنّه جوادٌ كريم وبعبادِه غفورٌ رؤفٌ رحيمٌ.

حرّره الجاني الفاني محمّد حسين الأردكاني بيمناه الوازرة الخاسرة في شهر شعبان المعظّم من سنة ١٢٨٧. انتهى.

أقول: ولا تحسبنّ ما قال إلّالِلُطْفِه وإلّا فإنّي دون ما يتخيّل.

## رثاء الشيخ مرتضى الأنصاري

ممّا قلتُه في تاريخ الشيخ الجليل والمولى النبيل، قدوة أرباب التحقيق وزبدة أصحاب التدقيق، صاحب التحقيقات الرشيقة والتدقيقات الأنيقة، مؤسّس قواعد الأُصول وممهِّدها ومرّوج أحكام الفروع ومسدِّدها، مُصنَّفٌ لم يُرَ مثلُهُ في الإتقان ومُؤَلِّفٌ لم يُعلم مثلُهُ في البيان، شمس فلك الزهد والتقي وقبطب أفق الصدق والصفا، الورع التقى النقى، أعلم علماء عصره وزمانه، الذي انتهى إليه رئاسة المذهب في أوانه، وأُقَرَّ له الفضلاءُ بالفقه والدين وأَلقي إليه العلماءُ أزمَّهَ التمكين، عَلَم الهدى الشيخ مرتضى الأنصاري التستري قدّس الله روحه الشريف وسـرّه اللطيف(١)، حيث توفّى ليلة السبت ثامن عشر شهر جمادي الثانية سنة إحدى وثمانين بعد المائتين والألف من الهجرة النبويّة ، ودفن عند بابالقبلة من الصحن المبارك في النجف الأشرف، وله من العمر سبعة وستون سنة، واجتمع عملي جنازته الشريفة جميع أهل المشهد الشريف إلّا من لم يتمكّن من عَجْز ونحوه، وأقيم له العزاء في جميع الآفاق من الربع المسكون إلّا بلداً لا يكون فيهِ اسْمُ من المذهب الحقّ، وأقيم له في بلد الحسين الله إلىٰ ستة أيّام كلّ يوم يقرب من ستة

<sup>(</sup>١) الشيخ مرتضى بن محمداً مين الأنصاري الدزفولي، أشهر فقهاء العصر ولا زال كتاباه «المكاسب» و«الرسائل» مداراً لدراسة الفقه والأصول في الحوزات العلمية، وهو معروف بالزهد والتقوى والتزام جانب الحيطة في العمل والقول. توفي سنة ١٢٨٨.

مجالس، وقال فيه الشعراء من القصائد والمراثي الجيّدة والفصيحة. وممّا جرى على لساني في هذا المقام لكونه بمنزلة الوالد الروحاني لي بل لجميع الأنام هذه الم ثبة:

كسفت وأثواك السماء تُمزَّقُ مات العمادُ فَلَيْتَ شَمِساً تُشْرِقُ والنحمُ فسي أفق الفنا يتعمَّقُ هو خيرُ من في المعضلات يحقُّقُ أيب ورويداً فالترفُّق أوفقُ عملم التمي لم يبق فيها روني فقلوبهم حتتى القيامة تُحرقُ كالبحر كادبها السفائنُ تُغرقُ كادتْ له السبعُ الشدادُ تشقَّقُ نورُ الهداية وجهُه بِل أَسْرِ قُ هـو بـاليتامي من أبيهم أشفَقُ أبوابُ برِّكَ ليس عنا تُغلقُ شملُ الهدى متشتِّتاً لا ينسقُ مِنْ بعده في جُنح ليلِ يَغْسِقُ علم الهدى في الخلد حميٌّ يُسرزقُ

والبدرُ عادَ إلى هلال قديمه من بعد موت العالم الفردِ الَّـذي يا من نَعىٰ فينا بموت جنابه هـــلانــعيتَ بــموته في بـلدة ال أحرقت أكباذ الأنام جميعهم أجريتَ في وَجَـناتهم عـينَ البكـا لو لا بقاءُ السبط سبط محمّد شمس الهدى بدرُ الدجي نجمُ العُلي كهفُ التُقيٰ بابُ الحوائج للوريٰ صبراً جميلاً خيرة الله الذي عَـجُلْ بطلعتك الشريفة إذ غَـدا المرتضى لشا مصضى وأقامنا بالواحد الفرد استعنتُ مؤرّخاً وقال الوالد العلّامة دام علاه: «تناثر النجوم» و«ظهر الفساد».

(1111)(۱۲۸۱)

وقلت أيضاً: «منوّر الجنة فتواه».

وقال أخوه الفاضل الشيخ منصور: «غدير سال ولادت فراغ سال وفات». وللشيخ المرحوم تأليفات رشيقة وتصنيفات دقيقة، مثل «الفرائد (۱۱» في الأصول يتضمن تحقيق القول في حجية الظنّ والأصول الشرعية من البراءة والإستصحاب والتعادل والتراجيح جَيِدٌ جداً، وله شرح على الشرائع و آخر على الإرشاد ورسالة في التقيّة وأخرى في العدالة وأخرى في نفي الضرر والضرار، وكتب رسائل أخرى في الفقه والأصول والرجال، وله كتاب «المتاجر» (۱۳) جَيِّدُ عَد أَ، وغير ها رحمة الله عليه.

<sup>(</sup>١) فرائد الأُصول، ويُعرف بـ: «الرسائل» أيضاً، من كتب الدراسة العليا في حوزاتنا العلمية.

<sup>(</sup>٢) يُعرف بد: «المكاسب» أيضاً.

,

# مقامات السيد محمدحسين الشهرستاني

أحببتُ في هذا المجال أن أُنشِأ يسيراً من المقال في وصفِ مَـن أَتـنيٰ عـليه فحولُ الرجال، وعلى الله المتعال تمامُ الإتّكال:

إنَّ ما يمكن لي أن أُصِفَه مِن مجمل الوصف أنَّه كان من العَباقِرة، قد جَمَع العلوم الفاخرة وحصل على الفنون الباهرة، فَبَلَغَ قِمَّةَ العلم والعمل ونال مر تبةً سامية لا يَعتريها خَلَل.

أفضل عصره على الإطلاق، موصوف بمكارم الأخلاق ومعروف بطيب الأعراق.

مقاماتُهُ العليَّة لا تُحصىٰ ومآثرُهُ السَّنيَّة لا يحصرها التتبُّعُ والإستقصاء.

لمّا قَرَّر أَتِي بِحُسن التقرير ولمّا ألَّف وصَنَّف جَمَعَ بين سهولة التحرير وقـوّة التعبير، فهو قليل النظير، قويًّ في التقرير، بديع التصنيف، أنيق التأليف، نِحريرٌ نَزرَ بَديلُه، وغِطريفٌ نَدُرَ مَتيلُه.

تتلمذ عند الأفاضل وانقطع إلى الفاضل(١١)، ثمّ أصبح لا يُفاضِله مُفاضِل.

فاستعظمه الأستاد وجعل ما قرّره من دروسه في دروسه من الدورة الشانية

<sup>(</sup>١) أي انقطع إلى الفاضل الأردكاني وصار من خواص تلامذته واستفاد منه.

مَحَلَّ الإستناد وموضع الإعتماد(١١)، وأجازه بالرواية والإجتهاد، إجازةً شــافية ومقالةً وافية عالية.

كان \_ رحمه الله \_ عالياً في الفهم والذكاء بالغاً في المجد والعظمة بما يملاً الفضاء، فارتفع صَيتُ فضله إلى عنان السماء، إلى أن كف استاذُه الفاضلُ الأردكاني لسانَه ومَنَعَ بَنانَه عن التصريح لتلميذه بالوصف والإطراء، فقال: «ولولا مخافة بعض الأشياء نشرتُ بعض ما في قلبي بالنسبة إليك من المدح والثناء» (٢).

ثمّ من بعد ذلك لم يمتلك إلّا أن يظهر بعض ما هنالك، فقال واصفاً له: «المحرز في مضمار العلم قصبات السبق من البين، والفائز في كلِّ كمالٍ بالعين، الذي عَلا عُلاهُ الفَرْقَدَيْن»<sup>(٣)</sup>.

فيحقّ لي الآن أن أقول: كيف يمكن وصف السيّدمحمد حُسَيْن؟! وما عسى أن أقول في وصف فقيه أثنى عليه الفحول، وقد ألقى الله \_ تعالى \_ بين يديه مقاليد التحقيق وجعل عنده مفاتح أبواب التدقيق، والفكر لديه صائباً يتهادئ عنده في طعّ الوادى وسلوك الطريق.

فأصبَح ذا مقامةٍ منيعةٍ فأفاد، ومقالةٍ بديعةٍ فأجاد.

<sup>(</sup>١) إشارة إلى أنّ الفاضل الأردكاني كان يستحسن كتاب غاية المسؤول وينظر فيه في الدورة الثانية من دروسه الأصوليّة. زوائد الفوائد ص١٤، وكان لا يبدء بالدرس إلّا بمعد حـضور السيّد الشهرستاني.

<sup>(</sup>٢) إجازة الفاضل الأردكاني للسيّد محمّدحسين الشهرستاني. زوائد الفوائد ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) زوائد الفوائد ص١٩٣.

معدن الفضل والتحصيل، ومستقرّ الفكر الأصيل، عن حجّة وأمارةٍ ودليل(١٠). ضَمَّ إلى قوّة الحفظ والإحاطة بالمعلومات ذوقاً باهراً وذهـناً نـاقداً قـاهراً، وفكراً نيّراً.

لم تكتحل عين العصر له بمثيل ولم يخطر بالبال له مِن بديل، فهو البحر بلا ساحل وكعبة الفواضل والفضائل ومنبع البراهين والدلائل، الهادي لأهل الإستبصار والكافي لذوي التهذيب والإرشاد والإنتصار ومرآة لعقول أصحاب سفينة النجاة التي تجرى في بحار الأنوار.

فَجَمَع المقامات وعَلا أعلى الدرجات ونال السعادات وحصل على الإيـمان المستقرّ، وماكلّ ذاك إلّا لأنّ في قلبه شيئاً مِن علم جعفر \_الإمام الصادق اللهِ ^Y). فَرَفَع الله قدره في دار السلام وأسكنه الفسيح من المُقام، بحقّ سيّدنا محمّد

وآله الغرّ الكرام.

<sup>(</sup>١) إستعارة عن المصطلحات الأصولية وإشارة إلى مسلكه الأصولي في الإستنباط.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله الله الله (وعَرَفَ شيئاً من قضايانا» وإلى الحكاية التي نقلها شيخنا الأستاذ الوحيد الخراساني في الدرس عن السيّد الخوني -قدّس سرّه - أنّ صاحب الجواهر نودي في حال النزع: «دَعُوه، فإنّ في قلبه شيئاً من علم جعفر بن محمد الله النزع.

#### السيّد جواد الشهر ستاني

لمّا تمّ الكلام في هذا المقام وأتممت المهمّ ممّا يُرام -بعون الله المهيمن العلّام في تَرْجَمَةٍ مختصرةٍ جامعةٍ لِلْمُقامات والمعاني في تاريخ آل السيّد محمّد حسين الشهرستاني، وأسر ته العلميّة والثقافيّة، التي هي أبرز الأسر الشهرستانيّة وعوائلها علماً وتراثاً وآثاراً، حيث إنّ أسرة السيّد محمّد حسين الشهرستاني وهم من السادة الحسينية ينتهي نسبهم الشريف إلى الحسين الأصغر إبن الإمام زين العابدين الحجّ إبن الإمام الشهيد الحسين بن علي الله ولكنّهم صاهروا الأسرة الشهرستانيّة الموسوية، ورأس هذه الأسرة السيّد محمّد مهدي الموسوي الشهرستاني المتوفّى ١٩٦٦ وهو أحد المهادي الأربعة، كما نقلنا ذلك عن كلام الأستذ عبدالستّار الحَسَني -أعلى الله مقامه -(١) وقد وضّحنا ذلك بالتفصيل في ما مرّ.

فآلُ السيّد محمّد حسين جَمَعوا بين الشَرَقَيْن، شرفِ النَسَبِ المبارك الحسيني أَباً والنَسَبِ المبارك الموسوي أُمَّا، فهم الشرفاء وأولاد الشرفاء، مع ما هم عليه من المقامات العلميّة والكمالات النفسانيّة.

<sup>(</sup>١) سَراة المُعقِبين من أبناء الأثمّة المعصومين المِثْثِينَا ص٥٥.

مضافاً إِلَى ائتِمَائِهِم إلى مشاهير الأعاظم كفَخْر الأوائل والأواخر الشيخ مسحمدباقر الوحسيد السهبهاني المستوقى ١٢٠٥ المدفون بكربلاء، وولده الآقامحمدعلى ونجله الآقا أحمد الكرمانشاهي.

وأيضاً أكمل المحققين صاحب هداية المسترشدين الشيخ محمّدتقي النجفي الرازي الأصفهاني، وأخوه عَلَمُ عِلْم الأُصُول صاحبُ الفُصول الشيخ محمّدحسين، وهما أُخُوالُ السيّد محمّدحسين الشهرستاني، وكان يُعبِّرُ عن صاحب الفصول بالخال في كتابه أَصل الأُصُول في تَلْخيص الفُصُول (١٠).

وكذلك يَنتَمي نَسَبُ هذه الأسرة المباركة الشهرستانيّة عن طريق الوحيد البهبهاني إلى المُحدِّثِ المُحقِّقِ المَرْضيّ العلامة محمّدتقي المجلسي، وابنه أكمل المُحدّثين ومَنارِ المحقّقين، وَتَدِ الْجِبالِ الرّواسيّ العلامة محمّدباقر المجلسي، فإنّ الوحيد البهبهاني يُعبِّرُ عن المجلسي الأوّل بِالْجَدَ، وعن المجلسي الشاني بالخال(٢٠).

إذن فالوحيد البهبهاني هو جَدُّ السيّد محمّد حسين الشهر ستاني من الأمَّ، والمجلسي الأوّل جَدُّ السيّد محمّد حسين من الأمَّ، فالمجلسي الأوّل جَدُّ السيّد محمّد حسين من طريق الأمَّهات.

نَسَبُ أَضاءَ عَمُوده في رِفْعَةٍ كالصُبْحِ فيه تَرَفُّعُ وضِياءُ وشمائِلُّ شَهِدَ العدوُّ بِفَصْٰلِها والفَصْٰلُ ما شَهِدَتْ بِهِ الأَعْداءُ فينبغى هنا أن أُشيرَ إلى جانبِ مختصرٍ من تَرْجَمَةِ رجلٍ من هـؤلاء السـادة

<sup>(</sup>١) مقدّمة جنّة النعيم ص١٥.

<sup>(</sup>٢) مقدّمة الرسائل الأصوليّة ص٣٦.

الْأَمْجاد وهو السيّد جواد، فأقولُ وبالله الثقة:

أبو هادي السيّد جواد ابن السيّد عبدالرضا ابن السيّد زين العابدين ابن السيّد محمّد حسين الحسيني الموسوي المرعشي الحائري الشهرستاني.

وُلد في كربلاء المقتّسة سنة ١٣٤٧ الهجريّة (سنة ١٣٣٣ الشمسيّة).

والدته هي السيّدة إبنةُ آية الله السيّد محمّد البحراني، من زوجته الأولى اللبنانيّة التي توفيّت في شبابها وخَلَّفَت إبناً وإبنة، وهما والدة السيّد جواد، وأخوها السيّد محمّدعلي البحراني مؤلّف كتاب خلفاء الرسول ﷺ، وكان من الفضلاء، وإخوانّهُ من الزوجة الثانية هما السيّد عمادالدين البحراني والسيّد علاء البحراني الذين البحراني والسيّد علاء البحراني الذين البحراني والسيّد علاء

ثمّ إنّ السيّد جواد نَشَأ وتَرَعْرَعَ في أحضان والده العلّامة المحقّق السيّد عبدالرضا، وأكمل الدروس المتوسّطة الآكاديميّة في كربلاء المقدّسة وهاجر إلى النجف الأشرف سنة ١٩٣٧ (١٩٩٧ الميلاديّة) بعد تسفير المعاودين.

ثمّ بَدَءَ بتحصيل العلوم الإسلاميّة والمعارف الدينيّة في جامعة النجف، وتَعَمَّمَ على يد زعيم الحوزة العلميّة أُستاذِ الفقهاء والمجتهدين آيةِ الله العظمى السيّد أبوالقاسم الخوئي قدّس الله نفسه ...

وكان والدُه السيّد عبدالرضا وكيلَ السيّد الخوئي في كربلاء والقائمَ بأموره.

٨٨ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام النَّيْلِا

### أساتيدُهُ في العراق

لقد أكمل السطوحَ المتوسّطة والعالية في حوزة النجف الأشرف وحضر عند الأساتيد المعروفين:

١ ــالشيخ محمّدتقي الجواهري.

٢ \_ السيّد عبد الصاحب الحكيم.

٣\_السيّد حسن المرتضوي الشاهرودي.

٤ \_الجعفري الأراكي.

٥ \_الشيخ إبراهيم الجنّاتي.

٦ ـ الجعفري الكاشمري.

#### هجرتُهُ إلى إيران ومشهد الرضا الله

إنَّ الظروف القاسية الحَرِجَة في العراق دَعَتْهُ إلى الهجرة إلى إيران.

فغادَر العراق سنة ١٣٥٦ الهجريّة ودخل إيران بعد تحمّل الصعوبات والمشاكل الكثيرة الشاقّة، فنزل في طهران وأقام بها لمدّة شهرين، ثمّ هاجر إلى مشهد المشرَّفة وجاوَرُ الإمام الثامن مولانا على بن موسى الرضا صلوات الله عليه.

فإنّ مدينة مشهد المقدّسة من البلاد التي انْتَشَرَ فيها وأقام بها الأكابرُ من الأسرة العلميّة الشهر ستانيّة.

منهم صاحبُ هذا الكتاب السيّدمحمدحسين الشهر ستاني ووالدُه العلّامة الفقيه السيّد محمّدعلي الشهر ستاني المتوفّى ١٢٨٧ حيث أقاما بها ما يَقْرُبُ من سنتين بعد أن غادرا كرمانشاه، وواحدٌ من أولاد السيّد محمّد حسين المسمّى بالسيّد الميرزا جعفر الشهرستاني المتوفّى ١٣٤٢ وكان مشهوراً بالإستخارة، توفّي في مدينة مشهد ودُفِنَ بقرب الإمام عليه السلام(١٠).

إنّ السيّد جواد الشهر ستاني أقام مدّةً بمدينة مشهد وحَضَرَ مجلسَ درسِ علماء البلد واشتغل بالتحصيل.

كما أنَّه قام هناك أيضاً بالوظائف الدينيَّة والنشاطات الثقافيَّة والإجتماعيَّة.

<sup>(</sup>١) مقدّمة جنّة النعيم ص٣١، زوائد الفوائد ص١٣.

٩٠ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام الْطِلْا

#### أساتيدُهُ في مشهد الرضائِ

 الشيخ الميرزا علي الفلسفي المتوفّى ١٤٢٦، كان من الفقهاء ومن كبار تلامذة السيّد الخوثي. وكان يُدرُّسُ آنـذاك كتاب المكاسب للشيخ الأعـظم الأنصاري، فحضر السيّد جواد مجلس درسه.

٢ ـ السيّد محمّد باقر الحُجَّة الطباطبائي آل صاحب الرياض المتوفّى ١٤٢٢
 كان عالماً زاهداً وفاضلاً مقبولاً.

ؤلد في كربلاء وهو من أحفاد السيّدعلي الطباطبائي صاحب رياض المسائل وولدِهِ السيّدمحمّدالمجاهد أستاذ الشيخ الأنصاري.

تتلمذ عند أساطين النجف الأشرف، منهم المحقّق الأصفهاني والآقا ضياء الدين العراقي والسيّد الخوئي. ثمّ انتقل إلى مشهد الرضا اللله وحضر درس الشيخ هاشم القزويني وقرَّرَه، وتتلمذ عند السيّد محمّد هادي الميلاني واختصّ به وكان مُمَّرًا عنده، مقبول الرأى لديه.

توقّي رحمه الله سنة ١٤٢٢ ودُفن في صحن الإمام الرضا اللهِ.

قَرَءَ السيّد جواد الشهر ستاني كتابَ رياض المسائل عليه ودَرَس عنده.

#### هجرتُه إلى قم

ثمّ إنّه هاجر إلى قمّ المقدّسة واشتغل بالفقه والأصول وحَضَر عند الأساطين والفُحول، وكان مُعظمُ استفادتِهِ من درس الفقيه المحقّق الشيخ حسين الوحيد الخراساني والفقيه المحقّق الشيخ جواد التبريزي واختصّ بهما.

#### أساتيدُهُ في قمّ المقدّسة

١ \_السيّد محمّد رضا الموسوي الكلبايكاني، وحضر درسه مدّة قليلة.

٢ \_الشيخ هاشم الآملي، وشارَكَ في درسه منذ زَمنٍ قليل.

٣\_الشيخ جواد التبريزي.

٤ - الشيخ حسين الوحيد الخراساني - دام ظلَّه الوارف -.

## زواجُهُ

إنّ سماحته صاهر المرجع الأعلى زعيم الحوزة العلميّة آية الله العظمى السيّد عليّ الحسيني السيستاني دام ظلّه وكان ممّن يُرجئ له المرجعيّة والزعامة بعد أستاذه السيّد الخوئي ـ قدّس الله نفسه ـ وكان مُمحَّضاً في العلم والتدريس والتحقيق والبحث والإفادة، منعزلاً عن سائر الأمور وفُضُولها، وكان مقبولاً لدى الكلّ، فأراد السيّد جواد شَرَفَ المصاهرة والإنتساب إلى هذا الفقيه العظيم، فطلب ذلك من والده السيّد عبد الرضا ـ قدّس سرّه - ووقع الزواج في سنة ١٣٩٦ ( ١٣٥٤ الشمسيّة).

### أولادُهُ وأصبهارُه

للسيّد جواد ولدُّ واحد وهو سماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد هادي الشهرستاني، وخمس بنات.

## وأمّا أصهاره فهم:

١ ــسماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد مجتبي الفقيه إيماني الأصفهاني.

٢ ــسماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد علي الموسوي الأردبيلي.

٣ ـ سماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد محمّد جواد الحيدري اليزدي.

٤ ـ سماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد على الخميني.

٥ ـسماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد حسين الروحاني.

#### مُمَثِّل المرجع الأعلى

إنّ أبا هادي لم يَسْتَجِزْ أحداً من الأعاظم إطلاقاً لأنّه لم يكن بصدد ذلك.

إِلَّا أَنَّهُ اشْتَجازَ من المرجع الأعلىٰ السيّد السيستاني \_أدام الله تـعالى ظـلّه \_ فَتَشَرَّفَ بإجازته المباركة والوكالة التامّة.

فإنّه لمّا رأى من نفسه القدرة على القيام بشؤون المرجعيّة والإستطاعة فسي عَوْن الزعامة قام بإنجازِ ما عَلِمَ أنّه تَكْليفُهُ وإتيانِ ما هو وَظيفتُهُ، فجاءَ في ساحَةِ العمل وأعانه الله تعالىٰ في كلِّ ما كان من الخير يَأْمَل.

## مؤسّسة آل البيت ﷺ

الحديث في تأسيس هذا المركز العالميّ الذي يُعتبر من أهمّ المراكز الشقافيّة والتراثيّة والدينيّة في العالم الإسلامي طويل وذو جهاتٍ مختلفة، يحتاج بَسْطُها إلى تدوين موسوعةِ مفصّلةِ.

وهذه المؤسسة مع ما خرجت منها من آغارٍ قيّمةٍ متينة و تحقيقاتٍ راقيةٍ ثمينة هي واحدةً من عَشَرات المؤسّسات والمراكز التي أُسَّسَها السيّد جواد الشهرستاني، والتفصيلُ موكولٌ إلى محلّه ولا يُتركُ كلُّ ما لا يُدركُ كلُّه، فأقول: سألتُهُ عن بداية أمر مؤسّسة آل البيت عليه فقال: أتاني سماحةُ الشيخ مهدي النجف يوماً من الأيّام وقال: إنّ سماحة الشيخ المنتظري طلب من الشيخ مجتبى العراقي أن يطبع كتاب الخلاف للشيخ الطوسي بتحقيق جديد وقد طلب الشيخ العراقي منّا أن يطبع كتاب الخلاف للشيخ الطوسي بتحقيق جديد وقد طلب الشيخ العراقي أن نقوم بهذا الأمر.

ف اشتغلنا بتحقيق الكتاب وكان ذلك في مدرسة الفيضيّة، إلى أن حدث بعض الأمور الذي يرتبط بطبع الكتاب، فتكفّلنا تحقيق الكتاب وطبعه وأسستُ «مؤسّسة آل البيت المي للطباعة والنشر » وكان الهدف منها تعريفَ التراث والمصادر وطبعها على طريق الأفست، ثمّ اشتغلنا بتحقيق المصادر والتراث، وسمّيتها «مؤسّسة آل البيت المي لاحياء التراث».

# لَمحةٌ من حياة الفاضل الأردكاني أستاذ السيّد محمّدحسين الشهرستاني

الشيخ محمدحسين بن محمد إسماعيل الأردكاني، المعروف بالفاضل الأردكاني، ولد في ضواحي أردكان سنة ١٣٢٥ وتفي في كربلاء سنة ١٣٠٧ وتم تتكمذ على عمد الشيخ محمدتقي الأردكاني المتوفّى سنة ١٢٦٨ وهو تلميذ شريف العلماء.

والشيخ محمّدتقي الأردكاني يروي عن حجّة الإسلام السيّدمحمّدباقر الشَفْتي الأصفهاني وهو يروي عن أستاذه السيّدمحمّدمهدي النجفي وهـو يـروي عـن الوحيد البهبهاني<sup>(۱)</sup>.

واستجاز الفاضلُ الأردكاني أستاذَه وعَمَّه الشيخ محمّدتقي ويصفه بقوله: «شيخي وأستادي ومَن عليه في العلوم اشتنادي ومَن فَيضُ تَرْبيتهِ طارِفي وتِلادي، عمّي المحقّق المدقّق، المتقدّم علىٰ أفاضل عصره بالفضل الباسِق والفهمِ الثاقب الرائق، الأبرع الأورع، المهذَّب الصفيِّ الزكيِّ الألمعيِّ الأحوذيِّ مولانا

(۱) زوائد الفوائد: ۱۹۵ ـ ۱۹۵.

٩٦ ..... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام ﷺ

الآخوند ملامحمدتقي الأردكاني»(١).

وهذا التعبير يدلَّ على عظمة هذا الشيخ وجلالةِ قَدْره، وكثرةِ اشتفادة الفاضل الأردكاني من علومه.

ثمّ هاجر الفاضل الأردكاني إلى كربلاء وقرء على الأساطين، وحَـضَر عـلى زعيم العلم في عصره السيّد إبراهيم القزويني صاحب ضوابط الأصول المـتوفّى سنة ١٢٦٤.

ثمّ انتهت إلى الفاضل الأردكاني الزعامة العلميّة والدينيّة في كربلاء واشتهر صَيْتُه إلى أن تَخَرَّج على يديه جمعٌ كثير وجمَّ غفير من المُستفيدين من علمه الغَزير، من أعلام عُلماء الإماميّة، ومِن أفاضِلهم السيّدمحمّدحسين الشهرستاني والميرزامحمّدتقي الشيرازي والسيّد محمّد الفِشاركي والسيّد محمّدباقر آل صاحب الرياض.

\_\_\_\_\_

# وَصفُ الفاضل الأردكاني بقلم تلميذه السيّد محمّدحسين الشهرستانى

الذي يبدو لمن يلاحظ تاريخ حياة السيّدمحمدحسين الشهرستاني أنّه كان أكثر استفادته في تحصيل مباني الإجتهاد من الفاضل الأردكاني وقد أخذ منه علماً واسعاً وفضلاً جامعاً، وكان الفاضلُ الأردكاني أستاذَه ومُجيزه ومُرَبّيه ووالدّه الرُوحيّ والعلميّ.

وقد يُرى بين هذا الأستاذ وتلميذه من العُلقة الخاصّة الروحيّة والعاطفيّة مــا لا يُرى مَتيلُها إلّا نادراً.

إنّ السيّدمحمّدحسين الشهرستاني يصف أستاذه الفاضل بقوله:

«مَن أَثِقُ بِدينِهِ وأمانَتِه وفَهْمِهِ وفَراسَتِهِ وعِلْمه ودِيانَتِهِ مِمَّنْ لَـهُ اطـلاعٌ عـلى حقيقة حالي وليس يُلاحِظُ أمورَ الدنيا ولا يُبالي، فلم أَرَ إلاّ مَن طالَ اشْتِغالي عنده بالتحصيل، وهو الأستاذُ الفاضلُ الكامِل، قُدوةُ أرباب التحقيق وزُبْدَةُ أرباب التذقيق، قُطُبُ دائرةِ الكحمال، ومِحْورُ كُرةِ الفضل والإفضال، صاحبُ المقامات الجليلة والأوصاف الجميلة الحَبْرُ الوحيد والبُحْرُ الفريد والدُرُّ النصيد، سَمِيُّ نانِي السِنِطَيْنُ الْمَوْلَى الْأَزْدَكانيَّ محمد حُسنينُ دامَ ظِلَّهُ الظَلِيلِ وفَضُلُهُ الجليل» (١٠).

<sup>(</sup>١) زوائد الفوائد: ٥٤.

هذه الأوصاف الجَلِيَّة تكشفُ عن مقاماتِهِ العلميَّة وسِسماتِهِ السَسنِيَّة وصفاته العَليَّة.

ومن جهة أخرى يُخاطب الفاضلُ تلميذه الشهرستاني بقوله: «سيّدَنا ومولانا لَعَشْري إِنَّ التقليد عليك حرام... ولو لامخافةُ بعض الأشياء نَشَرْتُ بعضَ ما في قلبي بالنسبة إليك من المدح والثناء»(١).

في الحقيقة أنّ هذا الود والألفة القلبيّة والعُلقة المعنويّة ليتعجّب منه الإنسان لمّا يراه بين هؤلاء الأكارم الأعاظم، وهذا الخضوع والتواضع من الفاضل الأردكاني في خطابه لتلميذه هو العلم الحقيقي والعمل المرضيّ الذي اتّصف به تلاميذ الإمام جعفر الصادق الله وشيعته. وكفئ بنا معرفة بمحمّد حسين الأردكاني تعبيرُ تلميذه محمّد حسين الشهر ستاني:

سَمِيُّ جَدِّي الشهيد، ثانِي السِبْطَيْن وعَيْنُ الإنسان وإنسانُ الْمَيْن ومَن يَكِلُّ عن وَصْفِهِ أقلام الثَقَلَيْن الْمَوْلَى الأردكاني محمدحُسنين، حَباهُ اللهُ بما تَقِرُ بِـهِ الْــمَيْن ووقاهُ مِن كُلِّ مَكروهِ وشَيْن» (٢٠).

أيضاً يُتقل أنّ الفاضل الأردكاني كان يستحسن كتاب غاية المسؤول ونهاية المأمول في علم الأصول الذي ألّفه الشهرستاني سنة ١٢٨١ وهو تقريرً لأبحاث أستاذه الأردكاني، وقد ألّف هذا الكتاب وهو ابن ستّ وعشرين سنة، وكان الأردكاني ينظر فيه في الدورة الثانية من مباحثه الأصوليّة، وكان لا يبدء بالدرس

<sup>(</sup>١) زوائد الفوائد: ٥٤ ـ ٥٥.

<sup>(</sup>٢) زوائد الفوائد: ١٩٢.

قبل حضور السيّد(١).

ثمّ ألَّف كتاب تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام اللَّه في السنة الثانية أعني ١٢٨٢ وهو ابن سبع وعشرين سنة، تحكيماً وتشييداً لمباني أستاذه الأردكمانيّ وردًا على بعض مباني الشيخ -رضوان الله عليهم أجمعين -.

وبما أنّ كتاب غاية المسؤول استوفى مباحث الألفاظ ولم يستوف مباحث الحجج والأمارات بشكل جامع، فهذا الكتاب أعني تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام على ربما يكون متمماً لكتاب غاية المسؤول وجزءاً ثانياً له، وبه يتم التحقيق في علم الأصول، وتكمل مباني الفاضل الأردكاني إجمالاً، ليسهل الوصول إليها والحصول عليها لأهل المنقول والمعقول.

ثمّ إنّ الفاضل الأردكاني أجاز تلميذه الشهر ستاني بالإجتهاد مرّ تين:

الإجازة الأولى: كتب فيها إنّ التقليد عليك حرام، وأيّدها والدهُ السيّد محمّدعلى وذلك في سنة ١٢٨٧ وهو ابن سبع وعشرين سنة.

الإجازة الثانية: وهي إجازة الإجتهاد والرواية ،كتبها سنة ١٢٨٧.

وكتب فيها تَسَنَّمَ رتبةَ الإجتهاد وتَمَلَّكَ زمامَ التحقيق والتدقيق والإنتقاد.

فهذه دلالة على الإجتهاد بالمطابقة، وفي الأُولى بالإلتزام، وفي كلا التعبيرين لطفٌ في البيان وإظهارٌ للبرهان.

# الفاضل الأردكاني وطريقةُ الرِوائيَ المتّصلُ إلى الأئمّة المعصومين ﷺ عن طريق العلّامة المجلسيﷺ

إنّ الشيخ محمّدحسين الأردكاني المتوفّى سنة ١٣٠٢ أجاز نقل الأخبار عنه متصلاً إلى مواليه الأثمّة المعصومين ـصلوات الله عليهم أجمعين ـعـن طـريق الوحيد البهبهاني وسنده المتصل<sup>(١)</sup>.

وطريق الوحيد البهبهاني ينتهي إلى طريق العلّامة المجلسي، لأنّ الوحميد يروي عن والدهمحمّد أكمل وهو يروي بطريقه عن العلّامة المجلسي.

كتب الوحيد البهبهاني في إجاز تهلمحمّدصالح الأستر آبادي:

«محمّد أكمل بطرقه إلى مشايخه... منهم العكّرمة المشــتهر عـند الأقــاصيّ والأَّدانيّ خالي العكّرمة مولانا محمّدباقر المجلسي»(٢).

وكتب أيـضاً: «مـنهم غـوّاص بـحار الأنـوار المـتّصلة طـرائـقه إلى أنـوار الاُتُمّةﷺ »<sup>(٣)</sup>.

وأمّا طريق الفاضل الأردكاني إلى العلّامة محمّدباقر المجلسي فهو أنّه يروي

<sup>(</sup>١) زوائد الفوائد: ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) مقدّمة الرسائل الأصولية: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٨٣.

عن عمّه وأستاذه الشيخ محمّدتقي الأردكاني وهو يروي عن حجّة الإسلام السيّد محمّد باقر الشَفْتي الأصفهاني وهو يروي عن السيّد محمّدمهدي بحرالعلوم وهو يروى عن محمّدباقر الوحيد البهبهاني (١٠).

# تلامذة السيّد محمّدحسين الشهرستاني من آل البهبهاني الأرگاني

### ١ ـجدّي الشيخ مهدي البهبهاني الأركاني

«المُسْتَنْسخ لهذا الكتاب»

هو الشيخ مهدي ابن الشيخ غلام عليّ البهبهاني الأرگاني، كان مجتهداً عالماً فاضلاً، عازفاً عن الدنيا.

وكان له ثلاثة إخوة، وهم الشيخ حسين وكان في مدينة معشور (ماهشهر)، والشيخ تقي والشيخ علي المرجع الديني والزعيم في مدينة المحمّرة (خرّمشهر)، والشيخ تقي مجتهد فاضل، كان يسكن كربلاء المقلّسة وبها وافاه الأجل ولمّا يتمّ الأربعين من عمره وهو لاء أولاد الشيخ غلام علي تتلمذوا جميعاً على والدهم وعلى السيّد محتدحسين الشهرستاني.

وكان الشيخ مهدي قد درس عند والده الشيخ غلام علي، وعند أخيه الشيخ على البهبهاني الأرگاني، ثمّ هو وإخوته الثلاثة قد حضروا في كربلاء على السيّد الميرزامحمّدحسين الشهرستاني والشيخ زين العابدين المازندراني(١).

وبطلب من أهالي محافظة خوزستان انتقل مع أخويه الشيخ حسين والشميخ على لأداء وظائفهم الدينيّة هناك.

فأصبحَ مرجعاً للناس في أمورهم وقضاء حوائجهم وفَصْلِ خُصوماتهم وقام بالهداية والإرشاد وتعظيم الشعائر الحسينيّة وإقامة الجماعة وحلّ المسائل والمشاكل في مدينة رامشير وتوابعها من القري العربيّة والعجميّة.

وقد كانت له عناية فائقة باستنساخ كتب أساتذته والحفاظ عليها، مضافاً إلى تأليفاته الخاصة التي يبدو أنّ يد الزمان أضاعتها أو أكثرها، وممّا بقي من مستنسخاته وتأليفاته ما نصّ عليه الأُستاذ عبدالحسين الحائري حفيد آية الله الشيخ عبدالكريم الحائري مؤسس الحوزة العلميّة في قم المقدّسة، حيث قال في المجلّد العاشر من فهرست المكتبة العامّة لمجلس الشورى (الوطني) حول المجموعة رقم ٣٤٣٠، مجموعة بخطوط النسخ والنستعليق برقم ١ و ٢ نسخ، وهما على الترتيب لعلى بن غلام على البهبهاني وأخيه مهدي (١).

وبقي من خطّه الجميل مااستنسخه من كتاب «تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام على الله الذي تمّ بتاريخ ٢٦ ذي الحجّة من سنة ١٣١٧ هـ. ق<sup>(٣)</sup>، وفي ختام هذه النسخة ما نصّه: وليكن ذلك ختام ما أردنا تحريره في هذه الوريقات... قد فرغت من استنساخه للأخ الأعرّ شيخي وأستادي... وأنا تراب أقدام الطلّاب،

<sup>(</sup>١) انظر نقباء البشر ٤: ١٤٩٦ / رقم ٢٠١٥ و١٦٦٠ / رقم ٢٢٢٧ و٢: ٦٣٤ / رقم ١٠٥٦.

<sup>(</sup>٢) الفهرست المذكور: ١٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) والصحيح: ١٦ ذي الحجّة من سنة ١٣١٢.

الجاني ابن غلام علي البهبهاني \_دام ظلّه \_مهدي»(١).

وكان سَجْعُ ختمه الشريف: «المهديُّ مَنْ هَدَيْتَ».

(١) المصدر نفسه.

#### مشاريعه وآثاره:

ولحُبّه لسيّد الشهداء الإمام الحسين الله ، فقد وقف نصف داره الواسعة وبناها حسينيّة ما زالت ماثلة اليوم في مدينة رامشير ومعروفة باسم حسينيّة آية الله الشيخ مهدي البهبهاني الأركاني، وفيها تُتقام مجالس عزاء المعصومين الله والإطعام وإدارة الشؤون الدينيّة لأهالي تلك المنطقة.

وكان عمّي العلّامة الشيخ محمّد الأركاني البهبهاني \_قدّس سرّه \_يقيم الجماعة والشعائر الحسينيّة فيها ويقضي للناس حوائجهم وكان متخلّقاً متواضعاً، تـوفّي يوم الغدير في مكّة المكرّمة في سفر الحجّ.

#### أو لاده:

للشيخ مهدي البهبهاني الأرگاني ثلاثة عشر ولداً، ثمانية ذكور وخمس بنات، والذي تشرّف بحمل العلم منهم الشيخ الميرزا أحمد الله والدي الشيخ محمود الأرگاني البهبهاني \_رضوان الله عليه \_. والباقون هم: عبدالعلي، إبراهيم، الميرزا محمد، الميرزا محمود، عبدالرضا، وقد توفّوا جميعاً قبل البلوغ، الميرزا صالح، عبدالله، ولهما ذرية كثيرة منتشرون في أصقاع بلاد ايران وغيرها.

# تلامذته:

منهم:

١ \_الشيخ جعفر (١) ابن الشيخ جعفر .

٢ ـ ولده الشيخ الميرزا أحمد البهبهاني الأركاني.

" \_ الشيخ محمّد أمين سبط الشيخ الأنصاري، وهو والد زوجة السيّد محمّد النبوي الدزفولي المتوفّى سنة ١٤٢٣ وكان من علماء مدينة دزفول، وهو ابن السيّد أسدالله النبوي الدزفولي، المرجع الديني في دزفول، المتوفّى سنة ١٤٠٣، وأمّ أمّد إينة الشيخ الأعظم الأنصاري \_ قدّس سرّه \_ لأنّ والدة السيّد أسدالله النبوي إينة الشيخ محمّد حسن سبط الشيخ الأنصاري وهو صهرً على الشيخ الأعظم.

وكان السيّد محمّد النبوي عالماً فاضلاً متخلّقاً ومتواضعاً وقد قام في مدينة دزفول بهداية الناس وإرشادهم وتعظيم الشعائر وإقامة الجماعة وتربية الطَـلَبّة، فللّه درّه وعليه أجره.

ودُفن السيّد أسدالله النبوي الدزفولي وابنه السيّد محمّد في مدرسة آية الله النبوي العلميّة في مدينة دزفول وقام من بعدهم خلفهُم الصالح سماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد حميد النبوي دام عزّه بالوظائف الدينيّة كآبائه الكرام.

 <sup>(</sup>١) الذي كان اسمه إبراهيم، فلمّا توفّي والده وهو صغير بُدِّل اسمه باسم والده فـصار يـعرف
بـ: «جعفر بن جعفر».

 ٤ ـ الشيخ عبد محمد ابن الشيخ عبدالحسين، من أهالي قرية السرحانيّة من خلف آباد.

٥ \_الشيخ أبوالقاسم ابن الشيخ عبدالحسين، أخو التلميذ المتقدّم.

٦ ـ الشيخ موسى بن الله كرم الروداني، الذي كان من تـلامذة الشيخ عـلي البهبهاني الأركاني في مدينة المحمّرة (خرّمشهر)، وبعد وفاة الشيخ على تتلمذ على جدّى الشيخ مهدى.

#### وفاته:

توفّى ﴿ فَي سَنَّةَ ١٣٥٨ الهجريَّة

وشُيِّعَ تشييعاً عظيماً من قبل الأهالي وعشائر المنطقة، وردّت فـي مـجالس الفاتحة الهوسات والخُطب، وذُكرت محامد أفعاله وخدماته للمذهب الحق.

ثمّ نقل جثمانه الله النجف الأشرف، ودفن في مقبر تنا العائليّة الخاصّة في وادى السلام.

# ٢ ـ الشيخ على البهبهاني الأركاني (م ١٢٨٥ ـ ت ١٣٤٧)

هو الشيخ علي ابن الشيخ غلام علي ابن الشيخ الملّا حسين ابن الشيخ الملّا محمّد صادق ابن الشيخ الملّا غلام على الأوّل \_البهبهاني الحائري.

كان من أجلًا و فقهاء الإماميّة وأعاظمها ، ذا حَظٌّ عظيمٍ من العلم والفقه والتقوى والأخلاق، ذا مراتب عالية ودرجات سامية . عاش بالزهد والإعراض عن الدنيا سعيداً ومات سعيداً.

قال الآقا بزرك الطهراني:... عالمٌ بارع وفاضل كامل، كان والده من تلامذة الشيخ زين العابدين المازندراني، وأخوه الشيخ محمّدحسين(١١) من أهل الفضل.

ولد المُترجَم له في كربلاء سنة ١٢٨٥ هـ. ق، ونشأ بها على أبيه، وقرأ على الشيخ علي البفروئي الحائري وغيره، وله الرواية عنه وعن السيّد ميرزا حسين (٢) الشهرستاني، كلاهما عن العلامة الفاضل المولى حسين الأردكاني.

حاز حظّاً وافراً من العلم، ونزل المُحَمَّرة، فـقام فـيها بـالوظائف الشـرعيّة. وحظّى بها ونالرئاسة ووجاهة.

كتب إجازة للسيّد عدنان المُحمَّري، وأُجيز منه أيضاً السيّد مهدي ابن السيّد على البحراني النسّابة في سنة ١٣٣٥ هـ. ق، وقال: أدركته في المحمّرة ثانية عام

(١) والصحيح: «حسين» لا «محمّدحسين».

<sup>(</sup>٢) والصحيح: «محمّدحسين» لا «حسين».

۱۳٤٠ هـ. ق، وهو آخر عهدنا به، ولم نقف على تاريخ وفاته (١١)، وله آثار منها «هداية الأنام»(٢).

أقول: لم يكن والده الشيخ غلام علي من تلامذة الشيخ زين العابدين المازندراني، بل كان من طبقته ومن تلامذة صاحب الضوابط والشيخ الأعظم، كما سأبيته في ما يلى إن شاء الله.

وكانت له في مدينة المحمّرة الرئاسة والزعامة، وله مكتبةٌ عامرة ومـصنَّفاتٌ فاخـ ة.

ومن علماء المحمّرة \_خرمشهر \_في ذلك العصر أيضاً السيّد عدنان الغريفي، والسيّد حسين عالم زاده \_وهو من أحفاد السيّد نعمة الله الجزائري \_وكان من الخطباء البارعين \_والشيخ عبدالحميد آل شبير الخاقاني، والشيخ عبدالمحسن الخاقاني.

وآل الخاقاني من الأسر العلميّة والعريقة في المحمَّرة \_خرّمشهر \_وغيرها ومن البيوت الرفيعة.

وقد كان حاكم المحمّرة في وقته هو الشيخ خزعل، وكانت للشيخ على معه مذكّرات وخواطر وأُمور ليس هنا محلّ ذكرها.

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) كانت وفاته سنة ١٣٤٧ هـ. ق.

<sup>(</sup>٢) نقباء البشر ٤: ١٤٩٦ / برقم ٢٠١٥. وانظر الذريعة: ١٧٢/٢٥.

#### أساتذته ومشايخه:

الذين وقفنا عليهم من أساتذته ومشايخه، هم:

١ ـ والده الشيخ غلام على البهبهاني (الأركاني).

٢ ــالشيخ علي البفروئي الحائري.

٣ \_ السيّد المير زامحمّد حسين الشهر ستاني (١).

وقد نال المرحلة السامية من الإجتهاد، فقد أقرّ له بالاجتهاد أساتذته الثلاثة، فأمّا إجازة اجتهاده من السيّد محمّدحسين الشهرستاني والشيخ علي البفروئي الحائري، فقد صرّح بهما الأستاذ أبوالفضل شكوري(٢٠).

#### تلامذته والمجازون عنه:

من المؤكّد أنّ للشيخ علي تلامذة كثاراً، وذلك لطول مدّة تدريسه في كلّ من كربلاء والمحمّرة \_ خرّمشهر \_، ولطول باعه وسعة علمه واطّلاعه، لكنّ الذيسن وقفنا عليهم هم:

<sup>(</sup>١) انظر نقباء البشر ٤: ١٤٩٦ / برقم ٢٠١٥، ومعجم رجال الفكر والأدب في كربلاء للسيّد سلمان آل طعمة: ١٥٠ / برقم ٧٧٧، معجم رجال ومشاهير تاريخ ايران المعاصر تـأليف أبوالفضل شكورى: ٢٧/٢٤.

<sup>(</sup>۲) انظر «معجم رجال ومشاهير تاريخ ايران المعاصر»: ۲۷/۲. الطبعة الأولى.

١ ـ السيّد عدنان الغريفي المحتري المتوفّى سنة ١٣٤٠ وهو من أعاظم علماء المحترة \_ خرّمشهر \_ وله آثار فخيمة علميّة، فقهيّة وأدبيّة كالحاشية على العروة والقوانين وقبسة العجلان وأرجوزة مناسك الحجّ ونظم حديث الكساء وهو مطبوع. وكان السيّد عدنان زعيم أهل البصرة أيضاً بعد وفاة السيّد ناصر البحراني. والأسرة العدنائيّة من الأسر العريقة والعلميّة في مدينة المحمَّرة \_ خرّمشهر \_ ومن البيوت الرفيعة فيها.

٢ ـ السيّد مهدي ابن السيّد على الغريفي البحراني النسّابة.

٣\_السيّد جواب (المعروف بـ: «شاه») شيبة الحمد (١٠). وكان يقوم بعد انتهاء الدرس بإدارة أُسور مكتب الشيخ علي في أُسور الزواج والطلاق وحلً الاختلافات وما شاكل ذلك.

٤ ـ السيّد محمّد المحدّث المُهري. وكان عالماً معروفاً بالزهد والتقوئ والإعراض عن زخارف الدنيا وكان من أعاظم علماء مدينة المحمَّرة ـ خـرّمشهر ـ وزعيم العلم فيها، يرجع إليه الناس في قـضاء حـوائـجهم و تسهيل أمـورهم، يتبرّكون بأنفاسه، وكان من تلامذة الآخوند الخراساني صاحب كفاية الأصول في النحف الأئه ف.

وهذا السيّد هو جدّ والدتي من الأمّ، ودفن بالغريّ الشريف.

٥ \_السيّد موسى الحسيني الهنديجاني.

<sup>(</sup>١) كان هذا السيّد الجليل من مشايخ ومدرّسي كُلّ من: السيّد عبّاس المحدّث المهري والشيخ الميرزا حسين ابن الشيخ علي ابن الشيخ غلام علي الثاني، و الشيخ الميرزا أحمد البهبهاني الحائري الأركاني.

٦ \_ الشيخ عيسى، الذي صار وصيّ السيّد عدنان الغريفي على صغار أولاده.

٧\_الشيخ محمّدرضا فكور.

٨\_الشيخ موسى الروداني.

# مؤلّفاته:

خلّف الشيخ على البهبهاني الأرگاني آثاراً قيّمة وأسفاراً جمّة أغنى بها المكتبة الإسلاميّة، ورفد بها المكتبة الشيعيّة، وكلّها من عيون ما جاد به قلمه الشريف، والذي وقفنا عليه من مؤلّفاته هو:

 درسالة عمليّة باللغة الفارسيّة، تحتوي على المسائل العامّة البلوى، وقد شُمِّيَتْ «سؤال وجواب» لأنّها كتبت على شكل سؤال وجواب. وقد كتب الشيخ منصور سبط الشيخ الأنصارى حاشية عليها جعلها رسالته العمليّة لمقلّديه.

٢ ـ رسالة عمليّة وجيزة، المسمّاة بـ: «الكلمة الطيّبة» تحتوي على زبدة ما
 يحتاج إليه الناس من فروع الدين.

وقد كتب السيّد على الموسوي البهبهاني الرامهر مزي حواشي على هذه الرسالة وجعلها رسالة عمليّة لمقلّديه، وكتب في أوّلها: «لا بأس بالعمل بهذه الرسالة «الكلمة الطيّبة» مع رعاية هذه الحواشي، وأنا الأحقر علي الموسوي البهبهاني».

وقد قام بتحقيق هذا الكتاب القيّم وتقديمه أخي المير زامحمّدحسن الأرگاني البهبهاني، وسَيُطِبع إن شاء الله.

وكان السيّد عليّ البهبهانيّ الأهوازيّ من أجلّاء فقهاء العصر وقد اتّفق الكلّ على فضله وفقاهته وتقواه وحُسنِ خُلقه، وكان يأتي في الصيف إلى أصفهان ويَتَلقّىٰ منه العلم فضلاء البلد، وكان يقيم الجماعة في مسجد الشاه ويَـقتدي بــه

خَلق كثير وجَمْعٌ كبير من الأكابر والأواسط. دُفن في مدرسته العـلميّة بأهـواز تسمّى بـ«دار العلم».

ثمّ إنّه \_رحمه الله \_جمع بين العلم والسيادة وحاز الفخر والسعادة.

وكان هذا الفقيه النبيه والمحقّق الوجيه من تلامذة الآخوند الخراساني والسيّد اليزدي والسيّد محسن الكوهكمري، وانقطع إلى الأخير واختصّ به وكان أكــثرُ استفادته منه.

وله مصنفات رائقة وآثار ف ائقة في الفقه والأصول والمعارف والإمامة والأدب، أتى فيها بتحقيقات ساميةٍ مُنَقَعة، تكشف عن شموخ طوده وعلو كعبه وسمو همته.

٣ ـ حواش على الرسالة العمليّة الفارسيّة المسمّاة «نجاة المؤمنين» لوالده الشيخ غلام على البهبهاني (الأرگاني)، وقد كتب في أوّل هذه الرسالة مع الحواشي ما ترجمته بالعربيّة: «لا إشكال في العمل بهذه الرسالة مع حواشيها، والعامل بها معذور إن شاء الله، الأقل على بن غلام على البهبهاني طاب ثراه».

٤ ـ «هداية الأنام»، ذكره الآقابزرك في الذريعة دون إيـضاح مـوضوعه
 ومحتواه.

٥ ـرسالة فارسيّة في بعض مسائل الصوم.

٦ ـ رسالة فارسيّة في بعض مسائل الزكاة.

٧\_رسالة فارسيّة في بعض مسائل الخمس.

٨\_رسالة بالفارسيّة في بيان مسائل الحجّ والعمرة.

وهذه المؤلَّفات كلَّها مطبوعة.

#### وفاته:

توفّي في يوم الجمعة الحادي عشر من جمادى الأُولى سنة سبع وأربعين وثلاثمائة وألف المجرة النبويّة (١١ / جمادى الأُولى /١٣٤٧)، ونقلت جنازته إلى النجف الأشرف، ودفن في إحدى حجرات الصحن العلوي الشريف على مشرّفه السلام.

وفي كتاب تراجم الرجال مانصة: عالم مجتهد جليلٌ مقدّس. توفّي يوم الجمعة الم كتاب تراجم الرجال مانصة: عالم مجتهد جليلٌ مقدّس. توفّي يوم الجمعة الأحد في مقبرة السيّد إسماعيل البهبهاني، إحدى مقابر الصحن العلوي الشريف (١١).

وقد أرّخ وفاته بعض الشعراء بقوله:

في جمادٍ قوَّض الإسلامُ قُمُ ٩٠ ٤٨ ٩٠٦ ع ١٦٣ ١٣٤٧

(١) تراجم الرجال: ١٨٩/٢ / الترجمة ١٢٢٨.

#### أو لاده:

كان للشيخ علي البهبهاني تسعة أولاد، ستّ ذكور وثلاثة بنات، فأمّا الذكور منهم:

 ١ ـ الشيخ الميرزا حسين، وقد توقي وهو كهل بمرض السلّ، وله ذرّية وأحفاد إلى اليوم منتشرون في مدن ايران، وأكثرهم في مدينة طهران.

٢ \_الميرزا الآقا هادي الأركاني.

٣-المير زا شريف، وقد توفّي في مرض السلّ وهو ابن إحدى وعشرين سنة.
 في سنة ١٣١٨ هـ. ش، العوافق لسنة ١٣٥٨ هـ. ق.

٤ \_ الميرزا آقا مرتضى.

٥ ـمحمّد، وقد توفّي وهو طفل صغير له سنة من العمر .

٦ \_ أحمد، وقد توفّى وهو طفل صغير له ستّة أشهر.

وبناته الثلاثة، إحداهن هي زوجة الشيخ محمد جواد ابن الشيخ حسين البهبهاني الأركاني والثانية هي زوجة الحاج محسن الشهرستاني الأركاني أحد أسباط آل الشهرستاني، والثالثة هي زوجة سماحة حجّة الإسلام والمسلمين السيّد علي عالم زاده (نزيل المحمّرة \_ خرّمشهر) من أحفاد السيّد نعمة الله الجزائري.

دُفن في بقعة الصاحب بمدينة تُستر ـشوشتر ـ.

### ٣-الشيخ تقى البهبهاني الأركاني (ت سنة ١٣٣٥ أو ١٣٣٦ هـ ق)

هو الشيخ تقي ابن الشيخ غلام علي ابن الشيخ الملّا حسين ابن الشيخ الملّا محمّد صادق ابن الشيخ الملّا غلام على الأوّل، البهبهاني الحائري.

ولد في مدينة كربلاء المقدّسة وترعرع فيها، وكانت دراساته الدينيّة كلّها فيها، وكان ذا ذهن وقّاد وذكاء حادً، فبلغ مرتبة الإجتهاد في سنّ مبكّرة.

وبعد مرجعيّة والده \_الشيخ غلام علي \_ذهب إخوته المجتهدون الشلاثة إلى محافظة خوزستان من بلاد ايران ، لكنّه بقى في كربلاء عند والده.

وكان قد تزوّج من كريمةٍ من عائلة الشهرستاني في كربلاء اسمها «ربابة» \_ كما في جنسيّة ولده محسن الايرانيّة الصادرة من مدينة خرمشهر \_ ورزق منها ولدأاسمه «محسن»، وقد توفّي الشيخ تقي وعمر ولده محسن ستّة أشهر، وبما أنّ ولادة مسحسن كانت \_حسب جنسيّته الإيرانيّة \_ في سنة ١٣٩٦ هـ. ش الموافق ١٣٣٥ هـ. ق، فيكون تاريخ وفاة الشيخ تقي هو هذه السنة \_ أي ١٣٣٥ هـ. ق \_ أو السنة التي بعدها.

وعندما توفّي والده ترعرع «محسن» بين أحضان والدته وعائلة آل الشهرستاني في كربلاء المقدّسة، حتّى بلغ سنّ الخامسة عشر، وكان يعرف بد: «محسن الشهرستاني».

وبعد أن أكمل «محسن» الخامسة عشر انتقل مع خطيب كربلاء المعروف السيّد

محمّد الشهر ستاني ومع ابن عمّه الشيخ المير زا حسين ابن الشيخ علي، انتقل إلى مدينة المحمّرة -خر مشهر -.

وهناك استعاد الحاج محسن لقب عائلته الأصلي، وهمو «الأركاني» وذلك حسب ما ورد في توضيحات جنسيته الإيرانية، حيث بذل لقبه من «شهر ستاني» إلى «أركاني».

هذا، وقد توقّي المترجّم له في كربلاء المقلّسة في سنة ١٣٣٥ هـ. ق أو السنة التي بعدها، ودفن بجنب قبر والده الشيخ غلام علي البهبهاني في مقبرة «شيخ العراقين» المعروفة بكربلاء، جنب باب قاضي الحاجات من صحن سيدالشهداء الحسين بن على المسيد المسين بن على المسيد المسين بن على المسيد المسيد با

# ترجمة والدهم الشيخ غلام علي البهبهاني [الأركاني]

هو الشيخ غلام علي ابن الشيخ حسين ابن الشيخ محمّدصادق ابن الشيخ غلام علي، ولد في كربلاء المقدّسة ونشأ و ترعرع فيها وهو من أسرة عالية في العـلم والتقوى.

أكمل العلوم النقاية والعقاية وحضر عند الفحول في الفقه والأصول. كان مُعظمُ استفادته في بداية أمره من المحقق المدقق السيّد إبراهيم القرويني \_صاحب ضوابط الأصول \_في كربلاء، وكان ملازماً له ويصفه بالسيّد الأستاذ، كما وجدتُ ذلك بخطّه الشريف في حاشية كتاب قوانين الأصول، حيث نقل بعض مباني أستاذه تعليقاً على القوانين وكتب في نهاية التعليقات: «كما قاله سيّدنا الأستاذ \_ دام ظلّه \_ في ضوابطه».

ويدلّ ذلك على أنّ التحشية كانت في أيّام حياة صاحب الضوابط. وقد خفي هذا على المحقّق الشيخ آغابزرك ألى فلم يذكره. وتوفّي السيّد صاحب الضوابط في سنة ١٣٦٤ بمرض الوباء، وكان جدّي الشيخ غلام على من أعلام علماء البلد أنذاك.

قال في بعض مخطوطاته: «وفي هذه السّنة ١٢٦٤ خرجت من كربلاء ــلمّـا حلّ بها من المشاكل ــإلى مدينة بهبهان وجعلت وكيلي السيّد رضا الشيرازي». ثمّ هاجر إلى النجف وحضر درس الشيخ الأعظم الأنصاري، مقرّراً مُباحثَه بتقريرِ حَسنِ.

والموجود منها تقرير بحث الإستصحاب وتعارض الدليلين.

قال المحقق عبدالحسين الحائري في فهرست مكتبة المجلس الوطني: تقريرات درس أُصول الشيخ الأنصاري، والمقرّر هو الشيخ غلام علي البهبهاني وهو عالم أسرة «الأرگاني» وجدّها الأعلى.

وللشيخ غلام علي البهبهاني الأركاني مباحث في الخُمس، يتعرّض فيها لمباني الشيخ الأنصاري، معبّراً عنه بالأستاذ، وقد قرّر تلك المباحث الشيخ عبدالرحيم الشوشترى وذلك في سنة ١٢٩٧ الهجريّة.

إذن، فالشيخ غلام علي البهبهاني من تلامذة العَلَمَين في بَلَدين، الشيخ الأعظم في النجف الأشرف والسيّد القزويني ـصاحب الضوابط ـ في كربلاء المقدّسة.

وهو معاصرُ للشيخ زين العابدين المازندراني، ولم يثبت تَتَلْمُذُه عليه إلّا ما نقله المحقّق الشيخ الطّهراني والظاهر أنه خطأ، والقرائن تشهد بخلافه، كما أنّ تاريخ وفاة كلّ منهما يقرب من الآخر، وإن لم يكن تاريخ وفاة الشيخ غلام علي بالضبط معلوماً، وإنّما المعلوم أنّه توفّي بعد سنة ١٣١٢، لأنّ وَلَده الشيخ مهدي حينما يؤرّخ استنساخه لكتاب أستاذه السيّد محمّد حسين الشهرستاني (وهو تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام إلى الذكر أباه بقوله: «إبن غلام علي البههاني ـدام ظلّه ـ» وذلك في سنة ١٣١٢.

فالصحيح عندي أنّ الشيخ غلام علي لم يكن من تلامذة الشيخ زين العابدين. بل هو من معاصريه ومن طبقته، وحضوره في مجلس درس الشيخ زين العابدين

إن ثبت فهو من باب التكريم، لا التَتَلْمُذ، كما كان ذلك شائعاً في السابق على زماننا هذا.

ثم إنه توقي الله بعد سنة ١٣١٧ الهجرية في كربلاء المقدّسة، ودفن في أحد أروقة حرم سيدالشهداء الإمام الحسين الله في مقبرة شيخ العراقين المعروفة، بجنب باب قاضي الحاجات بجنب مقبرة الشيخ زين العابدين المازندراني.

وكانت لعائلتنا دارٌ تقع بين الحرمين الشريفين للإمام الحسين على وأخيه أبي الفضل العبّاس على وكان يُقرأ القرآن ليلاً ونهاراً كلّ يموم عملى قسره من وارد إجارتها، وهذه الدار أصبحت اليوم في الساحة الممتدّة بين الحرمين الشريفين.

# التعريف بالكتاب

يعد هذا الأثر الأصولي الذي بأيدينا من أمتن الآثار الأصولية التي ألفت في هذا المضمار، وينبغي للباحث المتتبع في علم الأصول أن يراجعه بعين الدقة والاعتبار، ليرى ما في هذا الأثر من دقة الرأي والنظر وإتقان البراهين وبسط القول في كلمات الأساطين بأسلوب رصين وإطار متين يخص به ويعد من ميزاته، حيث لا يُرئ ذلك في ما سواه من المباني والمسالك وقد ألّفه مُولّفه وهو ابن سبع وعشرين سنة.

إنّ علم الأُصول حاوِ لبحثين أساسيين:

الأوّل: النظر في الألفاظ وما يناسبها من أحكام الظواهـ وكـذلك الحـروف وأدوات الكلام وكلّ ما يتوقّف عليها فهم كلام المتكلّم واحراز مقصوده ومطلوبه عن طريق مدلول كلامه وما يرجع اليه من الشواهد والقرائن ـبقشمَيْها ـ.

الثاني: النظر في مباحث الحُجج والأمارات وما يمكن الركون اليه والاعتماد عليه في الخطاب الشرعي وكذلك الفتوى وما يتوقّف عليه الاستنباط والاستظهار في إحراز حكم الله تعالى.

والبحث في الألفاظ وإن كان لازماً ضروريّاً ولكنّ الغور فيها والبسط الزائــد في مختلف مجالاتها كي يصبح البحث في جواهر الألفاظ والكشف عن ماهيّاتها وحقائقها ربما يكون من الفضول في هذا العلم الذي يُعتبر مقدَّمةٌ لعلم الفقه والأحكام الشرعيّة، ولاينبغي صرف العمر فيه، إلّا لمن أراده فنّاً مستقلاً يُعجبه السّلوك في واديه والورود في ناديه.

وامّا مباحث الحُجج والأمارات فهي ركن علم الأصول وأمّ مسائله والهدف الأصلي من دراسة علم الأصول، ولذلك بذل الشيخ المجدّد الأنصاري -قدّس الله تربته - جُهدَه المشكور لتدوين هذا الفصل الأساسي من هذا العلم وألف الفرائد وقد اشتهر بالرسائل وهو الأثر الفريد الوحيد الذي لا نظير له من زمانه إلى عصرنا الحاضر من حيث جامعيّته وإتقانه وتسديد برهانه، وقد أنسى ما كان قبله من الكتب الدراسيّة المتقنة كقوانين الأصول للمحقّق القميّ ، والفصول الغروية للمحقّق المدقق الشيخ محمدحسين النجفي الأصفهاني، وهداية المسترشدين للمحقّق المدقق الشيخ محمدته النجفي الأصفهاني (المسجد شاهي).

و آراء الشيخ الأنصاري ومبانيه تحكمُ على الحوزات العلميّة، نمّ ظهر من بعده العَلَمان المحقّقان محمّدكاظم الآخوند الخراساني والميرزامحمّدحسين النائيني ـ أعلى الله مقامهما ــ.

أمّا الآخوند الخراساني فقد قام بنقد آراء الشيخ الأعظم في الأُصول، نـقداً واسعاً يشمل أكثر آرائه أو ما يقرب مـنه، بـحيث اسـتولى فـي مـيادين الفكر والإجتهاد بكتابه كفاية الأُصول ـ الذي هو أهمّ الكتب الدراسية الأُصوليّة.

وأمّا المحقّق النائيني فحاول الدفاع عن مباني الشيخ وردّكلمات الآخوند في الأُصول علىٰ حَسَب الطاقة والإمكان.

إذن، فالآخوند الخراساني يُعتبرُ أكبر ناقدٍ لمباني الشيخ الأنصاري الأصوليّة

من بعده. وممّن عاصَرَ الشيخ وكان فَخلاً في المعقول والمنقول، المحقّق المولىٰ محمّدحسين، المعروف بالفاضل الأردكاني وكان مقيماً في كربلاء المقلّسة، وكان جامعاً للعلوم ومعروفاً بالزهد والتقوىٰ والأخلاق العالية.

تتلمذ عليه المحقّق السيّد محمّد حسين الشهر ستاني في الفقه والأُصول وأخذ عنه المباني في المعقول والمنقول وهو من العباقرة والفحول وكـتب أبـحاثه الأُصوليّة وسمّاه بـ: «غاية المسؤول ونهاية المأمول في علم الأُصول».

وهو حاول مباحث الألفاظ بشكل واسع وبحث شامل، ولكن لم يتعرّض لجميع مباحث الحجج والأمارات، فقام المحقق السيّد محمّد حسين الشهرستاني بتأليف هذا الكتاب، متمّماً لكتاب غاية المسؤول وبه يتمّ التحقيق في علم الأصول، وإكمالاً لمباني أستاذه الفاضل الأردكاني، كما مرّ، وتسهيلاً للحصول وتصرّف أهل المنقول والمعقول.

ويُنقل أنّ السيّد محمّد حسين الشهرستاني كان يُفضّلُ أستاذَه الفاضل الأردكاني على الشيخ الأنصاري -قُدّس سرَّهم -.

وربما تنكشف صحّة هذا النقل لمن لاحظ هذا الكتاب \_ تحقيق أدلّة الأحكام \_ وراجعه والله أعلم.

فقد حاولَ السيّد الشهرستاني في هذا التصنيف المُنيف أن يجمع مباني الفاضل الأردكاني الأُصوليّة في مباحث الأدلّة الأربعة والحُجَج والأمارات بعد بسطها مشروحاً وتحقيقها مبسوطاً، والتعرّض لآراء الشيخ الأنصاري ونقدها ببيانٍ جامعٍ للأطراف وتحقيق واسع المطاف وأسلوب خاص به.

وممّا يُعدّ من ميزات هذا الأثر أنَّه حاوِ للمناقشات العلميّة بين عَلَمَيْن

مُعاصرَيْن، الشيخ الأنصاري والفاضل الأردكاني.

فإنّ آراء الأردكاني ومبانيه لم تُنتشرُ في الأوساط العلميّة انتشاراً واسعاً يُغني المحقّق في الأُصول عن الفحص عنها، ويُعدّ هـذا خَـلاءٌ فـي الأجـواء العـلميّة والفكريّة.

وسيكون هذا الأثر الجليل الجلل سادًا لهذا الخَلَأ والخلل، والله ـسبحانه ـمن وراء القصد والأمل والعمل.

إذن، من المهمّ أنّ طَبْعَ هذا الكتاب لا يكون تكراراً للمكرّرات، بل يسهل الطريق للوقوف على مسلك خاص واتّجاه جديد في الآراء الأُصوليّة ونظرة متفاوتة في التحليل العلمي لعباني الشيخ الأعظم.

وأيضاً من مَيْزات الكتاب أنّ السيّد الشهر ستاني ألفه بعد كتاب غاية المسؤول وقد صرّح باسم كتاب غاية المسؤول في هذا الكتاب كراراً، على هـذا فـالآراء المذكورة هنا تعدّ من الآراء النهائيّة للفاضل الأردكاني والسيّد الشهر ستاني.

وممّا ينبغي لَفتُ النظر إليه أيضاً أنّ السيّد الشهر ستاني شَرَع في تأليف هذا الأثر أيّامَ حياة الشيخ الأنصاري، إلى أن بلغ إلى مسئلة حجّيّة خبر الواحد، فأتاه خبرُ موت الشيخ، فكتب في حاشية الكتاب:

«لمّا وصل الكلامُ هنا أتانا الناعي بموت المحقّق الأنصاري في النجف الأشرف، ليلة السبت، التامن عشر من جمادي الثانية سنة الألف ومأتين وإحدىٰ وثمانين، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون، طابّ ثَراهُ وجَعَل الجُنّة مَثواهُ».

والجدير بالذكر أنّ السّلف ررضوان الله عليهم كانوا يَتَعرّضون لآراء معاصريهم ويَجعلونَها مورداًلتحقيقاتهم العلميّة نقداً أو تأييداً.

وكذلك نرى أنّ الشيخ الأعظم ـ قدّس الله نفسه ـ يتعرّض لكلام صاحب الجواهر وغيره، وكثيراً ما يصرّح بـ: «بعض المعاصرين» وربما يتصوّر البعض أنّ هذا العنوان تنقيصٌ وإزراءً بشأن المعاصر، وليس كذلك، بل كان إطلاق هذا الوصف على المعاصر رائجاً، بدل إطلاق الأوصاف المادحة عليه، لأنّ وصف المعاصر ربما يؤدّى إلى بعض المحذورات.

نعم، لا يبعد أن يكون هذا الوصف مُشعراً باتّحاد الرتبة أو أنّ الواصف يــرىٰ أفضليّته عِلماً على الموصوف.

وقد عَمِل بهذه السيرةالمستحسنة الفاضل الأردكاني، حيث كان كثير الإهتمام

بتحقيق كلمات الشيخ \_رضوان الله عليهما \_..

وكذلك يجب على الباحثين في عصرنا الإقتداء بسلفهم في هذه السيرة التي تورث آثاراً قيّمة.

ومن اللطيف أنّ المصنّف يُعبّر عن أستاذه بـ: «شيخنا الفاضل الأردكاني» كما يُعبّر عن الشيخ الأنصاري بـ: «الفاضل الأنصاري أيده الله» تـارةً وأخـرى بـ: «المحقّق الأنصاري»، و«بعض الأفـاضل»، و«بعض المحقّقين»، و«بعض الأوتاد»، كما يعبّر عنه أيضاً بـ: «الشيخ الفريد الأنـصاري»، وعـن صـاحب الفصول بـ: «الشيخ الوحيد».

# المنهج في تحقيق الكتاب

لقد تمّ الإعتماد \_بعون الله الملك العماد \_في عمليّة تحقيق هذا الأثر الفاخر على نسختين:

الأولى: النسخة المخطوطة بخطّ جدّي الشيخ مهدي البهبهاني الأركاني تلميذ السيّد المصنّف في كربلاء، وقد استنسخه بأمر أخيه الأكبر الشيخ علي البهبهاني الأركاني تلميذ السيّد المصنّف، كما نصّ على ذلك في آخر النسخة:

«قد فرغتُ من استنساخه للأخ الأعرّ، شيخي وأستادي ومَن بِهِ اسْتِنادي، في يوم الأربعاء، السادس من العَشْر الثاني من الشهر الثاني عَشَر من السنة الشانية عشر من المأة الرابعة من الألف الثاني (١٠).

وأنا ترابُ أقدام الطُلّاب، الجاني إبن غلام عليّ البهبهاني \_دامَ ظلّه \_مهديّ \_ دام توفيقُه \_».

وقد وقع الإستنساخ أيّام حياة السيّدالمصنّف، لأنّه توفّي في سنة ١٣١٥.

وهي النسخة الوحيدة التي عثرنا عليها وهي كاملة وفي الصفحة الأخيرة منها تاريخ التأليف بقلم المؤلّف، وتاريخ الإستنساخ بقلم المستنسخ.

-----

<sup>(</sup>١) السادس عشر من ذي الحجّة سنة ١٣١٢.

وهذه النسخة موجودة في مكتبة مجلس الشورى في طهران حول المجموعة رقم ٣٤٣٠، والمصوّرة منها موجودة في مركز إحياء التراث الإسلامي باهتمام بليغ من العلّامة المحقّق السيّد أحمد الحسيني الأشكوري \_حفظه الله ورعاه \_.

ويبدوا أنّ الشيخ مهدي استنسخ الكتاب من النسخة المخطوطة بخطّ المؤلّف، لأنّ النسخة الثانية تختلف عن نسخة الشيخ مهدي في بعض الموارد اختلافاً متقارباً في المعنى أو اختلافاً فاحشاً ولو كان نادراً وقد أثبتنا جميع ذلك في الهامش إلّا ما أحر زنا الخطأ فيد.

فهذا الإختلاف بين النسختين يدل على أنّ الشيخ مهدي استنسخ الكتاب من نسخة أستاذه، لا من هذه النسخة، ويبعد أن يكون من نسخة أخرى رابعة، والله أعلم.

وممّا يُلفت النظر أيضاً أنّه ربما يوجد بعض الإضافات في هوامش النسخة الثانية لا يوجد في نسخة الشيخ مهدي، فعند ذكر خبر وفاة الشيخ الأنصاري يقول السيّد الشهرستاني: «طاب ثراه وجعل الجنّة مثواه»، ثمّ جاء في هامش النسخة الثانية: «فقيل في تاريخه: تناثر النجوم، وأيضاً: ظَهَرَ الفساد» ولا يوجد هذا الذيل في نسخة الشيخ مهدي.

قال السيد المصنف في كتابه زوائد الفوائد الذي ألفه بعد كتاب تـحقيق أدلّـة الأحكام: «وقال الوالد العلّامة ـدامَ عُلاه ـ: «تناثر النجوم» و«ظَهَرَ الفَساد» (١١) فَتَبَيَّن أَنّ قائل هذا التاريخ لوفاة الشيخ الأنصاري هو والده السيّد محمّدعلي الشهرستاني المتوفّى سنة ١٢٨٧ كما مرّ.

(۱) زوائد الفوائد ص۷۱.

وسمعتُ من بعض الأعاظم أنّه قيل في تاريخ وفاة الشيخ الأنصاري: إنَّ الإمامَ المرتضى ومَنِ اشتَقامَ بِهِ الرشادُ

مُذْ غابَ عَنَّا قلتُ في تاريخه: ظَهَرَ الفَسادُ

إذن فيمكن أن يكون هذا البيت ممّا أنشأه السيّد محمّدعلي الشهر ستاني والد السيّد المصنّف.

كما يمكن أن يكون لغيره ويكون البيت هكذا:

«مُذْ غابَ عنّا قيلَ في تاريخه: ظَهَرَ الفَسادُ»

وعلى أيّ حال فمع الأسف لم نعثر على نسخة المؤلّف، ولعلّها تلفت في إصابة الحرية..

قال العلّامة المحقّق السيّد أحمد الحسيني الأشكوري في مقدّمة كتاب زوائد الفوائد ـالذي حقّقه أخيراً وطبّعه، بالمقدار الموجود منه ـما هذا نصّه:

«المكتبة احترقت والكتب بخطوط مؤلّفيها أصبحتْ في خبرٍ كان. ولم يبق منها -مع الأسف الشديد - إلا بعض النسخ التي لا يمكن الإستفادة منها لاحتراق أكثر أوراقها، فزال التراث إلا ماكان مستنسخاً منه قبل إصابة الحريق، وهو قليل جداً »(١).

يقول المحقق السيّد حسين هادي الموسوي: إنّ في خزانة الشهرستاني في كربلاء نسختين ،نسخة المؤلّف ظاهراً ونسخة أخرى في مجموع من الرسائل، كما أنّ نسخة أخرى استنسخها تلميذ المصنّف الشيخ مهدي بن غلام على ، ونسخة بخطّ الشيخ موسى بن جعفر \_ تلميذ السيّد \_ في خزانة السيّد الكاشاني، حرّرها

(۱) زوائد الفوائد ص۱۰.

في يوم الجمعة ٩ شعبان ١٣١١»(١).

وهو ينقل من المصادر ولم يعثر على النسخ المذكورة حسب ما قال لي، وقد بذل في ذلك جُهدَه المشكور، فجزاه الله خيراً.

الثانية: وهي نسخة أخرى لهذا الكتاب تشبه نسخة جدّي في الخط لكنها ناقصة من آخرها بمقدارٍ قليل ولا يوجد فيها تاريخ الإستنساخ ولا اسم المستنسخ، وهي في مجموع من الرسائل، موجودة في مكتبة سماحة العلامة المحقق حجّة الإسلام والمسلمين السيّد علي الشهر ستاني \_ دام عزّه \_ في مشهد الرضائي، وقد تفضّل علينا ولده الفاضل سماحة الحجّة السيّد مرتضى الشهرستاني \_ دام مجدّه بالفحص عن المخطوطات وإرسال هذه النسخة إلى قم، وبَذَلَ جُهداً مشكوراً، فَجَزاهُ الله خيراً.

ومن المحتمل أن تكون النسخة بخط الشيخ موسى بن جعفر الكرمانشاهي الحائري الذي توفّي في حدود سنة ١٣٤٠ وهو من تلامذة السيد محمد حسين الشهرستاني والمجازين عنه (٢).

فبعد ما عثرنا على هذه النسخة \_ولله الحمد على ذلك \_اعتمدنا في تـحقيق الكتاب على مقابلتها مع نسخة جدّي وأثبتنا موارد الإختلاف في الهامش، فنصّ الكتاب موافقٌ للنسخة الأولى وما في النسخة الثانية من الإختلاف أدرجناه في الهامش بعنوان: «كذا في نسخة ب».

(١) مقدّمة جنّة النعيم ص٨٩.

<sup>(</sup>٢) زوائد الفوائد ص ٢٠، مقدّمة جنّة النعيم ص٥٥.

#### كلمة الشكر

وفي مقام الشكر لا يسعني إلا الاعتراف لله مسبحانه وتعالى بالعجز عن أداء شكره وقد تفَضَّلَ عَلَيَّ باللطف الكثير والفضل الكبير، ومع ذلك فلله الحمدُ على ما أنعم وله الشكر على ما ألهم إذ وقفني لإنجاز هذا الأثر الشريف «لا تُحمدُ يا سيّدي إلا بتوفيقٍ منك يقتضي حمداً ولا تُشكرُ على أصغرِ مِنَّةٍ إلاّ اسْتَوجَبْتَ بها شكراً» (١).

«وكيف لي بتحصيلِ الشكرِ وشُكري إيّاكَ يَقْتَقِرُ إلى شُكرٍ . فكُلَّما قُلْتُ لَكَ الحَمدُ وَجَبَ عَلَىَّ الذلك أَن أُقولُ لَكَ الحمدُ»(٢٠).

ثمّ إنّى أُقدّمُ خالصَ شكري وثنائي لكلّ مَن ساهَمَ وشارَكَ في إنجاز هذا العمل العلميّ ومَدَّ يد العَون في إحياء هذا الأثر الفاخر الجليّ وهداني إلى هذا الطريق وأرشدني إلى ما ينبغي في أمر التحقيق.

وأَخُصُّ بالذكر الأخ الفاضل سماحة الحجّة السيّد مرتضى الشهرستاني ـ دام عرَّه ـ بما تفضّل مِن بَدْلِ جهوده المشكورة لنقل النسخة الثانية من هذا الكسّاب

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٥٥/٩٩ وَرَدَ ذلك في الدعاء بعد زيارة الإمام الرضاطير.

<sup>(</sup>٢) مناجاة الشاكرين.

التي كانت في مكتبة والده إلى قم وإرسال النسخة المصوّرة منها إليّ للـتصحيح والمقابلة، والنسخة المصوّرة موجودة في مركز إحياء التراث الإسلامي.

كما أنّ الشكر والثناء موصولُ لسماحة أخي المحقّق الميرزامحمّدحسن الأركاني البهبهاني حيث أبدى بعض الملاحظات، وكذلك أخي الفاضل سماحة الحجّة الميرزامحمّدرضا الأركاني البهبهاني إذ ساعدني في مقابلة النسختين مرارأو تصحيحهما وتنسيق الأمور في جميع مراحل العمل.

كما وأُقدِّم الشكر والثناء للأخ الفاضل سماحة الحجَّة السيّد محمّدلٍسماعيل خالصزاده حيث قام بعمليّة تقويم النص وتنسيقه وتخريج المصادر .

فللّه دَرُّهم وعليه أجرُهُم.

وأرجوا أن يكون هذا العمل في موضع القبول \_بقبولٍ حَسَن \_لدى أهل العلم والفضل, والفنّ.

وأرجوا أيضاً أن يُسامحني كلُّ مَن وقَفَ على خَطاً أو نـقصٍ أو غَـلَط، وأن يُرشدني إذا وَجد فيه شيئاً من ذلك، ليكون الأثر مُتقَحاً ومُصحَحاً في تصرّف أهل العلم.

أسأل الله العليّ القدير أن يجعله ذُخراً ليوم القيامة وعملاً صالحاً يسرفعه وأن يعفر له أن يعلم النسخة يتفر لي ولوالدي الشيخ محمود، حيث سَعى سعياً مشكوراً في تحصيل النسخة المخطوطة الأولى لهذا الكتاب أيّام حياته ولجميع المؤمنين والمؤمنات، بحق سيّدنا محمّد وآله الطاهرين وصلوات الله عليه وعليهم أجمعين ..

محمّدمهديّ الأرگانيّ البهبهانيّ شهر رمضان المبارك سنة ١٤٤٢

معد بساله الزواليي فسنعن المداندوا لمددقه كالسمق والشكل ولمنع والعطام كاحوض والسلط ملي من جد العدائدات العراص ما الطف للغدان والدنب العالم كمامه الطلبيعديقول الفقيظ العالمل فاعدجه والمدوالي ومعالم سألم لمارا انعناه تحص مقوادا كاكتابه دخا الامامط وكالمكتدح الماليضا مترككته كاضا عدوليا لألمال والمتجود للناظه يجرف الخلام لعفوم لأفاغ فقرا لصي مفاة بازالهاء ضريالها مترجة فاقرك سندابا فدفيلي لارسونها فستلاا يداي ولمؤلد تكري يالت بتراد شيترويكم وحلافين لياوعا ماويا وجيع الاسكام فالالعالم وأكانهم المداله وأكانهم المدارا عليجه الأنام ولكم كفهانا حزائدة لأتواعدا الجليج والفي تتيني بالمعا الصدجدو أيافقا فدرهد بالقلوان المراصلهن الانسادان ويتبوالذا للصدوة فالمطال المزاق والبعطانه والكاول ارالله واصادتها طهن غرايا والعف والهواي المعان ماكن في معالم الطلع العديان منع ومن الامداع الاصل بالم يتكوامن احلالسين فالمتادمات والراتيعن العوائين مفافر يعزر الشياطي والماييس عليه اللولا يضعق كما اللهوا للكانتنالين بعالك موجه في المياديين تلبع فيلييم كالمنافض أفيل لطالبط فأدمين لقوالس والانتساخ ا نهامهم تستعامة والمطاوم والاطالان المستعار والكال مناعله الول وليسهليه في عاملة الم يقعط الحد السائلة

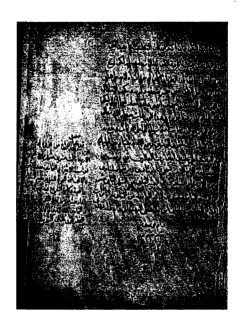
الصفحة الأولى من المخطوط بخطّ الشيخ مهدي البهبهاني الأركاني تلميذ المصنّف

للكراعس معالم مربعان الاعام لعد عليامس أعف المعر وعمو الإجابيل مالرفت منده المحاذ العادمة فمقاط الشفية افالعواء التشليف فماند تناه نمار ملمه النبهانم وعليسور وماز والتاوي كالمن منطالة التراسا العدا فالمسادر والعراد والمسامة والمالية معكالمة والقامكة معلمه المالقاله فالمنالمة

صورة من المخطوط بخطّ الشيخ مهدي البهبهاني الأركاني تلميذ المصنفّ وفي الحاشية خبر وفاة الشيخ الأنصاريّ

ألمسيطقه كالم مقاللا تلقدة أملان كمثالي منالله أوالله

صورة من المخطوط بخطّ الشيخ مهدي البهبهاني الأركاني تلميذ المصنّف



الصفحة الأخيرة من المخطوط بخطّ الشيخ مهدي البهبهاني الأركاني تلميذ المصنف

### يسدآنله اكفن الغيمه

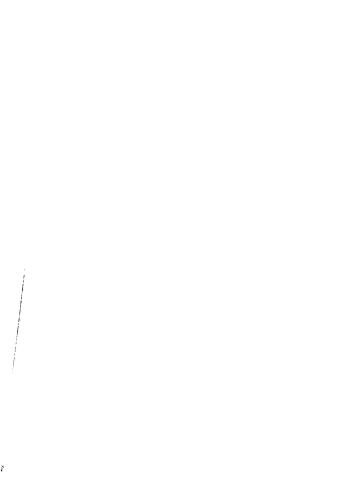
الميانه والميحقه كالسفة والتكل عاصرالعلل كاحرحقه والسام عاجر يعث المعانير وافسا فرارسل الطعم العنابير والدينام بالكم ومصالع النالم ومعسان إدخاعني فتنوادا الاكارم وفارالالم علاله كسرم ملاالمناعة والغيغ لزال فادمقر العدق مغياة باداله وصروالمضاعة بنطأة فاحتل مشمأيامة العنليم الزيدية انزامه معال ارتنكك سلح مالدائ وديوالمؤ وغروار فريعتر ومنهاحا ويجلر لللزياجاد مابكا ومزلجع الأمكام للولل والمراء وكالمرام المعرو والأسداد وأتم المرغم عاجعوالأنام ولكنه كنزوا مانم المفاذا فهامة لبلر الموع والخيف يحقطه إعلاءاسه ويحقه واطفاه فاتص بما تفلوا فرافاهم فرالاضارا لمعنوثر والأفار المصنصر خلط الماطل بللة والسواالوع الخلق وتزكوا ولباءته وامنا مركاطنية وارالوف ولمحاب مكنرج زوايا الغلم والعدول مقترخ الأعل والخنوان وأرسكنوا فراعله الدمرم اظهاد بإحدالماقع فرالغران خفا نزائيا لمين ولايزال الوم بلحا فألقال المغالجة الرحال الاضل الالانق النرى الناسرة وكفرة الحيق والالتباس فاستيه الديم كا المنظرة الرجال ووجدة القرطاس ولما استكف اجامه وتنت مقاسله و نعزة احلام مسعل الألن المشامضة والخوال المقارضة إلعال المعذل وليرت كمين ال

جَلَاكُورُلِكُولُو يعصرنه على المرتضيط حيثاء للمناع



5/.

الصفحة الأولى من المخطوط «نسخة ب»



هامند، دست مده المعالمة المعا

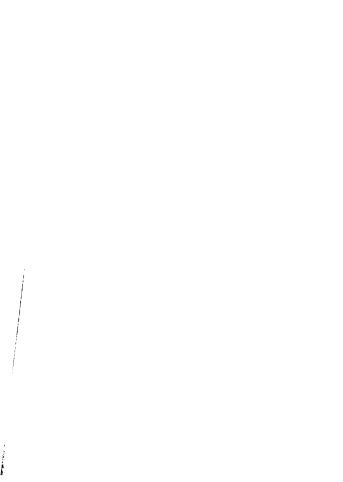
المؤرطخنص فألايات واكفال ومعنه اللغيثها وحترملأ الغايا والاثست فاالفاحد ولااحتبار اللوالجشك المتناصة أرخذال ومللغشة منطام أتبله للمائن الناراج لياكنوا لكوط تبتيعا المحصر معالداتها وليرمط اعتلاف للزرواد الأجية الطرف اسافرالغ كأحظ أحكا مراح الذريكي ومن لتحاوطيها ومنافؤها واكبالا وجيزالية منا لانستراوية والماواكنال ففياندنياء دطاسيل يتلعسة المذنواب لمفيضون فانصير ألنفا دالمفترل للشادايغ واخشها لماضيح للمختاح وعالفتا عرقم كما فريق والكوال المالي المارات الماحدة أوالملج والتبط واخال النغا ترصتناه جيزال للفيح للالاثليط انزقيل الفريخة والمجالكا لها ومع هذا كيدية ع النَّها وعلجيز الذاله السرار الخريطة الدين من الماسود الدين الماسود الماسود معضا الحن وبالمبار للندر النيقر عايشا وموالزالا بواسطيع الفندان المنست عاترها بالتنسك ميليفي كاحنف الغندد الغلاصة يتعضع ويوالأنسكة الأخطان وفااحشا الإسساد يجسير اللغ والعاني أوجرجه للكاجناف فيأ الكابغياض الكيجا نزلما خالا ولأمترط ليتخرج عيكم العقداد النقل ومكوني ولدنم كااتيه الذيزامنوا الميطاعة وللسوا ارلى واحل الأرتيكم والعكو الأماعة الابالبع والمالم والمنوار وانزل يفالعله الماتج وفيراندا والدخ النجيج كمالما وكأمتم عراكم الذي الذرص بالمترح النمز ووضيور المي بعمام الداليالانساد لأرالظت الماساخ الندة خلاباتكم الذي غلوانككم الذوصي فالأنائ والأدم عنوضيع الخيف صور للامدوي مغيرم فاعراز صلاله المدسط بالهرك اليعاد كالمدحكات بالغذا وغيوكا لكخف صلعا يزاكيل بالبزيجينيا جهانعت الملف والخنت وأبا الغلط باللغ لمضعة وقلعف عدم ماميزكة وارسم نعواتنا مناة الفقرجية كمنوبا في المزج ميصدد بمرالح الترواثوت ليوال لشتين ميلل الأيكر أحذا العرائ مأطن المنسن

44

صورة من المخطوط

«نسخة ب

وفي الحاشية خبر وفاة الشيخ الأنصاري



خلينها وخداره المالية الالصناكة بالعريم فيأة ومكاخل العاد وحدارهن طاللاد مغزه المدهم منال كمقادمنا والداكان الإبرائيل فيوع من عديدا والد مكثاذ شفيرالزا وبالوج لامتال تلاط المدالما لمنته فرأن والل السياغ شأة الد فاناعرب ماعنه فليهال أفاسلاه ليان بادرامت الانداد عيمل المة مستعادما للكم لتقييط وراميان لغالط الغزه المبعد حازير بالقط لكأبح وح ومرالينم المتزمين لمافراذ كالرص اللاخعال والكرد فاستاليك السطانيا أ لمعنى العندال مع الشارخ خدالاتريالال تم كار كمان للظرال لما تعلق الماري مكذا لادتنع الترانعوا الروب أيرف أي مصاغراتك جديزا ومرف ووالماند مَا فَإِذَا فَ اللَّهِ مِلْ لِلْهِ مِنْ الرِّينِ عِنْ المُعْلِقِينَ اللَّهِ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ ال المنغه خانين فاالاضارا للواحا حلاده المائر الده مريد والماخة يب

228

صورة من المخطوط «نسخة ب»



#### وبه نستعين

الحمد لله ، والحمد حقه كما يستحقه ، والشكر له على نعمه العظيمة كما هو حقه . والسلام على خير من بُوت للهداية ، وأفضل من أرسِل لللطف والعناية (١١) ، و آله ينابيع الحكم ومصابيح الظلكم .

وبعد؛ يقول الفقير ألى الله الغنيّ محمّد حسين بن محمّد عليّ الموسويّ (٢) الحسينيّ الشهر ستانيّ (٣): إنّ هذا مختصر في تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام (هي الإمام (هي))، كتبته مع قلّة البضاعة وكثرة الإضاعة، وبلبال البال واختلال الحال، والمرجوّ من الناظر فيه سدّ الخلل والعفو عن الزلل؛ فإنّي مُقِرُّ والصدق منجاة بأنَّ الباع قَصِيرٌ والبضاعة مُزجاةً.

فأقول مستمدًا بالله العظيم: لاريب في أنّ الله تعالى أرسل رسوله بالهدى ودين الحقّ (٤) ، وقرّر له شريعة ومنهاجاً، وجعله للخلق سراجاً وهّاجاً،

.....

<sup>(</sup>١) «للطف العناية» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع المقدّمة في وجه النسب الموسويّ والحسينيّ.

<sup>(</sup>٣) «عفى عنهما» كذا فى نسخة ب.

 <sup>(</sup>٤) إشارة إلى الآية الكريمة: ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلُ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ
 كُلِّه وَلُو كُونَ لُوهُ اللَّه اللَّهِ إِلَّه اللَّهِ إِلَيْهِ (٩): ٣٣.

وأبان (١) له جميع الأحكام من الحلال والحرام، وأكمل له دين الإسلام، وأتم به النعمة على جميع الأنام، ولكنبّهم كفروا بأنّهم الله فأذاقهم الله لباس الجوع والخوف (٢)، حتى ظهر أعداء الله، وجهدوا في إطفاء (٣) نور الله بما نقلوا من أفواههم من الأخبار الموضوعة والآثار المصنوعة، فخلطوا الباطل بالحق، وألبسوا الأمر على الخلق، وتركوا أولياء الله وأصفياء (٤)، قاطنين في ديار الخوف والهجران، ساكِنين في زوايا الظلم والعدوان، مُتَقين من الأهل والإخوان، فلم يتمكنوا من إعلاء الدين وإظهار ما هو الواقع من القوانين، خوفاً من حزب الشياطين (٥).

ولا زال الأمر على هذا المنوال حتى آل حال آلِ الرسول( الله الى الي الإنتقال من بين الناس، وتركهم في الحيرة والإلتباس، فلم يبق في أيديهم إلا ما أخذ من أفواه الرجال، أو وجد في القرطاس، ولَمَّا اخْتَلَف أفهامُهُم، وتَشَتَّت مَقاصدُهُم، وتَشَتَّت مَقاصدُهم، وتَشَتَّت أحلامُهُم، حصل الآراء المتنافضة والأقوال المتعارضة من العلماء الفحول، وليس عليهم في ذلك اعتراض إذا لم يقصّروا في استنباط الأحكام من المدارك

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) «وَبَيَّن» كذا في نسخة ب.

 <sup>(</sup>٣) إشارة إلى الآية الشريفة: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْتَى اللهُ إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلُو كُونَ أَلْكَافِرُونَ ﴾ سورة النوبة (٩): ٣٢.

<sup>(</sup>٤) «وأمنائه» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٥) «خوفاً من الشياطين» كذا في نسخة ب.

التي اعتقدوا اعتبارها لما وجدوا من الأدلّة المتينة في أنظارهم، فماكلّف الله نفساً. الأوسعها(١٠).

نعم؛ من قصَّر من تحصيل المدرك المعتبر فقد أوقع نفسه في الخطر، وأيّ خطر؟! فَالْخَطْبُ الأَهْمُ وَالأَمْرُ الأَعْظَمُ هو التحرّي والإجتهاد في استخراج مدارك الأحكام، وما يستنبط منه الحلال والحرام؛ حذراً من الوقوع في الفتوى بغير ما يُعلم إذن الله \_ تبارك وتعالى فيه، وققّنا الله لمراضيه، وجعل غاية (٢٠) أمرنا خيراً من ماضيه، فلما تبيَّن أنّ الأمر الأهم هو معرفة ما هو حبجة وطريق إلى معرفة حكم الله تعالى (٣)، فلنشرع في تحقيق المطلوب مستعيناً من (٤) علام الفيوب، مرتباً للكلام على مقامات:

أحدها: في إمكان تحصيل العلم بحكم الله في هذه الأزمان وعدمه. والمخاطب بالكلام في هذا المقام طائفةٌ زعموا انفتاح باب العلم، لقطعيّة الأخبار المنقولة في الكتب الأربعة عن الأثمّة الأطهار (ﷺ)، وهم الأخباريّون.

[المقام] الثاني: أنّه إذا فرض عدم إمكان العلم بالأحكام فهل هناك طريق ثبت حجّيّته بالخصوص بالقطع أو بظنّ معتبر بالخصوص أو بالعموم؟ أو لا؟.

والمنازعة في هذا المقام بين فِرَق:

فمنهم من زعم اعتبار الأخبار ونحوها بالخصوص قطعاً، ومنهم مـن ادّعـي

 <sup>(</sup>١) إشارة إلى الآية الشريفة: ﴿ لا يُكُلُّفُ اللهُ نَفْساً إلا وُسْعَهَا ﴾ سورة البقرة (٢): ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) «غابر أمرنا» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٣) هذه الكلمة محذوفة في نسخة ب.

<sup>(</sup>٤) «بِعَلّام الغيوب» كذا في نسخة ب.

الخاصّة، ومنهم من ذهب إلى اعتبارها بالخصوص بالأدلّة الظنّيّة المعتبرة عموماً. وهم المعتبرون للظنّ المطلق في طريق الحكم لا في نفسه.

والمقام] النالث: أنّه إذا فرض عدم ثبوت حجّية طريق مخصوص بالخصوص فله المقتبع هو مطلق الظنّ أو لا؟ بل في الجملة، والنزاع هنا \_أيضاً \_بين من زعم حجّية الظنّ المطلق مطلقاً وبين من اعتبره في الحكم دون الطريق، وبين من اعتبر الظنون المظنونة الاعتبار وبين من لم يعتبر منه إلّا ما يطمئن به النفس في مقام العمل إذا قام على خلاف مقتضى الاحتياط، ومع فقده يرجع إلى أصل الاحتياط، فهذه مقامات ثلاثة يجب التكلّم في كلّ منها ليظهر ما هو الحقّ الحقيق بالتصديق.

# المقام الأوّل: عدم امكان العلم بالأحكام

أمّا المقام الأوّل، فالحقّ فيه المنع، ومستنده أنّ ما يُدّعى كونه موجباً للـعلم بالحكم لايخلو من أمور لايفي شيء منها بالمطلوب.

منها: الكتاب، وهو مع كونه ظنّيّ الدلالة وأنّه لا يفي بأغلب الأحكام ليس بحجّة عندالخصم إلّا بعد اقترانه بالتفسير الوارد عن أهل البيت(ﷺ)، وسنبيّن أنّه \_أيضاً \_ظنّيّ.

ومنها: الإجماع، والمحقّق منه نادر، والمنقول منه لا يفيد العلم، مع أنّه بكـلا قسميه غير معتبر عندهم.

ومنها: أصالة البراءة والإستصحاب، ولا اعتداد بهما عندهم، مع أنَّ الأوّل نفي الحكم والثاني لا يفيد العلم.

ومنها: الخبر، والمتواتر منه نادر، مع أنّ دلالته كالكتاب، والآحاد منه غير محفوفة بما يقتضي حصول العلم دلالة وسنداً.

ودعوى الأخباريّين قطعيّة الأخبار المضبوطة في الكتب الأربعة لاحتفافها بالقرائن القطعيّة لايصغى إليها، مع أنّها لاتقتضي العلم بالحكم الواقعيّ؛ لافتقار استنباط الأحكام من تلك الأخبار إلى إعمال أصول وقواعد كلّها ظنّيّة، وقد بيّن ذلك مفصّلاً ومستقصى في كتب الفريد البهبهانيّ -قدّس سرّه -(١)، فلنقتصر هـنا على بعض من موانع حصول العلم.

منها: من جهة الدلالة والسند، فإنَّ مرجع النزاع في الحقيقة بين المجتهدين والأخباريّين إنَّما هو هذه المسألة، فنقول:

أمّا الجهة الأولى \_وهي بيان عدم حصول العلم بالحكم من جهة الدلالة مع فرض قطعيّة السند، ومنه يعلم الحكم بالنسبة إلى الكتاب أيضاً \_، فيظهر ببيان الموانع، وهي أمور:

منها: كون الأوضاع الثابتة لألفاظ الرواية مستندة إلى أمور ظنيّة، وذلك مثل التبادر، وعدم صحّة السلب، والاطّراد، والاستعمال، ونقل النَهقَلة، وصحّة التقسيم، والاستقراء، وعدم اختلاف الجمع، وصحّة الإشتقاق، وعدم توقّف الاستعمال في معنى على استعماله في غيره، والتقييد بقيدين مختلفين، وعدم المنافرة، وحسن الاستفهام، وغير ذلك. ولا ريب أنَّ شيئاً منها لا يفيد القطع بالوضع، كما قرّرناه في غاية المسؤول (٢).

وعلى فرض حصول العلم بالوضع في زماننا وعُرِفْنا لا يحصل العلم باتحاده مع عرف المخاطبين بتلك الأخبار، وقد قرّرنا أنّ تكليف الغائبين هو العمل بمقتضى عرف الحاضرين، إمّا لعدم شمول الخطاب لهم، فيكون الواجب عليهم هو الواجب على الحاضرين بأدلّة الاشتراك، وإمّا لأنّ إرادة الظاهر عند كلّ قوم من الخطاب يوجب استعمال اللفظ في أكثر من معنى واحد، وهو غير جائز، مع

<sup>(</sup>١) راجع الفوائد الحائريّة: ١١٧، الفائدة السادسة؛ الرسائل الفقهيّة: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) «في كتابنا المسمّىٰ بغاية المسؤول» كذا في نسخة ب. راجع غاية المسؤول /١٨ ـ ٢٦.

أنّه منافٍ لأدلّة الاشتراك القاضية باتّحاد جميع الأصناف في الحكم بعد اتّحاد العنوان من غير مدخليّة للعرف والاصطلاح في ذلك، وقد ثبت أنّ الأحكام لا تختلف باختلاف الأسماء، فلو سمّي الخلّ خمراً أو بالعكس لم يقتض انقلاب الحكم.

وإرادة الظاهر عند الغائبين وإحالة الحاضرين عليهم غير معقول، فتعين كون المراد من الخطاب هو الظاهر عند الحاضرين في مجلس الخطاب وإن كان الخطاب شاملاً لغيرهم أيضاً، وحينئذ فإذا علمنا بوضع اللفظ للمعنى بسبب المراجعة إلى العرف أو غير ذلك توقف حمل الخطاب عليه على تعيين كونه هو الموضوع له في عرف الحاضرين، ودون العلم بذلك خرط القتاد؛ فإن غاية ما يثبت بذلك (۱) أصالة عدم النقل، وهي مع ضعفها بالعلم الإجمالي بالنقل في كثير من الألفاظ لا يقتضى العلم رأساً.

وما ذكرنا هو سرّ اختلافهم في شطر من المباحث اللغويّة المذكورة في الأُصول من تشخيص معنى الأمر هيئة ومادّة، والنهي كذلك، والمفهوم والمنطوق، وألفاظ العموم، ومباحث المخصّص؛ فإنّها موضوعة لتعيين معانى الألفاظ.

ولمّا لم يكن طريق إلى العلم حصل ما ترى من الأقوال المتفرّقة والآراء المتشتّة في كلّ باب من تلك الأبواب، يظهر ذلك لمن تصفّح الكتب المفصّلة، ونظر إلى ما قرروه من الأدلّة.

ومنها: كون الأمارات المعمولة في تعيين المراد، وأنّه الموضوع له أو غيره كلّها ظئيّة، مثل أصالة عدم القرينة، وأرجحيّة التخصيص من المجاز، والمجاز من

<sup>(</sup>۱) «ما يثبت به ذلك هو» كذا في نسخة ب.

الإضمار وترجيحه على الاستخدام، وترجيح المجاز الواحد على الاثنين، والمجاز المشهور على الاثنين، والمجاز المشهور على الحقيقة، وغير ذلك ممّا يرجع إلى تشخيص إرادة الظاهر من الكلام عند الحاضرين في مجلس الخطاب ولوبضميمة القرائن الحاليّة أو المقاليّة، وقد بئناً آنها أنَّ المكلّف به هو ذلك.

وما يقال من: أنّ الخطاب بما له ظاهر وإرادة غيره قبيح، فيجب أن يكون المراد من كلّ مخاطب ما هو الظاهر عنده، وبعد تعيين الموضوع له يعلم أنّه مراد من غير حاجة إلى إعمال أصل من الأصول الظنيّة، مدفوع بما بيّنًا من أنّ المكلّف به هو الظاهر عند الحاضرين، وإلّا لزم استعمال اللفظ في معنيين، مع كونه منافياً لأدلّة الاشتراك في التكليف، وقبح الخطاب المذكور إنّما يسلّم إذا ثبت كونه مكلفاً بمقتضى فهمه، وقد بينًا فساده. مع أنّه لا يجري بالنسبة إلى الأحوال المتعارضة التي كلّها خلاف مقتضى ظاهر الوضع من المجاز والتخصيص والتقييد والاستخدام والإضمار وغيرها؛ فإنّ تعيين المراد حينئذ إلى مكن إلّا بما ذكرنا من الأمور الظنيّة.

ومنها: كون الكلام صادراً لبيان الحكم الواقعيّ ظنّيّاً مستنداً إلى أصالة عدم التقيّة والخوف المانع من إظهاره، ولاشكّ في أنّها لاتفيد إلّا الظنّ، سيّما بعد العلم بوقوع مثل ذلك كثيراً.

ومنها: كون كثير من الروايات \_إن لم يكن أكثرها \_منقولة بالمعنى، ولابدٌ فيه من فهم الراوي المعنىٰ مطابقاً لما هو مراد الإمام(ﷺ)، ثـمّ نـقله بـعبارة مـؤدّية للمطلوب.

ولا ريب أنَّه كثيراً ما يقع الاختلال بسبب غفلة الراوي عن القرائن الحاليَّة أو

المقام الأوَّل: عدم إمكان العلم بالأحكام......١٥٧

المقاليّة ، فيعتقد ما هو خلاف المراد ، كما نشاهد أهل مجلس واحد يتشاجرون في فهم كلام صدر عن المتكلّم في ذلك المجلس؛ لتفاوتهم في الفهم والانـتقال إلى القرائن الخفيّة ، وهو السرّ في شدّة الإختلافات بين العلماء المحقّقين في فهم كثير من الأخبار .

ويؤيده \_أيضاً \_ما ورد من قولهم: «أَنْتُمْ أَفْقَهُ الساسِ إذا عَرَفْتُمْ مَعانِيَ كلامِنا »(٥) وقولهم: «خَبَرٌ تَدْريهِ خَيْرٌ مِنْ عِشْرينَ خَبَرٍ تَرُويهِ»(٢) وكثيراً ما يقع الاختلاف من جهة قصور الراوي في أداء المطلوب، فيزيد أو ينقص ما يختلف به الحكم. وحصول القطع بانتفاء المذكورات يأباه العقل المستقيم.

ومنها: كون أغلب الروايات منقولة من النُسُخ والرسائل، واحتمال الزيادة والنقصان والتحريف والتبديل مانع عن القطع.

----

<sup>(</sup>١) لم نعثر على هذه العبارة، نعم في الكافي: ١٦٢/١، ح٣ ما يقرب منها.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٣٦٢/٣، ح١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢١٤/١، ح٢.

<sup>(</sup>٤) الكافى: ٥٦٧/٤، ح٣.

<sup>(</sup>٥) معانى الأخبار: ١/١، ح١.

 <sup>(</sup>٦) المستدرك: ٣٤٤/١٧ الباب ١٥ من أبواب صفات القاضي وما يجوز أن يقضي به، ح٥ مع
 اختلاف يسير .

ومنها: وقوع التقطيع في كثير من الروايات، وهو موجب لسقوط كـثير مـن القرائن الموجبة لتعيين المراد؛لمدخليّة ذكر السابق واللاحق فيه قطعاً.

ومنها: معارضة الأخبار بعضها مع بعض، وهو موجب لوهن الدلالة كما يوجب ملاحظة رواية للشك في مدلول رواية أخرى مع ظهور دلالتها قبل ملاحظة تلك الرواية، بل قد يقطع بفساد ما فهم أوّلاً، ولهذا ترى جلّ الأحكام الفقهيّة مأخوذة من الجمع بين الأخبار، وأغلب وجوه الجمع بل الجميع ليس أمراً قطعيّاً، بل محض الظنّ كما لا يخفى.

وممّا يؤيّد المطلوب إكثار العلماء المتقدّمين بالنسبة إلى الأحاديث من قولهم: «يحتمل أن يكون المراد كذا أو كذا»، أو «يحمل على كذا»، ونحو ذلك، وإذا لم يحصل القطع بمعنى الحديث للقدماء فلغيرهم أولىٰ.

وممّا ذكرنا ظهر بطلان دعوى العلم العادّي أيضاً، وهو ما احتمل النقيض احتمالاً ضعيفاً ويقل في عقد العقلاء في مقام التعارف والتعيّش؛ وذلك لقرّة احتمال النقيض في كثير من الروايات بما بيّنًا من الوجوه، وغيرها ممّا ذكر في المفصّلات. وأمّا الجهة الثانية \_أعنى بيان عدم حصول العلم بالحكم من جهة عدم قطعيّة

السند ... فيتم \_أيضاً \_ببيان الموانع ، وهي أمور: منها: أنّ قطعيّة السند إمّا بالتواتر ، أو بالاقتران بالقرائس الموجبة للقطع بالصدور ، والأوّل مسلّم الانتفاء في محلّ النزاع.

## [تقرير القرائن الدالة على القطع بصدق الأخبار وردها]

وما ذكره الخصم من القرائن لايموجب القطع؛ فإنّ عمدتها شدّة اهتمام

الأصحاب بضبط الأخبار وتهذيبها، وغير ذلك من النقد والانتخاب وتميّز غير الموضوعة عن غيرها، والبحث عن حال الرجال وتعيين الشقاة عن غيرهم، واجتهادهم في ذلك مشهور، سيّما من القمّيّين، حتّى أنّهم أخرجوا من قم من كان يعتمد المراسيل(۱)، وتركوا رواية من لم يستند في روايته إلى السماع أو القرائة؛ حذراً من تدليس المدلّسين، ولم يزل ديدنهم على ذلك من زمان الصادق ( للله إلى زمان الشيخ ( الله عن من على الله على المنقدة التي لا تعتريها شبهة وريبة في الجوامع الأربع المشهورة: الكافي والفقيه والتهذيب والإستبصار، وشهد مؤلفوها بصحة ما جمعوا فيها من الأخبار (۱۲)، وكونها حجّة بينهم وبين الله (۱۳) تعالى، مع أنهم من جملة أجلة العلماء الإماميّة وأساطينهم.

مع أنَّ جملة من الرواة لاشبهة فيهم من جهة إجماع الأصحاب على تصحيح ما يصحّ عنهم، أو ورود الأخبار في حقّهم: ﴿ أَنَّهُمْ ثِقَاةً مَامُونُون ، (1)، أو ﴿ خُلُوا عَنْهُمْ مَعَالِمٌ دينِكُم ، (١٠)، أو ﴿ هُولُاءِ أَمَنَاهُ اللهِ في الْأَرْضِ ، (١٠).

<sup>(</sup>١) وهو سهل بن زياد، فراجع رجال النجاشيّ: ١٨٥، الرقم ٤٩٠؛ رجال ابن الغضائري: ٦٦. الرقم ١١.

<sup>(</sup>٢) راجع الكافي: ٨/١؛ الفقيه: ٣/١؛ التهذيب: ٣/١؛ الإستبصار: ٣/١ ـ ٥.

<sup>(</sup>٣) راجع الفقيه: ٣/١.

<sup>(</sup>٤) راجع الوسائل: ١٣٨/٢٧، الباب ١١ من أبواب القضاء، ح٤ مع تفاوت في التعبير.

<sup>(</sup>٥) راجع الوسائل: ١٤٨/٢٧، الباب ١١ من أبواب كتاب القضاء. ح ٣٤. مع تفاوت في التعبير.

<sup>(</sup>٦) راجع الوسائل: ١٤٢/٢٧ الباب ١١ من أبواب كتاب القضاء، ح١٤ مع تفاوت في التعبير.

وجملة منهم يعلم بقرائن الأحوال أنّه لا يرضى بالافتراء على إمامه ولا برواية من لم يكن بيّناً واضحاً عنده وإن كان فاسد المذهب، أو بالجوارح.

مضافاً إلى أنه كثيراً ما يقطع بصدق الخبر بتعاضد الأخبار بعضها ببعض.

# [ردّ قطعيّة أخبار الكتب الأربعة]

هذا غاية ما يمكن أن يقال في تقرير القرائن، ولا ريب أنّ شيئاً منها لا يقتضي القطع بصدق الخبر ؛ لأنّ ما ذكر من النقد والانتخاب إنّما هو بملاحظة حال مجموع المتقدّمين من العلماء، واتفاقهم في ذلك غير معلوم، بل الخلاف بينهم في تصحيح الأخبار و تضعيفها و تعديل الرواة و جرحهم في غاية الكثرة. ومع ذلك ففي كلّ فرد من أفراد الخبر كيف يمكن العلم بصدقه بمحض و جوده في كتاب من كتب الأصحاب وإن كان من الكتب الأربعة؛ ضرورة اختلافها أيضاً في ذلك، فرب حديث في الكافي غير مذكور في التهذيب وبالعكس، و تصحيح صاحب الكتاب لتلك الأحاديث لا يدلً على قطعية الصدور عنده أيضاً.

وقد ذكر بعض الأصحاب: أنّ الصحيح عند القدماء هو الخبر المعتمد الصدور (١)، ويظهر صحّة ما ذكره بما صرّح به الشيخ في العدّة (٣) والإستبصار (٣) من أنّه يعتمد على الأحاديث الظنيّة ويفتي بها، وادّعىٰ أنّ الشيعة كانوا يعتمدون عليها.

<sup>(</sup>١) مشرق الشمسين: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) عُدَّة الأُصول: ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٣) الاستبصار: ٣/١.

وبما صرّح به الصدوق من أنّه (١) يصحّح الحديث بمجرّد تصحيح شيخه إبن الوليد (٢)، وظاهر أنّ تصحيح الشيخ لا يوجب القطع بالصدور.

وكذا ظاهر كلام الكلينيّ ـ قدّس سرّه ـ أيضاً القطع بالحجيّة لاالصدور (٣)، كما يظهر لمن تأمّل كلامه حقّ التأمّل، مع أنّ قطعيّة الصدور لهم لا يوجب حصول القطع لنا، ولا دليل على حجّية قطع الغير على غيره سيّما مع احتمال الخطأ والسهو فيهم؛ ضرورة عدم عصمتهم اتفاقاً، وقد صدر ذلك منهم في مواضع (٤).

وأمّا أهل الإجماع، فلا يبلغون عشرين، ومع ذلك فكون جميع سلسلة السند منهم ممتنع لكونهم معاصرين للأئمة(經濟).

وكذا الممدوحون في الروايات مع أنّ المدح بالتوثيق لا يقتضي القطع بالصدق، غاية الأمركون ما يحكيه حجّة شرعيّة، وهو غير محلّ الكلام.

وأمّا دعوى القرائن على عدم الرضا بالافتراء، فلعلّها من جهة ما يشاهد من بعض الرواة من الجزم في بعض الروايات والشكّ في البعض أو الترديد، كأن يقول: لاأحسبه الآقال كذا وأمثال ذلك.

ولا يخفى أنَّ غاية ما يقتضيه هو الظنّ، أمّا القطع فكلّا، مع أنّ وجـود هـذه القرائن في جميع السلسلة معلوم العدم.

<sup>(</sup>۱) «بأنّه» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع الفقيه: ٩٠/٢، ولكن فيه عدم تصحيح الخبر بمجرّد عدم تصحيح شيخه.

<sup>(</sup>٣) راجع الكافي: ٨/١.

<sup>(</sup>٤) «وقد صدر منهم ذلك في مواضع» كذا في نسخة ب.

وأمّا التعاضد، فما لم ينته إلى حدّ التواتر لا يوجب القطع، ومعه فلا نزاع، لكنّه ممنوعٌ غالباً، مضافاً إلى أنّه معارض بكثرة التعارض بينها، وهو موجب للقطع أو الظنّ بعدم صدور الجميع.

ويشهد لذلك أخبار علاج التعارض بالأخذ بما رواه الأعدل والأورع (١١) فإنّ الترجيح بهما لايمكن إلاّ باعتبار كون المتّصف بذلك أظهر من جهة الصدور عن الائمّة (經濟)؛ نظراً إلى أنَّ العدالة مانعة من تعمّد الكذب، فكلّ ما كان أشدّ كان احتمال الكذب أضعف.

وليس الترجيح بهما من جهة احتمال كون المعارض صادراً على وجه التقيّة فإنّه لامدخليّة لعدالة الراوي في ذلك كما لا يخفي.

و تخصيص الترجيح المذكور بما قبل زمان ضبط الروايات وانتخابها لاشاهد له، مع أنّه منافٍ لديدن العلماء من الترجيح بهما في هذه الأخبار المدوّنة أيضاً.

ومنها: عدم قطعيّة جميع الأُصول والكتب التي نقلت منها الأخبار في الكتب الأربعة وغيرها؛ لما ذكره الشيخ وغيره من الطعن في جملة من أصحاب الأُصول مثل حسن بن صالح، فقد قال الشيخ في التهذيب: أنَّهُ زَيْدِيُّ بَثْرِيُّ مَثْرُوكُ الْمُمَلِ بِمَا يَخْتَصُّ بِروَايَةِهِ".(١).

ومثل السكونيّ، فعن الصدوق: «لا أفْتِي بِمَا انْـ فَرَدَ بِـهِ السُكُــونِيّ (٣) وَعَــلِي

(١) راجع الكافي: ٦٧/١، ح١٠.

<sup>(</sup>٢) التهذيب: ٢١/٤٠٨، باب ٢١، ذيل الحديث ١.

<sup>(</sup>٣) الفقيه: ٣٤٤/٤٠، ذيل الحديث ٥٧٤٥، وفيه: ولا أفتى بما ينفرد السكوني بروايته.

ابْنُ أَبِي حَمْزَةَ (١) وَوَهَب بْنُ وَهَبِ الْقُرَشِي (٢)، وَمُحَمَّد بْنُ مُوسى الْهَمْدَانِي (٣)، وَعَبْدُالله بن مُحمَّد العَلَويّ (٤)، ومُحَمَّد بن عَلِي الصيرفيّ (٥)، ويُونُسِ بنِ ظَبْيان (٦) ومُحَمَّد بن سَنان (٧) وغيرهم»، مع أنّ رواياتهم مذكورة في تلك الكتب.

مع أنّ قطعيّة نفس الأصول وكونه مشهوراً معتمداً لا يوجب قطعيّة كلّ واحد واحد ممّا تضمّنه من الروايات، سيّما بعد ما ورد عن هشام بن الحكم، عن أبي عبدالله (ﷺ): وإنَّ المُسْفَيْرَةَ بْنَ سَميدٍ دَسَّ فِي كُتُبِ أَصْحاب أبي جعفر (ﷺ) أَحاديث لَمْ يُحَدِّث بها» (٨)، وما ورد عن الرضا (ﷺ):

وإنّ أَبَا الخَطَابِ كَذِبَ عَلَى أَبِي عبدالله (اللهِ)، وكذلِكَ أَصحابُ أَبِي الخَطابِ يَدُمِنا هذه الخَطابِ يَدُمِنا هذه الأحاديث إلى يَوْمِنا هذا فِي كُتُبِ أَصحابِ أَبِي عبدالله (اللهِ اللهِ اللهُ الأُصول لم تكن بحيث لا يسمكن الدس فيها، والروايات في هذا الباب كثيرة.

(١) راجع رجال الكشي: ٤٠٣، الرقم ٧٥٥.

<sup>(</sup>٢) راجع رجال الكشي: ٣٠٩، الرقم ٥٥٨.

<sup>(</sup>٣) الفقيه: ٩٠/٢، ذيل الحديث ١٨١٧.

<sup>(</sup>٤) والظاهر أنَّه عبدالله بن محمَّد البلوي.

<sup>(</sup>٥) راجع رجال الكشي: ٥٤٦، الرقم ١٠٣٣.

<sup>(</sup>٦) راجع رجال الكشي: ٣٦٣، الرقم ٦٧٢.

<sup>(</sup>٧) راجع رجال الكشي: ٥٠٧، الرقم ٩٧٩.

<sup>(</sup>٨) رجال الكشي: ٢٤٢، الرقم ٤٠١ مع اختلاف يسير.

 <sup>(</sup>٩) رجال الكشي: ٢٣٤. الرقم ٤٠١ وفيه بعد قوله للثاني: كذب على أبي عبدالله لمثانية قوله لمثانية:
 «لعن الله أبا الخطّاب».

وقد عرفت أنّ النقد وانتخاب القدماء لم يكن بحيث يوجب القطع لهم فضلاً عن حصوله لنا.

وممًا يؤيّد هذا المطلب أنَّ الكتب الأربعة مشهورة عندنا غاية الاشتهار وقد كثرت قراءتها وملاحظتها غاية الكثرة في أكثر النُسَخ، وصحّحها المشايخ، ومع ذلك لايكاد يوجد نسخة ليس فيها أغلاط مضرّة واشتباهات مُفْسِدَةً حتّى ربما يعلم أنَّ نسخة الأصل كانت كذلك كما في باب صلاة الخوف من الفقيه (١) وغير ذلك.

وقد صدر من بعض الفحول من المحدّثين أمور بسبب سقط كان في نسخة كتابه وكان في نسخة كتابه وكان في نسخة كتابه وكان في الفريد وكان في الفريد وكان في البهبهاني (١٤٠٤).

ومنها: عدم قطعيّة تلك الأخبار عند القدماء كما أشرنا إليه وذلك صريح الشيخ في العدّة؛ حيث قال بعد دعوى الإجماع على العمل بأخبار الآحاد المجرّدة عن القرائن المفيدة للعلم إذا كان منقولاً من طرق الإماميّة: «فإن قيل: ما أنكر تم أن يكون الذين أشرت إليهم لم يعملوا بهذه الأخبار بمجرّدها، بل إنّ ما عملوا بها لقرائن دلّت على صحّتها؛ فأجاب بأنّ القرائن الخارجة الدالّة على صحّتها أشياء مخصوصة، فذكرها في ما بعد من الكتاب والسنّة والإجماع والتواتر.

قال: ونحن نعلم أن ليس في جميع المسائل التي استعملوا فيها أخبار الآحاد ذلك.

<sup>(</sup>١) راجع الفقيه: ٢٠/١، الحديث ١٣٣٤، عند قوله النافية: «سجد فسجدوا» الهامش ٢.

<sup>(</sup>٢) راجع الفوائد الحائريّة: ١٢٠.

ثمّ قال: ومن قال عند ذلك متى عدمت شيئاً من القرائين حكمت بمقتضى العقل ، يلزمه أن يترك كثيراً من الأخبار وأكثر الأحكام، ولا يحكم فيها بشيء مع ورود الشرع به، وهذا قد يرغب أهل العلم عنه، ومن صار إليه لا يحسن مكالمته؛ لأنّه يكون معوّلاً على ما يعلم ضرورةً من الشرع خلافه (١١). انتهى .

وهو ظاهر الكلينيّ والصدوق أيضاً وغيرهما، كما يظهر من ملاحظة تصحيحهم للأخبار، وردّهم للبعض، وقبولهم لآخر، وقدحهم في جملة من رجال السند بالوقف، ومنهم القدح المذكور بوقوع الرواية في حال الاستقامة، وأمثال ذلك كثيرة.

وممّا يشهد لما ذكرنا أنَّ الصدوق لم يكتف بروايات الكافي مع كونه عنده ورعاً ينقل عنه، ولو كان أخباره قطعيّاً عنده (٢) لاكتفى به، واستراح إليه، مع أنّه ربما يعترض على أخباره، كما ذكر في باب الرجلين يوصى إليهما فينفرد كلّ واحد منهما بنصف التركة: «أنَّ في كتاب محمّد بن يعقوب الكلينيَّ عن أحمد بن محمّد»، ونقل الحديث إلى آخره.

ثمّ قال: «لست أفتي بهذا الحديث، بل أفتي بما عندي بخطّ الحسن بن على (ﷺ)»(٣).

وكذا الشيخ لم يكتف بما تقدّمه من الكافي والفقيه ، بل لم يورد في كتابه جميع ما أورداه ، وقد أكثر من الطعن على جملة من الأحاديث التي صحّحها الكلينيّ والصدوق.

<sup>(</sup>١) عُدَّة الأُصول: ١٣٥/١ ـ ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) كذا، والصحيح: ولو كانت أخباره قطعيّة.

<sup>(</sup>٣) الفقيه: ٢٠٣/٤، الحديث ٥٤٧٢.

منها: ما ذكره الكلينيّ في كتاب الصوم من الروايات الواردة فيي أنّ شهر رمضان لا ينقص أبداً(١)، وكذا الصدوق أوردها في كتاب الصوم، ثمّ قال: «من خالف هذه الأخبار وذهب إلى الأخبار الموافقة للعامّة اتّـقي كـما يُـتَّقى مـن العامّة»(٢).

والشيخ بالغَ في الطعن على هذه الأخبار في كتابيه جميعاً (٣) وفاقاً للمفيد (١٤)، حيث قال في رسالته: «فأمّا ما يتعلّق به أصحاب العدد من أنّ شهر رمضان لا يكون أقلّ من ثلاثين يوماً فهي أحاديث شاذّة قد طَعَنَ نقلة الآثار من الشيعة في سندها، وهي مثبتة في كتب الصيام في أبواب النوادر والنوادر هي التي لاعمل عليها»، ثمّ ذكر شطراً من تلك الأحاديث(٤).

وبالجملة، فالقطع بالصدور ممّا لاريب في انتفائه بالنسبة إلى القدماء وإذا لم يحصل القطع لهؤلاء مع قربهم بزمان الظهور وتمكّنهم من تحصيل القرائن فمدّعيه من المتأخّرين إمّا مكابر في دعواه، أو مُطْلِقٌ للّفظ من غير قصدِ إلى معناه، فصّرْفُ الكلام إلى غيره أحرى.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٧٨/٤ و ٧٩، الحديث ١ و ٢ و ٣.

<sup>(</sup>٢) الفقيه: ١٧١/٢، ذيل الحديث ٢٠٤٤.

<sup>(</sup>٣) راجع التهذيب: ١٦٩/٦، الباب ٤١، ذيل الحديث ٥٤؛ الإستبصار: ٦٦/٢، الباب ٣٣، ذيل الحديث ١٧.

<sup>(</sup>٤) راجع «جوابات أهل الموصل في العدد والرؤية، الرد على أصحاب العدد»: ١٩، مع تفاوت يسير .

المقام الأوَّل: عدم إمكان العلم بالأحكام.....

# [انسداد طريق العلم بالأحكام والرجوع إلى الأدلّة الظنيّة]

#### فائدة

قد علم (١) ممّا بيّنًا انسداد طريق العلم بالأحكام الواقعيّة، فسمع فرض بقاء التكاليف لامناص من إرجاع المكلّف إلى الأمور التي لاتفيد العلم بالواقع من الأصول والأمارات التي منها خبر الواحد، فما نقل عن إبن قبة من امتناع التعبّد بخبر الواحد عقلاً لاستلزامه تحليل الحرام وتحريم الحلال (١) يبجب تخصيصه بزمان انفتاح باب العلم، مع قيد كون التعبّد بالخبر لمحض كونه كاشفاً عن الواقع من غير أن يحدث في نفس العمل مصلحة بسبب قيام الأمارة عليه، ولا في تطبيق العمل على الأمارة، ولا يكون تلك الأمارة أغلب مطابقة للواقع في نظر الشارع من علوم المكلّف؛ لكونه في الغالب جهلاً مركباً؛ فإنَّ التعبّد بالخبر، بل بكلّ أمارة ظنيّة مع القيود المذكورة قبيح عقلاً؛ لاستلزامه تفويت المصلحة على المكلّف من غير تدارك، بناءً على ما هو المحقق عند العدليّة من كون الأحكام الواقعيّة تابعة للمصالح الواقعيّة (لا في زمان الإنسداد، لكون الفوت مستنداً إلى الأسباب الموجبة للإنسداد، لا إلى إذن الشارع)(١).

وأمّا التعبد به في حال الانسداد، فلا يستلزم تفويت (٤)؛ لأنَّ فوات المصلحة الواقعيّة مستند إلى الأسباب الموجبة للانسداد، لا إلى إذن الشارع، بل الإذن

(٢) نسبه المحقّق إليه في معارج الأصول: ٢٠٣.

<sup>(</sup>١) «قد عَلمتَ» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٣) راجع عُدَّة الأُصول: ٥٠٨/٢.

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل، والصحيح: تفويتها.

والتعبّد لو كان فإنّما هو لئلًا يلزم تفويت المصالح رأساً اللازم من بطلان التكليف، فإذا جاز التعبّد حينتذ بالأمارات الظنيّة عقلاً لفساد ما ظنّ كونه مانعاً فلا فرق بين خبر الواحد وغيره، ولا بين أن يكون وجه التعبّد هو محض الكشف عن الواقع، أو كونه موجباً لحدوث مصلحة في الفعل أو في التطبيق، ولا بين أن يكون الحكم من أصول الدين أو الفروع، ولا بين أن يكون الإخبار عن الله أو عن الرسول ( و الله عن التجويز العقليّ، وإن قام الإجماع على عدم وقوع التعبّد في الإخبار عن الله وفي أصول الدين ممّا يكون المطلوب فيه اليقين بالواقع.

قد ظهر: أنّ التعبّد بالظنّ في حال الانسداد لامانع من جوازه عقلاً (١)، وكذا في حال الانفتاح إذا علم الشارع كونه أغلب مطابقةً من علوم المكلّف، أو تربّب عليه الوصول إلى مصلحة يتدارك بها مصلحة الواقع اذا استلزم تسفويته، والشأن إنّما هو في إثبات التعبّد المذكور لتطابق العقل والنقل على حرمة التعبّد بالظنّ ما لم يقم دليل على إذن الشارع به؛ فإنّ الالتزام بشيء من قبل المولى على أنّه منه مع عدم العلم به قبيح عقلاً، وليس ذلك نظير الالتزام بإتيان شيء يحتمل كونه مطلوباً رجاء حصول المطلوب، كما في موارد الاحتياط؛ لاستقلال العقل بالفرق بين المقامين، فيحكم بقبح الأوّل وحسن الثاني.

ويدلّ عليه من الكتاب قوله تعالى: ﴿قُلْ آللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ﴾ (٧٠. ومن السنة ما ورد من أنّ «مَنْ قضى بالحَقّ وَهَوَ لا يَعْلَمُ فَهَوَ فِي النار» (٣٠.

<sup>(</sup>١) «مطلقاً» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس (۱۰): ۹۹.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٤٠٧/٧، الحديث ١.

ومن الإجماع ما ادّعاه الفريد البهبهاني (١١٤) من أنّ عدم الجواز بـديهيّ عـند العوامّ فضلاً من العلماء (١).

ولا حاجة إلى التمسِّك بالآيات الناهية عن العمل بالظنِّ؛ إذ المراد من العمل بالظنّ إن كان هو التعبّد به والتديّن به من غير وصول إذن من الشارع(٢) فقد عرفت أنّ حرمته مطلقاً إجماعيّة لانزاع فيها. وإن كان المراد محض العمل بالمظنون من غير أن يتعبّد به ويجعله حكم الله تعالى فإن كان مخالفاً لمقتضى الأُصول اللفظيّة أو العمليّة التي ثبت حجّيتها مطلقاً، أو من غير اشتراط انتفاء الظنّ على خلافها(٣) كان حراماً بمقتضى ما دلّ على اعتبار تلك الأُصول، وإن لم يكن مخالفاً لذلك فلا و حه لحر مته.

والظاهر من الآيات هو حرمة العمل به على الوجه الأوّل، وقد عرفت انّـه لاينبغي النزاع فيه، كذا قيل.

وفيه نظر؛ إذ ينفع التمسُّك بها في منع العمل بالظنِّ ليعارض بها ما يدلُّ عـلى حجّتة بعض الظنون؛ اذ لامعارضة بين الوجوه المتقدّمة وبين تلك الأدلّة بخلاف هذه الآيات، وهذه فائدة عظيمة، كما لا يخفي.

(١) راجع الرسائل الأصوليّة: ١٢؛ فرائد الأصول: ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) «إذن الشارع» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٣) «بخلافها» كذا في نسخة ب.



# [المقام الثاني: إعتبار الظنون الخاصّة]

القسم الثاني (١): في تحقيق القول باعتبار الظنون المخصوصة بعد انسداد باب العلم إمّا قطعاً أو ظنّاً، وهو يتوقّف على ذكر الأُمور التي ادّعي اعتبارها بالخصوص ليظهر حقيقة الحال، فنقول:

## [الأُصول اللفظيّة]

منها: الأمارات المعمولة في استنباط الأحكام الشرعيّة من ألفاظ الكتاب والسنّة، وهي قسمان، فإنّ الاستنباط المذكور متوقّف (٢) على تشخيص الظاهر اللفظيّ أوّلاً بتعيين الأوضاع، وتميز الحقيقة عن المجاز، والظاهر عـن خـلافه، ومن أمارات ذلك نقل النقلة والتبادر والأصل ونحوها ممّا أشرنا إليه سابقاً.

وعلى تشخيص مراد المتكلِّم ثانياً عند احتمال كون المراد خلاف الظاهر .

....

<sup>(</sup>١) المقصود: «المقام الثاني».

<sup>(</sup>٢) «يتوقّف» كذا في نسخة ب.

#### [أصالة عدم القرينة]

ومن الأمارات المعمولة لذلك أصالة الحقيقة، وأصالة العموم والإطلاق، وأصالة عدم التخصيص والتقييد، وغيرها متا يرجع إلى أصالة عدم القرينة الصارفة عن الظاهر الذي يعلم كونه مراداً عند انتفاء القرينة، بأن يكون المتكلّم حكيماً ويكون غرضه التفهيم فإنّه إذا انتفى القرينة الصارفة عن الظاهر يعلم أنّ غرضه التفهيم بنفس اللفظ، فعدم إرادة الظاهر نقض لغرضه وهو التفهيم.

وبالجملة، فاستنباط الحكم الشرعيّ \_كالوجوب من قـوله تـعالى: ﴿ أَقِيمُوا الصَّلاةَ ﴾ (١٠) \_ يتوقّف على مقدّمتين:

الأُولى: أنَّ الأمر ظاهر في الوجوب لكونه موضوعاً له.

والثانية: أنّ كلّ ظاهر لم يقم على خلافه قرينة يجب أن يكون مراداً إذا كان المتكلّم في مقام التفهيم ، كما هو ظاهر حال المتكلّم.

### [الأمارات المعمولة في تعيين الأوضاع]

أمّا المقدّمة الأُولى، فثبوتها موقوف على حجّيّة الأمارات المعمولة في تعيين الأوضاع ونحوها، وقد اختلفوا فيه على أقوال:

القول الأوّل: حجّية أمارات خاصّة كنقل النقلة وأصالة العدم والاستقراء؛ للاجماع على اعتبارها والعمل بها حتى في زمان المعصومين ( وهي الهم في قرروهم على ذلك، بل أمروا أصحابهم بتدوين اللغات، ولولا اعتبار النقل لما كان للتدوين فائدة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة (٢): ٤٣.

ثمّ اختلف هؤلاء في أنّ حجّيّة المذكورات تعبّدُ شرعيّ، ولا يعتبر في الناقل ما يكون موجباً لحصول الظنّ نوعاً، ككونه صدوقاً ضابطاً، أو يعتبر ذلك ولا يعتبر حصول الظنّ فعلاً، أو يعتبر حصول الظنّ من قوله فعلاً؟

وكذلك الكلام في الأصل، أعني أصالة عدم النقل، وأصالة عدم الإشستراك، وأصالة تأخّر الوضع ممّا يرجع كلّها إلى أصالة عدم الوضع، ويثبت به المجاز، وأصالة عدم القرينة عند الشكّ في كون التبادر إطلاقيّاً ممّا يثبت به الوضع؛ فإنّ الخلاف المذكور جار فيه أيضاً.

وكذا الاستقراء، فقيل باعتبار الظنّ النوعيّ وبطلان الوجهين الآخرين؛ لأنّ ما ذكروه من الإجماع والسيرة حاكمان بخلافهما؛ فإنّ بناءهم على عدم الاعتماد على نقل الكذوب أو كثير السهو.

وكذا ليس بناؤهم على التوقف في العمل على حصول الظنّ فعلاً، فلو فرض زوال الظنّ بسبب معارضة القياس ونحوه من الأمور الغير المعتبرة لم يوجب قدحاً في البناء على النقل أو الأصل أو الاستقراء، وهذا معنى اعتبارها من جهة الظنّ النوعيّ.

وفيه نظر؛ لأنّ الإجماع المذكور إنّما هو على العمل، ووجهه غير معلوم، فلعلّه لحصول الظنّ الفعليّ، ولا نسلّم عملهم بها في صورة انتفاء الظنّ الفعليّ.

وأمّا التقرير والسيرة فهما بالدلالة على اعتبار الظنّ الفعليّ أحرى؛ وذلك لأنّ التقرير إنّما هو لاحق لعمل العامّة، فلابدّ أن يكون عملهم بها مستنداً إلى حكم العقل، ومن الظاهر أنّ العقل لا يتعبّد بالشكّ والوهم، والظنّ النوعيّ عند عدم كونه فعليّاً ليس إلاّشكاً أو وهماً، مع أنّ نقل النقلة لوكان من باب الظنّ النوعيّ لكان إمّا

من باب النبأ أو الشهادة، وليس كذلك؛ لابتنائهما على العلم والحسّ، ونقل النقلة ليس مبنياً عليهما، بل هو في الغالب مبنيّ على اجتهاداتهم الظنيّة كما يظهر لمن تتبّع استدلالاتهم على الأوضاع، فقد يستدلّون بالوجوه الضعيفة التي لا يكاد يحصل منها الظنّ فضلاً عن القطع، والظنّ المستند إلى اجتهاد شخص لا يكون حجّة على شخص آخر الا إذا أفاد له الظنّ، كذا قيل.

ويمكن منع الانحصار؛ لإمكان كون هذا قسماً آخر خارجاً عن النبأ والشهادة ويثبت اعتباره بالوجوه المتقدّمة لابأدلّة حجّيّة النبأ والشهادة حتّى يلتزم بدخوله تحتها، فتأمّال.

فتحقّق ممّا ذكرنا أنّ المسلّم من حجّية الأمارات المذكورة بالخصوص هو النقل والأصل والاستقراء، لكن بشرط اجتماع الظنّ النوعيّ والفعليّ، بمعنى كون الناقل ضابطاً موثّقاً ويعتبر فيها حصول الظنّ الفعليّ، وما لم يجتمع فيه الأُمور المذكورة فلادليل على اعتباره بالخصوص.

[القول] الثاني: حجّيّة مطلق الظنّ فيها لوجهين:

أحدهما: أنّ مقتضى حجّية الظنّ في الأحكام الشرعيّة كما هو مقتضى إجراء دليل الانسداد في الأحكام حجّية كلّ ظنّ استلزم الظنّ بالحكم الشرعيّ، ومنه الظنّ باللّغة: فإنّ قول اللغويّ: «الصعيد هو التراب» يحصل منه الظنّ بأنّه المعنى الواقعيّ، ومنه يحصل الظنّ بأنّ الواجب في التيمّم هو التراب، وهو حجّة، فيكون ما يستلزمه حجّة.

وعلى هذا فلو فرض انفتاح باب العلم في كلّ مسألة لُغَوِيّة إلّا في مسألة واحدة لكان الظنّ فيها حجّة للاستلزام المذكور . لكن إتمام هذا الوجه يتوقّف على جريان دليل الانسداد بحيث يقتضي حجّيّة جميع أفراد الظنّ بالحكم، وسيأتي تحقيقه إن شاء الله تعالى.

[الوجه] الثاني: أنّ الواجب علينا بالإجماع والضرورة هو العمل بما في الكتاب والسنّة، وهما من الألفاظ التي نحتاج في فهم معانيها إلى تميّز الحقيقة عن المجاز، والموضوع له عن غيره، والظاهر عن خلاف الظاهر، وباب العلم بذلك منسدّ، فإمّا يجب الاحتياط أو البراءة أو العمل بالظنّ والأوّلان باطلان، فيتعيّن الثالث، وحينئذٍ يجب أوّلاً إثبات انسداد باب العلم والظنون الخاصّة في اللغات، وهو ممنوعٌ؛ لما ثبت من حجيّة الأمارات المتقدّمة بالخصوص.

إلّا أن يقال بعدم الاكتفاء بالظّنون الخاصّة بحيث يلزم من طرح العمل بسائر الظنون ماكان يلزم من الاكتفاء بالمعلوم.

فحينئذٍ يجب التعدّي، وسيأتي توضيح هذه الأُمور في مــا بـعد، إن شــاء الله تعالى.

[القول] الثالث: عدم العبرة بالظنّ المطلق في مقام تشخيص الظاهر.

## [عدم جريان دليل الإنسداد في اللغات]

نعم، لو استلزم الظنّ بالحكم الشرعيّ كان معتبراً إن قلنا بجريان دليل الانسداد في الفروع كليّة وأمّا في الموارد الجزئيّة كالأقارير والوصايا وأمشالهما فل على على على على على المدّعى على الرجوع إلى بقل المدّعى على الرجوع إلى نقل اللغويّين إنّما يسلّم مع اجتماع شرائط الشهادة من العدد والعدالة.

### [عدم حجّية قول اللغوي]

وما يُرئ من كثرة رجوعهم إلى النقل وعدم إنكار بعضهم على بعض إنّما هو في ما يتسامح فيه، كتفسير خطبة أو شعر أو رواية لا تتعلّق بالتكليف، أو لحصول العلم بالمستعمل فيه بسبب ذكر الناقل له على وجه التسليم، وفي ما عدا ذلك ممنوع.

وأمّا الأصل، فلا يثبت به وضع لشيء معيّن، بل ينفي به الوضع الجديد، إمّـا مطلقاًكأصالة عدم النقل والاشتراك، أو في زمان خاصّ كأصالة التأخّر.

وأصالة عدم القرينة فرع التبادر، فالحقّ أنّ المدار في اللـغات عـلى العـلم بانفتاح بابه.

أمّا في الموادّ؛ فلحصوله باتفاق أهل اللغة وإرسالهم له إرسال المسلّمات، وبالرجوع إلى العرف وإن احتاج إلى ضمّ أصالة عدم القرينة؛ لأنّها من الظنون التي علم اعتبارها بالخصوص، وإن احتيج إلى إثبات الوضع في الزمان السابق ضمّ إليه أصالة عدم النقل، وهي -أيضاً -من الظنون المخصوصة.

وأمًا في الهيئات فلأنّ المتّبع فيها هو القواعد العربيّة المستفادة من الاستقراء القطعيّ، واتفاق أهل العربيّة، والتبادربضميمة أصالة عدم القرينة.

وبالجملة، فالحاجة إلى قـول اللـغويّ الذي لايـحصل العـلم بـقوله ـلقـلّة مواردها ـلا تصلح سبباً للحكم باعتباره لأجل الحاجة.

نعم، لو استلزم الظنّ به الظنّ بالحكم الشرعيّ كان متّبعاً من تلك الجهة، وهو لا يستلزم حجّيته في الجزئيّات الخارجيّة، بل لو فرض عدم حصول العلم في موضع وجب الرجوع في حكمه إلى الأصل؛ إذ لامحذور فيه لقلّة مواردالحاجة. ولو فرض عدم إمكان إجراء الأصل -كما إذا وَقَفَ مالاً على كَلالتِهِ واشتبه معنى الكلالة فحيننذ لايمكن الاحتياط ولا البراءة، فيجب تعيينه بالظن المطلق حيننذ -لامطلقاً، فلو نَذَرُ إكرام الكلالة فلا دليل على اعتبار التعيين بالظنّ.

فإن قلت: الظنّ بمعنى الكلالة يستلزم الظنّ بالحكم الشرعيّ في الميراث وقد حَكَمْتُ باعتباره بناءً على جريان دليل الانسداد عموماً.

قلت: نعم، ولكنّ المعتبر \_حينئذٍ \_هو الظنّ بالحكم لا الظنّ بمعنى الكلالة حتّى يعتبر في مقام النذر ونحوه من الموارد الجزئيّة.

أقول: أمّا منع جريان دليل الانسداد في اللغات، فله وجه، كما بيّنّاه.

وأمّا تخصيص حجّية النقل بصورة اجتماع شروط الشهادة من العدد والعدالة، فممنوعٌ، لدعوى الإجماع مستفيضاً على الرجوع إلى ما يوثق بقوله من اللغويّين مع ما يرى من السيرة المستمرّة، سيّما مع انتفاء العدالة في غالب مصنّفي اللغة، مع أنّ اجتماع الشروط المذكورة لافائدة فيها بعد قطع النظر عن الإجماع؛ لما عرفت من عدم كون ذلك داخلاً في النبأ والشهادة؛ لاستناده إلى الإجتهاد دون الحسّ والعلم.

وقد يعترض عليه بأنّ حصول العلم بالرجوع إلى العرف لا ينفع في استنباط الحكم إلا بعد ضمّ أصالة عدم النقل وحجيّتها من باب الظنّ المطلق \_ مع أنّها لا تجري بعد تحقّق العلم الإجماليّ بالنقل في كثير من الألفاظ وترجيح هذا اللفظ من الألفاظ المنقولة دون ذلك اللفظ \_ إنّما يكون بالظنّ المطلق.

ويمكن دفعه بأنّ أصالة عدم النقل قد علم اعتبارها بالخصوص كما سلف. وأمّا العلم الإجماليّ، فغير مضرّ، إمّا لمنعه في غير ما علم النقل فيه تفصيلًا، أو لأنّ الشبهة من قبيل غير المحصور في نـظر العـرف، لا يـعتنى فـيه بـالاحتمال المذكور.

إلّا أن يقال: إنّ كثرة النقل لو لم يمنع من جريان الأصل في نفسه فلا ريب أنّه يوجب عدم حصول الظنّ الفعليّ منه، وقدسبق أنّه لادليل على اعتباره بخصوصه عند انتفاء الظنّ الفعليّ.

### [حجّيّة الظواهر]

وأمّا المقدّمة الثانية فتبوتها موقوف على اعتبار الأمارات المعمولة في تشخيص المراد، كأصالة الحقيقة، وأصالة العموم والإطلاق، ومرجعها إلى أصالة عدم القرينة الصارفة عن الظاهر المتحقّق كونه ظاهراً لولا القرينة فنقول: لا ريب في اعتبار الأصل المذكوربخصوصه لإجماع العلماء متقدّميهم ومتأخّريهم من الأصوليّين والأخباريّين، بل وجميع فرق المسلمين على استفادة الأحكام الشرعيّة من ظواهر الكتاب والسنة، بل والسيرة المستمرّة من لدن خلق آدم ( الله المراد خلاف الظاهر، ولا فرق في ما قلنا بين القول بانفتاح باب العلم وغيره.

وبالجملة، لانزاع في اعتبار الأصل المذكور في الجملة.

إنّما الكلام في أمور:(١)

أحدها: أنّ اعتباره هل هو تعبّد فيجب الحمل على الظاهر الوضعيّ وإن كان إرادته مشكوكاً، بل وموهوماً أو لا؟ وعلى الثاني فهل يعتبر في الحجيّة كونه

<sup>(</sup>١) «إنّما الكلام في أنّ اعتباره» كذا في نسخة ب.

## مظنوناً بالظنّ الفعليّ ؟ أو لا؟

والتحقيق الرجوع في ذلك إلى العرف؛ لأنّ طريقة مخاطبة الشرع ليست خارجة عن ذلك، والظاهر منهم في مقام استفادة المرادكون الكلام مع ما يَكتَبِفُه من اللواحق وخصوصيّة المقام \_ظاهراً في إرادة معناه (١١)؛ فإنّهم يحكمون بإرادة ذلك جزماً.

وأمّا مع انتفاء ذلك \_كما لو اقترن بالكلام أمر مجمل يحتمل كونه قرينةً على إرادة خلاف الظاهر \_فلا.

ومنه يظهر بطلان القول بالحجّيّة تعبّداً.

وبالجملة، فالظهور النوعيّ ممّا لابدّ منه، والمراد به ما ذكرنا من كون الكلام وما يُكتَنِفُه من الخصوصيّات ظاهراً.

وأمّا إذا لم يقترن ذلك المجمل بالكلام، فإن لم يوجب ارتفاع الظـنّ الفـعليّ بالمراد فلا إشكال في اعتبار الظاهر. وأمّا إذا استلزم ارتفاع الظنّ الفعليّ، فـفي كفاية الظهور النوعيّ وعدمه إشكال:

من دعوى بعض الأفاضل إجماع العلماء وأهل اللسان على اعـتبار الظـهور النوعيّ وإن تجرّد عن الظنّ الفعليّ (٢).

ومن أنّ العمدة في اعتبار الظواهر هي السيرة العرفيّة، وإذا لم يحصل الظنّ الفعليّ بالمراد لكان مشكوكاً أو موهوماً، والعقل يَأبى عن التعبّد بالشكّ والوهم، بل لانعلم أنّ أحداً يحمل كلام غيره على معنّى من غير أن يحصل له الظنّ بمراده فعلاً.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) «معنی» کذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأصول: ١٦٤/١ و١٧٠.

وبالجملة، فبعد أصالة عدم حجّية الظنّ كما سبق \_ يسجب الاقتصار على المتيقّن، وهو كون المعنى مظنون الإرادة بالظنّ الفعليّ: إذ لادليل على اعتبار ما عرى عن ذلك إن لم يكن دليلاً على نفيه.

نعم لا يبعد أن يقال: إنّ الأمر الخارجيّ غير المقترن بالكلام لا يوجب ارتفاع الظنّ الفعليّ بإرادة الظاهر، بل الظاهر مُقدَّمٌ في نظر العرف ومظنون الإرادة حينئذٍ، فلو قال السيّد «أكْرِم المُلْمَاء» ثمّ قال بعد زمان طويل، «لا تُكُرِم زُرُيداً»، وزيد مشترك بين العالم والجاهل، فاحتمال كون المراد هو العالم لا يوجب ارتفاع الظنّ بإرادة العموم حاصل، ومنه يظنّ كون المراد بزيد هو الجاهل.

ودعوى تقديم العموم وإن لم يحصل الظنّ بإرادته غير مسلّمة ، فالظاهر اعتبار الظنّ الفعليّ بالمراد ، وفاقاً للمحقّق الخوانساريّ على ما يظهر منه؛ حيث اعترض على صاحب المعالم في جملة العامّ الأوّل من العامّين المتعقّبين بالإستثناء على العموم بأنّه ليس المظنون إرادة العموم، ولا دليل على وجوب الحمل على الحقيقة وإن لم يفد الظنّ (١). انتهى.

## [حجّيّة الظواهر لغير المقصودين بالإفهام]

[الأمر] الثاني: في أنّ اعتبار الظاهر اللفظيّ بخصوصه هل هو بالنسبة إلى مَنْ قُصِدَ إفهامه بالكلام فقط؟ أو مطلقاً؟

الظاهر هو الثاني؛ لأنَّ ما ذكرنا من الدليل على اعتباره قاضٍ به على الإطلاق،

(١) راجع غاية المسؤول: ٦٧.

يظهر ذلك لمن تتبّع بناء العرف؛ فإنّ الكلام الصادر إلى شخص معيّن إذا وصل إلى غيره لا يتأمّل في الحكم بإرادة ظواهره، ولا يعتني باحتمال وجود القرينة الحاليّة أو نحوها.

وكذلك حال العلماء في البناء على أصالة عدم القرينة والرجوع إلى أصالة الحقيقة في الكلام الموجّه إلى مخاطب معين، سواء كان في الأحكام الجزئية، كالوصايا والأقارير وغيرهما، أم في الأحكام الكليّة، كالأخبار الصادرة عن الأحكام الكليّة ، كالأخبار الصادرة عن الأحتمة (هيه في) فأنك ترئ العلماء من المتقدّمين والمتأخّرين من القائلين بانفتاح باب العلم وانسداده دأبهم الرجوع إلى ظواهر الأخبار في استنباط الأحكام وإن كانت واردة في وقايع جزئية مخاطباً لِشخص معين.

ودعوى كونها من قبيل تأليف المصنفين في أنّ الغرض منها تفهيم كلّ من يصل إليه الكلام بعيدة، مع أنّها لو تمت لجرت في الكتاب العزيز أيضاً، فير تفع شمرة النزاع؛ فإنّ غرض من قال بعدم اعتبار الظواهر في حقّ غير من قصد إفهامه هو أنّ استنباط الأحكام من الكتاب، بل والأخبار \_أيضاً \_لايمكن إلّا بالظنّ المطلق؛ لأنّ خصوصيتها إنّما هي بالنسبة إلى من قصد إفهامه، فإذا سلّم كون المقصود إفهام الغائبين \_أيضاً \_فلا يتمّ مدّعاه.

هذا؛ مع انه لا يتمّ بالنسبة إلى الأحكام الجزئيّة.

وبالجملة ، فالتفصيل بين من قصد إفهامه وبين غيره وإن كان في نفسه وجيهاً من جهة أنَّ الواجب على المتكلِّم عند إرادة خلاف الظاهر إنّما هو نصب القرينة بالنسبة إلى من قصد إفهامه لئلايقع في خلاف المراد إلاّ من غفلة عن نصبه أو عن فهمه ، واحتمال الغفلة متا لا يعتنى به عند العرف أصلاً ، وأمّا من لم يقصد إفهامه ، فقد يقع في خلاف المراد؛ لعدم وصول القرينة إليه لأسباب خارجة، وذلك ليس مثل احتمال الغفلة في عدم الاعتناء، سيّما بعد وقوعه كثيراً، ولكنّه مخالفٌ لما ذكرنا من طريقة العادة وسيرة العلماء من المتقدّمين والمتأخّرين.

### [سيرة أصحاب الأئمّة (ﷺ) العمل بظواهر الأخبار]

ويدلَّ على ذلك سيرة أصحاب الاُتمَة (ﷺ)؛ فانَّهم كانوا يـعملون بـظواهـر الأخبار الواردة عن الاُتمَة (ﷺ) الماضين، كماكانوا يعملون بظواهر الاُقوال التي يسمعونها من أثمّتهم من غير فرق إلابالفحص وعدمه.

قيل: ويمكن الاستدلال بما ورد في الأخبار المتواترة معنى من الأمر بالرجوع إلى الكتاب وعرض الأخبار عليها؛ فإنّ هذه الظواهر المتواترة حجّة للمشافهين بها، فيشترك غير المشافهين، ويتمّ المطلوب(١).

أقول: كون تلك الأخبار متواترة لا يوجب كونها قطعيّ الدلالة، ولا يخرجها التواتر عن الظهور اللفظيّ.

نعم، يوجب قطعيّة الصدور فلا تزيد على الكتاب العزيز حينئذٍ (٢)، ويحتمل كونها مقترنة بما يدلّ على إرادة خلاف ظاهرها، فإن أريد حجّيّة ما همو ظاهر عندنا في حقّ المشافهين فممنوعٌ، وإن أريد حجّيّة الظاهر عندهم فكونه هذا الظاهر متوقّف على اعتبار أصالة عدم القرينة في حقّ من لم يقصد إفهامه، وهو أول الكلام.

<sup>(</sup>١) والقائل هو الشيخ الأنصاري، راجع فرائد الأُصول: ١٦٦/١.

<sup>(</sup>٢) «وحينئذِ فيحتمل» كذا في نسخة ب.

المقام الثاني: إعتبار الظنون الخاصّة

إِلَّا أَن يُدِّعِيٰ قطعيَّة مضمونها فيُتلقِّي بالمنع.

#### [الأصل في الكلام تفهيمُ المخاطب بنفس الكلام]

[الأمر] الثالث: مقتضى الأصل في الكلام السُلقي إلى المخاطب أن يكون غرضه التفهيم بنفس ذلك الكلام وما يَكتَنِفه من اللواحق، واحتمال كون الغرض التفهيم بمعونة أمر آخر لا يعتني به في العرف، ولهذا وجب على الأخباريّين إقامة الدليل على عدم حجّيّة الكتاب إلّا بمعونة تفسير أهل البيت(إليّا).

# [أدلةالأخباريّينعلىعدم حجّيّة الكتاب إلّا بمعونة تفسير أهلالبيت(ﷺ)] ولهم على ذلك وجوه:

أحدها: الأخبار الواردة في النهي عن تفسير القرآن بالرأي(١)، أو بغير علم (٢)، وأنّه غير مأجور (٣)، وأنّه مفتر على الله تعالى، وأنّه مخطئ وإن أصاب (٤)، وأنّه ليس بمؤمن، وأنّه كافر (٥)، وغير ذلك.

[الوجه] الثاني: الأخبار المتكثّرة الواردة في اختصاص علم القرآن بأهل البيت(المِيُّةِ)، وأنّهم هم المخاطبون به والمنزّل عليهم.

(١) الوسائل: ١٩٠/٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ١٨٩/٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٣٥.

<sup>(</sup>٣) الوسائل: ٢٠٢/٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٦٦.

<sup>(</sup>٤) الوسائل: ٢٠٥/٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٧٩.

<sup>(</sup>٥) الوسائل: ٢٠٣/٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٦٧.

فغي الكافي عن الصادق(ﷺ) ووَجَعلَ لِلْقُرَانِ رَلِعِلْمِ الْـَقُرَانِ أَهْلاً» إلى أن قال: ووَهُمْ أَهْلُ الذِكْرِ الذينَ أَمَرَ اللهُ هذهِ الأُمَّة بِسُؤالِهمْ»(١)الحديث.

[الوجه] الثالث: أنّ في القرآن محكماً ومتشابهاً، والمراد منهما غير واضح والمصداق مشتبه، فيجب التوقف.

[الوجه] الرابع: أنّا نعلم إجمالاً بطروّ التقييد والتخصيص والتجوّز في أكثر ظواهر الكتاب بمعونة الأخبار، ولا نأمن وقوع أمثال ذلك في جميعها.

وأجيب عن الأوّل تارة بأنّ العمل بالظواهر الواضحة المعنى بعد الفحص عن نسخها و تخصيصها وإرادة خلاف ظاهرها في الأخبار لايسمّى تمفسيراً؛ فايّم عبارة عن كشف القناع، وهو يصدق بحمل الألفاظ المجملة على أحد معانيها، ولا ربع في عدم جوازه إلّا عن قرينة واضحة.

وأخرى بأنّ المراد من الرأي هو الاستحسانات العقليّة والاعتبارات الظـنّيّة، كما ورد عن الصادق(ﷺ، ﴿إِنَّمَا هَلَكَ النَّاسُ فِي الْمُتَشَابِهِ؛ لِأَنَّهُمْ لَـمْ يَقِفُوا عَلَى مَعْنَاهُ، وَلَمْ يَعْرِفُوا حَقِيقَتُهُ، فَوَضَعُوا لَهُ تَأْوِيلاً مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ بِالرَائِهِمْ، وَاسْتَغْنَوْا بِذَلِكَ عَنْ مَسْأَلَةِ الْأَوْصِيَاء فَيَعَرَّفُونَهُمْ»(٢).

أو المراد ما يظهر للناظر في بادئ الرأي من المعاني اللغويّة والعرفيّة من دون التأمّل في الأدلّة العقليّة والقرائن النقليّة، كما هو دأب المخالفين.

وعن الثاني بأنّ المراد جميع القرائن ظاهره وباطنه ، محكمه ومتشابهه ، ناسخه ومنسوخه ، وذلك مسلّم ، ولا ينافي إمكان العلم بظواهره لفيرهم عليه ممالك ، كما وردعن

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/٨، الحديث ١ وفيه «... ولتعلُّم القرآن أهلاً».

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ٢٠٠/٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٦٢.

عليّ (ﷺ) ما معناه: ﴿إِنّ القرآنَ ثلاثةُ أقسامٍ قِسْمٌ يَعْرِفُهُ العالِمُ والجاهِلُ، وقِسْمٌ يَــعْرِفُهُ مَــنْ لَــطُفَ مَـــريرَتُهُ وَرَكِــيَ فَــريحَتُهُ، وقِسْـــمٌ يَـخْتَصُّ عِــلمُهُ بالأنته (ﷺ) (١٠).

وبالجملة، فلا دلالة في هذه الأخبار على المنع عن العمل بظاهر الكتاب بعد الفحص والتنبّع في سائر الأدلّة، سيّما في الأخبار الواردة عن أهل البيت( هي المحص والتنبّع في سائر الأدلّة، سيّما في الأخبار الواردة عن أهل البيت( هي الأصحاب، بل ولو دلّت لكانت معارضة بالأخبار الكثيرة المعتضدة بعمل الأصحاب، بل الإجماء، كما حكاء بعض الأفاضل (٢٠)، المؤيّدة بالشهرة المحققة بين العلماء، وبموافقة الكتاب؛ فان فيها آيات ظاهرة دالّة على حجّية ظواهر الكتاب رسما يقطع منها بالمراد، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُوْرَانًا عَرَبِيًا لَقَلُكُمُ تَقْقِلُونَ ﴾ (٤)، [و] ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْبَلَافاً كَثِيراً ﴾ (٥)، [و] ﴿ هَذَا بَلَاغٌ لِلنَّاسِ وَلِيُتَذَرُوا بِهِ ﴾ (٢) وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) راجع الوسائل: ١٩٤/٢٧، الباب ١٣ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٤٤.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأُصول: ١٥٣/١.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف (١٢): ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر (٣٩): ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء (٤): ٨٢.

<sup>(</sup>٦) سورة إبراهيم (١٤): ٥٢.

# [تقسيم الأخبار الدالّة على جواز العمل بظاهر الكتاب وردّ الأخباريّين] وتلك الأخبار على أقسام:

منها: ما يدلّ على جواز التمسّك بالكتاب على نحو التمسّك بالعتر قليّ ، وهو خبر الثقلين، المشهور بين الفريقين (١٠).

ومنها: ما يدلّ على عرض الأخبار المتعارضة على الكتاب والأخذ بما وافقه (٢)، ولا يجوز التقييد بالآيات المفسّرة عنهم؛ لأنّ العرض على الآيات المفسّرة ليس عرضاً على الكتاب، بل عرض على السنّة، وجعل الخبر الموافق بنفسه مفسّراً لا يتمّ في ما ليس ناظراً إلى تفسير الكتاب، بل يكون مضمونه مطابقاً لظاهر الكتاب؛ فإنّ التفسير لا يصدق على ذلك، فظهر فساد ما ذكره بعض الأخباريّين من أنّ نفس مطابقة الخبر للكتاب كافٍ في حجّيّة الكتاب، ولهذا يُقدَّم على الخبر المخالف (٣).

ومنها: ما يدلّ على ردّ الشروط المخالفة للكتاب(٤).

<sup>(</sup>١) الوسائل: ٣٣/٢٧، الباب ٥ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٩.

 <sup>(</sup>۲) مثل ما في الوسائل: ۱۰٦/۲۷ \_ ۱۱۲، الباب ٩ من أبواب صفات القياضي، الحديث ١
 و ١١ و ١٨ و ١٩.

<sup>(</sup>٣) لم نعثر عليه.

<sup>(</sup>٤) الوسائل: ١٦/١٨، الباب ٦ من أبواب الخيار، الحديث ٢.

سسمعت قسوله تسعالى: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْمُولًا ﴾ (۱) (۱) وتعليمِهِ مَنْ عَثَمَ فَانْقَطَعُ ظُفْره فوضع عليه مرارة بقوله (ﷺ): «هذا وَشِبْهُهُ يُعْرَفُ مِنْ كِتابِ الله »، ﴿مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (۱) (٤) وغير ذلك متا يظفر به المتتبع، مثل ما رواه في الإحتجاج، عن الباقر (ﷺ) أنّه قال: وقال رسول الله (ﷺ) في يوم الغدير: مَعَاشِرَ النَّاسِ تَدَبَّرُوا الْمُقْرَآنَ وَانْهُمُوا آيَاتِهِ، وَانْظُرُوا فِي مُحْكَمَاتِهِ، وَلا تَتَبِعُوا مَتَشَابِهَهُ، فَوَ اللَّهِ لَنْ يُبَيِّنَ كَانَةً وَاللَّهِ لَنْ يُبَيِّنَ لَكُمْ وَقُسِيرَهُ إِلَّا الَّذِي أَنَّا آخِذٌ بَيْدِهِ » (١٠ الحديث.

ومثل ما روي عن النبيّ (ﷺ: ﴿ أَنَّ القُرآنَ ذُو وَجُوهٍ ، فَاحْمِلُوهُ على أَحْسَنِ الوَجُوهِ ، () وغير ذلك ، ولا أقلّ من تكافؤ الأخبار وقد عرفت أنّ الأصل في الكلام أن يكون الغرض منه الإفهام بنفسه من غير توقّف على أمر آخر ، وقد سبق انّه لا فرق في حمل الكلام على ظاهره بين المخاطب وغيره ، فلا يلزمنا إثبات أنّ المخاطب بالقرآن هو الأُمّة أو الأُمّة (ﷺ) ، لكنّ الخطاب في مثل : «يا أيّها الذين آمنوا» و«يا أيّها الناس» ظاهر في الأُمّة ، فالقول بالاختصاص يفتقر إلى الدليل، مع أنّه لا يضرنا .

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء (١٧): ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ٣٣١/٣، الباب ١٨ من أبواب الأغسال المسنونة، الحديث ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجّ (٢٢): ٧٨.

 <sup>(</sup>٤) الوسائل: ٤٦٤/١، الباب ٣٩ من أبواب الوضوء، الحديث ٥، وفيه: «يعرف هذا وأشباهه من كتاب الله عز وجل، قال الله تعالى...».

<sup>(</sup>٥) الإحتجاج: ٦٠/١ وفيه: «فوالله لن يبيّن لكم...».

<sup>(</sup>٦) عوالي اللثالي: ١٠٤/٤، الحديث ١٥٣، وفيه: «القرآن ذلول ذو وجوه...».

وعن الثالث أوّلاً بأنّ المراد من المحكم والمتشابه ظاهر لاتشابه فيه؛ فإنّ الظواهر العرفيّة لايصدق عليها المتشابه عرفاً ولالفةّ، فيدخل في المحكم، مع أنّ العلماء فسّرواالمحكم بما يشتمل النصّ والظاهر (١١).

مضافاً إلى أنّ الاستدلال بالآية يتوقف على معرفة كونها من المحكمات وظاهرها ليس أقوى من ظواهر سائر الآيات المحكمات، إلّا أن يُدّعى ورود التفسير لها لأنّها قد فُسّرت بأنّ المحكم ما يعمل به والمتشابه ما لايعمل به، ولا دلالة فيه على أنّ القسمين متميّزان في الخارج يعرفهما كلّ أحد؛ لاحتمال إرادة المعمول به للأئمّة (هيم )، كما ورد في بعض الأخبار، عن أبي عبدالله (هيم )، ألمَّون في بعض الأخبار، عن أبي عبدالله (هيم ) ألمُّون في ألمَّه و أنَّه مِن أبه و و نَدِين الله به "").

لكن لا يخفى أنّ في هذا الخبر إشعاراً بحجّية ظواهر الكتاب؛ لأنّ عمل الاثمّة الله بالمحكم والمتشابه على حدّ سواء؛ لما ورد في الأخبار المتواترة من أنّ عندهم ( الله على جميع القرآن ظاهره وباطنه، محكمه ومتشابهه ( الله و و و عينئذٍ فنفي العمل بالمتشابه يقصد به تعليم المخاطب، وأنّه لا يجوز لهم العمل بالمتشابهات كما يجوز لهم العمل بالمحكمات.

مع أنَّ في ما سبق من الأخبار دلالةً على تميز المحكمات عن غيرها؛ لعدم

 <sup>(</sup>١) راجع التبيان: ٣٩٤/٢. ذيل الآية (٣) من سورة آل عمران (٣)؛ التفسير الصافي ٣١٨/١.
 ذيل الآية المذكورة.

 <sup>(</sup>۲) الوسائل: ۱۱۸/۲۷، الباب ۱۳ من أبواب صفات القاضي، الحديث ۵۲، مع تفاوت يسير.
 (۳) راجم نهج البلاغة: ۱۲، الغطبة ۲، في صفة خلق آدم ﷺ؛ الكافي: ۲۲۸/۱، الحديث ۲.

المقام الثاني: إعتبار الظنون الخاصّة ...................

جواز عرض الأخبار على الآيات المتشابهة ، وكذا الشروط ونحوها.

وثانياً بأنّ احتمال كون الظواهر من المتشابه لا يوجب الخروج عن القاعدة المُمَهّدة، وهي أصالة حجّيّة الظواهر؛ إذ لا يعلم كون شيء من الظواهر متشابهاً.

نعم، لو ثبت أنّ التقسيم إلى القسمين إنّما هو في كلّ من الظاهر وغيره لكان الإحتمال مانعاً، لكنّه ممنوع.

### [إحتمال وقوع التحريف في الكتاب لا يمنع عن الإستدلال بالآيات]

وبهذا يجاب عمّا يقال: إنّ وقوع التحريف مانع عن الاستدلال بالآيات؛ فإنّ احتمال التحريف لا يوجب رفع اليد عن الظاهر؛ حيث لا يعلم إجمالاً بوقوع التحريف في ما بين الظواهر المتعلّقة بالأحكام، بل في مطلق الظواهر، فافهم. مع أنّه يدفعه كلّ ما سبق من الأخبار والأوجه.

وعن الرابع أوّلاً بالنقض بالسُنّة، للقطع بإرادة خلاف الظاهر في جسملة منها إجمالاً، ولا نأمن (١٠) من ذلك في الجميع.

وثانياً بالحلّ. وبيانه: أنّ العلم الإجماليّ إنّما حصل من مراجعة مجموع الأدلّة الواصلة إلينا؛ حيث يوجد فيها أمور متعارضة يجمع بينها بالتخصيص والتقييد وغيرهما من وجوه المخالفات للظواهر، ومع قطع النظر عنها فليس هناك علم إجماليّ.

وحينئذٍ فبعدالفحص في تلك الأدلّة والمراجعة إليها إذا لم يوجد فيها ما يوجب ارتكاب مخالفة الظاهر في الكتاب أو في الخبر يحكم بإرادة الظاهر، ولا يبقى

(۱) «ولا يُؤمن» كذا في نسخة ب.

العلم الإجماليّ بالنسبة إلى ذلك الظاهر، بل ينصرف إلى غيره.

واحتمال وجود المعارض في غير تلك الأدلّة مدفوع بـالأصل السـليم عـن مخالفة العلم الإجماليّ.

والحاصل: أنّ العلم الإجماليّ بوجود المعارضات لا يوجب سقوط الظواهـر عن الاعتبار، بل يقتضى لزوم الفحص وهو مسلّم.

#### فائدة: [ثمرة الخلاف في جواز الإستدلال بالآيات وعدمه]

يظهر ثمرة الخلاف في الآيات التي لم يرد بها تفسير عن أهل البيت(經濟) أو ورد فيها أخبار متكافئة، أو ورد التفسير من جهة وأريد التمسّك في جهة اخرى، كآية النبأ ؛ فإنّ الصادق(經濟) استدلّ بها على عدم قبول خبر النمّام لكونه فاسقاً (١١) فيستفاد منه إرادة العموم من الفاسق، ولو (٢١) أريد التمسّك بها على قبول خبر العادل كان استدلالاً في غير جهة التفسير، فيكون داخلاً في محلّ النزاع، ونحو ذلك.

# [هل التفسير المخالف لظاهر الآية مُقدّمُ على الظهور أوْ لا؟]

ثمّ إنّه (٣) إذا ورد التفسير بما يخالف ظاهر الآية كان مقدّماً على الظاهر عند

الحديث ١٠.

<sup>(</sup>١) راجع الوسائل: ٣٠٩/١٢، الباب ١٦٤ من أبواب أحكمام العشرة فـي السـفر والحـضر.

<sup>(</sup>٢) «فلو أريد» كذا في نسخة ب.

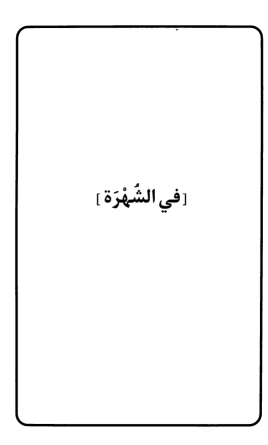
<sup>(</sup>٣) «ثمّ إذا وَرَد» كذا في نسخة ب.

الأخباريّين؛ لدعواهم قطعيّة صدور الأخبار، وعدم اعتبار الظواهر .

وأمّا عند غيرهم، فعلى القول بحجّية الخبر باعتبار الخصوصيّة يكون مقدّماً أيضاً. وأمّا على القول باعتباره من باب الظنون المطلقة، فقد يستشكل تقديمه على الظاهر؛ نظراً إلى أنّ اعتبار الظنّ المطلق إنّـما هـو حـيث يـنتفي الظـنّ المـعتبر بالخصوص، وقد أثبتنا اعتبار الظواهر.

ويمكن الجواب بأنّ العلم الإجماليّ بمخالفة جملة من الظواهر لما هو المراد وعدم إمكان تعيين ذلك إلّا بالظنون يوجب تقديم الخبر على الظاهر ، وإنكان من الظنون الخاصّة في نفسه ، وسيتضح ذلك إن شاء الله تعالى .





# [الشُهرَة في الفّتويٰ]

ومن جملة ما ادّعي حجّيّته بالخصوص الشهرة في الفتوى والمراد بها ما يعمّ صورة العلم بوجود المخالف وعدمه.

وقداستدلٌ عليه بوجوه:

أحدها: أنّه موجب لحصول الظنّ القويّ بأنّ لهم في ذلك مستنداً لو وصل إلينا لوافقناهم فيه، وظنّ المجتهد حجّة عند انسداد باب العلم، وهذا يرجع إلى حجّيته من حيث إنّه مورّث للظّنّ، فيخرج عن الظنون المخصوصة، وسيأتي الكلام على هذا الفرض.

ثانيها: ما نقله بعض المحققين عن بعض، وهو: أنّ ما يدلّ على حجّية الخبر يدلّ على حجّية الشهرة بمفهوم الموافقة؛ لأنّ الظنّ الحاصل منه أقوى من الظنّ الحاصل من خبر العادل(١٠).

وضعفه غنيّ عن البيان؛ لعدم العبرة بالأولويّة المذكورة ما لم يعلم أنّ سناط الأصل هو محض كونه مورّثاً للظنّ، وهو غير معلوم.

<sup>(</sup>١) نقله الشيخ الأنصاريَّ عن السيّد المجاهدة ، راجع فرائد الأُصول: ٢٣١/١؛ مـفاتيح الأُصول: ٤٨٠ و ٤٩٩ ـ ٥٠١.

وربما يتوهّم ذلك من كلام صاحب الرياض في بعض رسائله؛ حيث تمسّك في حجّية الخبر المنجبر بالشهرة بالأولويّة(١١).

لكنّه ليس كما يتوهّم؛ فإنّه قد بيّن أوّلاً: أنّ العلماء العاملين بأخبار الآحاد يعتمدون في تعديل الرواة وجرحها على الظنون الضعيفة غاية الضعف، وكذا في تميّز الرواة المشتركين، وفي ترجيح الأخبار المتعارضة، وهذا إجماع منهم على اعتبار الظنون المحتاج إليها في أخبار الآحاد، وإن اختلفوا في آحادها مطلقاً ولو كانت ضعيفة، ويلزم من ذلك حجّيّة الظنّ المستفاد من الشهرة الجابرة بطريقٍ أولى، بل بمفهوم الموافقة؛ نظراً إلى أنّ الإجماع كاشف عن اللفظ الوارد عن الشارع، ونفي الأولويّة؛ نظراً إلى احتمال خصوصيّة في تلك الظنون الضعيفة ممّا يأباه العقل (٢). انتهى ملخّصاً.

ولا ريب أنّ ما ذكره وإن كان محلّ الكلام، وأنّه لايثبت الخصوصيّة للشهرة لكنّه بمعزل عمّا نقله الفاضل المحقّق، ولعلّ مراده غيره.

#### [الإستدلال على حجّية الشهرة بمقبولة عمر بن حنظلة]

ثالثها: مقبولة عمر بن حنظلة؛ فإنه ﷺ بعد فرض السائل تساوي الراويين في العدالة قال: « يُنْظُرُ إِلَى مَا كَانَ مِنْ رِوَايَتِهِمْ عَنَّا فِي ذَلِكَ الَذِي حَكَمَا بِهِ الْمُجْمَعُ

 <sup>(</sup>١) راجع رسالته في حجّية الشهرة، المطبوعة في ضمن كتاب تراث الشيعة الفقهيّ والأُصوليّ:
 ٥٣٣/٢.

 <sup>(</sup>۲) راجع رسالة صاحب الرياض في حجّية الشهرة، العطبوعة في ضعن تراث الشيعة الفقهيّ والأصوليّ: ٥٤٠/٢ ..٠٥٥

عَلَيْهِ مِنْ أَصْحَابِكَ، فَيُوْخَذُ بِهِ، وَيُعْتَرُكُ الشَّاذُ الَّذِي لَيْسَ بِمَشْهُورٍ عِنْدَ أَصْحَابِكَ؛ فَإِنَّ الْمُجْمَعَ عَلَيْهِ لا رَبْبَ فِيهِ وَإِنِّمَا الأُمُورُ ثَلاثَةً: أَمْرٌ بَيْنَ رُشْدُهُ فَيَجْتَنَبَ، وَأَمْرٌ مُشْكِلٌ ثُرُدُّ حُكْمُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ » إلى أن قال: « قَلْتُ: فَإِنْ كَانَ الخَبَرانِ عَنْكُمْ مَشْهُورَ فِي قَد رَوَاهُمَا الشقات عَنْكُمْ ». الحديث (١٠) فإنّ المرادبالمجمع عليه هو المشهور بقرينة إطلاق المشهور عليه في قوله: « وَيُتُرُكُ الشاذَ الذي لَيسَ بِمَشْهُورٍ »، ولاتَه جعل مقابله ما فيه الريب، ولا يصدق ذلك على مخالف المجمع عليه بالإجماع المصطلح؛ لأنّ مخالفه ممتا لاريب في بطلانه، ولاتَه جعل الترجيح به بعد الترجيح بالعدالة، مع أنّ المجمع عليه الترجيح به العدالة، مع أنّ المجمع عليه الترطيع.

ثمّ إنّ مورد السؤال وإن كان مختصاً بالروايتين، إلّا أنّ جواب الإسام (ﷺ) قضيّة كليّة نظير قوله: «ولا ينقض البقين بالشك أبداً» (٢)، ومن المسلّم أنّ العبرة بعموم اللفظ لابخصوص السبب، فيدلّ على حجّيّة كلّ شهرة وإن كانت في الفتوى ما لم يعلم فساد مستند المشهور.

وأمّا إذا علم فساد مستندهم، فلا حجّية فيه، ويخصّص به عموم المقبولة، وإذا ثبت دلالة الحديث على حجّية الشهرة ثبت فساد مستند المشهور في الفتوى بعدم حجّية الشهرة؛ فإنّ مستندهم هو عدم الدليل على الحجّية، فيبقى تحت الأصل، مع أنّ حجّية هذه الشهرة تقتضى عدم حجّية نفسها، وما يستلزم وجوده عدمه محال،

(١) الكافي: ٧/١ الحديث ١.

<sup>(</sup>٢) التهذيب: ٢/٢١/١، الباب ٢٢، الحديث ٨، وفيه: «...فليس ينبغي لك أن تنقض اليـقين مالشك».

فيقطع بعدم حجّيّة هذه الشهرة وخروجها عن عموم المقبولة.

أو نقول: إنّ المقبولة لاتشمل ما يقتضي نقيض مضمونها، وإلّا لكان مـدلولها مناقضاً، وهذه الشهرة مناقضة لمدلول الرواية فلاتشملها.

والفرق بين هذا الوجه وسابقه: لزوم التخصيص في الوجه السابق دون هـذا الوجه؛ فإنّه تخصّص لاتخصيص.

وبما قرّرنا ظهر أنّ المراد من الاستشهاد بحديث التثليث في الخبر هو فرض المشهور من جملة «البيّن رشده»، ومقابله من «الأمر المشكل الذي يردّعلمه إلى الله ورسوله، لابيّن الغيّ؛ لثبوت الواسطة بينهما وهو المشكل؛ ولهذا قدّم الترجيح بالعدالة على الترجيح بالشهرة.

فاندفع بما ذكرنا من وجه الاستدلال أكثر ما أورد على الاستدلال بالرواية ، مثل: أنَّ جعل المشهور قرينة على إرادة الشهرة من الإجماع ليس أولى من العكس. أو أنَّ المراد منهما واحد ، وهو الظاهر الواضح الذي يعرفه كلَّ أحد من قولهم: «شَهَرَ فُلانٌ سَمَفَه ، و سَنفُ شاهه »(١).

وقد عرفت أنّ القرينة لاتنحصر في إطلاق لفظ المشهور، بل هـ و مـع جـعل المقابل ممّا فيه الريب، وتأخير الترجيح بالشهرة عن الترجيح بالأعدليّة.

إلاّ أن يقال: إنّ ذلك لا ينافي إرادة الإجماع على الرواية؛ لأنّه لا يقتضي بطلان الخلاف بحيث يكون ممّا لاريب في بطلانه.

ومنه يظهر إمكان تقديم الترجيح بالعدالة على الترجيح بـالإجماع التـدوينيّ وإن كان خلاف المشهور، وعلى هذا فلا شهادة في القرائن المذكورة على إرادة

(١) راجع فرائد الأُصول: ٢٣٥/١.

الشهرةالمصطلحة من المجمع عليه، لا في الرواية ولا في الفتوي.

نعم، يدلَّ على حجِّيّة الرواية التي يعرفها كلَّ الأصحاب والفتوى المتّفق عليه. ولا نزاع في ذلك، فتأمَّل.

ومثل: أنّ المراد بالمجمع عليه خصوص الرواية بقرينة السؤال(١)، ومثل: أنّها تدلّ على حجّية كلّ شهرة حتّى الشهرة على عدم حجّية الشهرة، فيلزم عدم حجّية الشهرة. ودفعها ما عرفت: من أنّ العبرة بعموم الجواب، وأنّ الشهرة القائمة على عدم حجّية الشهرة خارجة عن الخبر، إمّا تخصيصاً أو تخصّصاً.

ومثل: أنّ المراد المشهور بين أصحاب ابن حنظلة؛ فإنّه المخاطب لا جـميع الأصحاب.

ودفعه: أنّ محلّ الاستدلال هو عموم القضيّة لاصدر الخبر، لكن يرد على الخبر أنّه موهون في المقام بمخالفة المشهور إن قلنا بأنّ الظنّ الغير المعتبر موهن، وأنّه لا يتمّ بناءً على عدم حجّية الأخبار بخصوصها؛ لأنّ التمسّك حسيننذٍ موقوف على حجّية الظنّ المطلق في الطريق، وهو محلّ الكلام، وسيظهر حقيقة الأمر.

### [الإستدلال على حجّية الشهرة بمرفوعة زرارة]

وقد يتمسّك على اعتبار الشهرة بمرفوعة زرارة: قُلْتُ: جُعِلْتُ فَدَاكَ يَأْتُى عَنْكُمُ الخَبَرانِ والحَديثانِ المُتَعارِضَانِ، فَإِنَّهُما نَعْمَلُ ؟ قال: «بِمَا اشْتَهَرَ بَيْنَ أَصحابِكَ، وَدَعِ الشاذَ النادِر»، قُلتُ: يا سَيِّدِي هُـمَا مَعاً مَشْهُورانِ مَأْتُورانِ عَنْكُمْ، قال: دَخَذْ بِما يَقُولُهُ أَعْدَلُهُمَا»(٣)، الحديث.

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٢٣٤/١.

<sup>(</sup>٢) عوالى اللئالي: ١٣٣/٤، الحديث ٢ مع تفاوت في بعض التعبيرات.

بناءً على أنّ المراد بالموصول أعمّ من المشهور روايةً وفتوى وأنّ إناطة الحكم بالشهرة دليل على اعتبارها في نفسها.

ويرد عليه أوّلاً: ما ورد على المقبولة وثانياً: أنّها ضعيفة السند وثالثاً: أنّ المراد بالموصول خصوص الرواية، وقولهم: «العبرة بعموم اللفظ» إنّما هو في غير ما الموصول (١)؛ ضرورة ظهور التركيب المذكور في خصوص ما تقدّم ذكره.

ونظيره ما يقال بعد السؤال عن محبوبيّة أحد الراويين ماكان أكبر؛ فإنّه لا يدلّ على محبوبيّة كلّ ما هو أكبر، وهو ظاهر.

وقد يستشهد على إرادة الشهرة في الرواية خاصّة بامتناع تحقّقها في الطرفين دون الفتوي(٢٢)، فلا يكون لقوله: «إنّهما مشهوران» معني.

وأمّا الإناطة بالشهرة، فهي أضعف دلالة من الأولويّة المتقدّمة.

<sup>(</sup>١) «ما الموصولة» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) «ليست عبارة «دون الفتوى» في نسخة ب.

<sup>(</sup>٣) «صورة تعارض الشهرتين في محل سؤاله» كذا في نسخة ب.



# [الإجماع المنقولُ بخبر الواحد]

ومن جملة ذلك الإجماع المنقول بخبر الواحد، فقد ادّعي حجّيته بالخصوص بناءً على كون الخبر من الظّنون الخاصّة؛ نظراً إلى دخوله تحت الخبر؛ لأنّ ناقل الإجماع ناقل لقول الإمام (على ولو تضمّناً، ولا فرق في اعتبار مدلول الخبر بين المطابقيّ وقسيميه، وحينئذٍ فيدلّ على اعتبار الخبر، بل هو بمنزلة الإخبار عن المعصوم (على من غير واسطة.

واعترض عليه بعدم الملازمة بين حجّية الخبر وحجّية نقل الإجماع وإن قلنا بشمول النبأ والخبر له؛ وذلك لعدم نهوض الأدلّة القائمة على حجّية الخبر المصطلح بحيث يشمل الإخبار عن الحدس؛ لأنّ العمدة من تلك الأدلّة هي الاتفاق الحاصل من عمل العلماء من القدماء وأصحاب الأثمّة (經濟)، والأخبار الواردة في العمل بالروايات، وعدم شمولها لمحلّ البحث ظاهر.

الاً أن يستنقح أنّ المناط هو الكشف عن الحكم الصادر عن المعصوم (ﷺ)، ولا عبرة بحكاية الألفاظ، ولذا يعتبر النقل بالمعنى، وحينئذٍ فيعتبر نقل الإجماع من جهة أنّه حكاية للحكم الصادر عن المعصوم (ﷺ) وإن لم يكن بالعبارة التي هي معقد الإجماع.

لكن هذا المناط إن تمّ دلّ على اعـتبار مـطلق الظـنّ بـالحكم لاخـصوص

الإجماع المنقول(١).

وأقول: ويمكن المناقشة في ذلك بأنّ المعتبر هو النقل عن المعصوم (ﷺ) مطلقاً وإن لم يكن بحكاية (٢) ألفاظ الإمام (ﷺ)؛ لأنّ ذلك هو معقد الاتّفاق والأخبار المذكورة، وحينتند فاعتبار النقل بالمعنى ليس من جهة تنقيح المناط، بل هو بنفسه (٣) داخل في معقد الإجماع والأخبار، ولذا لا يتوقّفون في الرواية على ثبوت كونها محكيّة باللفظ مع كثرة النقل بالمعنى.

والعلم الإجماليّ به مانع عن الركون إلى ظهور النقل في كونه بلفظ المعصوم (ﷺ)، وقد سبق أنّ النقل بالمعنى يحتاج إلى فهم الراوي المسراد من الكلام، ثمّ أدائه بعبارة وافية بإفادة العرام، فإخباره عن إرادة ذلك المعنى مستند إلى أمر غير محسوس، وهو اجتهاده في فهم المعنى من كلام الإمام (ﷺ)؛ فبإنّ المحسوس إنّما هو الألفاظ دون المعاني، فكما أنّ استنباط قول المعصوم (ﷺ) من اتفاق أقوال العلماء أمر مستند إلى الحدس والإجتهاد فكذا استنباطه من عبارة الإمام (ﷺ)، فبإذا دلّ الإجماع والأخبار على اعتبار النقل بالمعنى عن الإمام (ﷺ) فقد دلّ على اعتبار النقل عنه وإن كان مستند النقل هو الحدس، فيدخل نقل الإجماع -أيضاً -في ذلك، ولا يكون ذلك من باب تنقيح أنّ المناط هو الكشف عن الحكم ظنّاً، وإن لم يكن على جهة النقل حتّى يرجع إلى حجيّة مطلق الظنّ.

<sup>(</sup>١) والمعترض هو الشيخ الأنصاريّ لللهُ، راجع فرائد الأُصول: ١٧٩/١ ــ ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) «حكاية ألفاظ الإمام الله » كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٣) «في نفسه» كذا في نسخة ب.

إلاّ أن يقال: إنّه لامدخليّة للنقل من حيث إنّه نقل إلّا من جهة كونه كاشفاً عن الحكم، وحينتذ فيرجع إلى ذلك.

ولقائل أن يقول: إنّ الاتفاق لو دلّ على اعتبار النقل بالمعنى فلا يدلّ على اعتبار كلّ نقل صادر عن الحدس، بل خصوص الصادر عن سماع ألفاظ الإمام ( ﷺ)، والتعدّي إلى غيره ليس إلّا من جهة تنقيح المناط، أو من جهة القياس بالأولويّة؛ نظراً إلى أنّ سماع الألفاظ لا يوجب القطع بالمراد، بخلاف الإجماع، فالحدس المستند إلى الثّاني أولى بالاتّباع من الأوّل.

ولا يخفى ما في ذلك؛ فالظاهر عدم جواز الركون إلى الإجماع المذكور والأخبار المذكورة في حجّية الإجماع المنقول كما ذكره المعترض.

وأمّا آية النبأ، فذكر المعترض أنّها لا تدلّ إلّا على اعتبار خبر العادل دون الفاسق، و تعليق الحكم على العدالة والتعليل باحتمال الوقوع في الندم شاهد على أنّ اعتباره إنّما هو من جهة احتمال تعمّد الكذب في الفاسق؛ لانتفاء الرادع في حقّه بخلاف العادل، فتدلّ على اعتبار الخبر من هذه الجهة.

وعلى هذا، فإن كان المخبر به أمراً محسوساً أو ممّا له أثر محسوس (١٠ كان احتمال الخطأ مدفوعاً بالأصل المعتبر عندكافة العقلاء، فيكون اعتبار خبر العادل حينائذ \_مستنداً إلى أمرين:

أحدهما: نفي احتمال كذبه بالآية.

والثاني: نفي احتمال خطائه في الحسّ بالأصل، والفاسق شريك له في الثاني دون الأول،

(١) «أو من آثار المحسوسات» كذا في نسخة ب.

وأمّا إن كان حدسيّاً، فالأمر الثاني مفقود؛ لعدم جريان الأصل المذكور في الحدسيّات، والمفروض سكوت الآية عن هذه الجهة، ولهذا لم يستدلّ أحد من العلماء على حجيّة فتوى الفقيه على العاميّ بآية النّباً مع استدلالهم بآيتي النفر (١) والسؤال (٣)، وهو (٣) السرّ في اعتبار الضبط في الراوي؛ لأنّ أصالة عدم الخطأ لا تجرى بالنسبة إلى من يكثر عليه الخطأ والاشتباه.

وما يقال: إنّ ذلك يستلزم حجّية خبر الفاسق في المحسوسات إذا علم عدم تعمده للكذب مع أنّ شهادته مردودة إجماعاً؛ مدفوعٌ بأنّ ذلك إنّما هو بالإجماع، وإلّا فلا دلالة في الآية على مانعيّة الفسق إلّا من جهة احتمال تعمّده للكذب.

وأمّا سائر الآيات، فلا دلالة فيها على اعتبار الخبر، ولو سلّم فيظهر حالها ممّا ذكر في آية النبأ<sup>(1)</sup>.

أقول: ويأتي في ذلك الإشكال المتقدّم؛ فإنّ دعوى عدم شمول الآيـة لنـقل الرواية بالمعنى غير مسموعة، مع أنّه نقل مستند إلى الحدس، وقد مضى الجواب عنه اجمالاً.

 <sup>(</sup>١) وهي الآية ١٢٢ من سورة النوبة (٩): ﴿ وَمَاكَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَتْفِرُوا كَافَةٌ فَلَوْ لاَ نَفَرَ مِن كُلُّ
 فِوْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَنْقُلُهُ إِنِي ٱلدَّين وَالْيَسْوْرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إلَيْهِمْ تَعَلَّهُمْ يَخذُرُونَ ﴾.

 <sup>(</sup>٢) وهي الآية ٣٣ في سورة النحل (١٦): ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالاً نُسوحِي إِلَمنِهِمْ
 فَشَالُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُم لا تَعْلَمُونَ ﴾.

 <sup>(</sup>٣) منهم المحقق في المعارج: ١٩٨، وصاحب الفصول في الفصول الغروية: ٤١١، والمحقق القمّي في القوانين: ٣٤٥/٤ والسيّد المجاهد في مفاتيح الأصول: ٥٩٤.

<sup>(</sup>٤) راجع فرائد الأُصول: ١٨٠/١ ــ ١٨٤.

وتحقيقه: أنّ المخبر به لا يخلو إمّا أن يكون محسوساً للمخبر، كنقل الرواية بلفظها، أو لا يكون محسوساً ولكن يكون مستنداً إلى الأمور المحسوسة التي يستلزم العلم به عادة، كالإخبار بالعدالة والسخاوة والبخل وأمثالها من الغرائز الغير المحسوسة، فإنَّ آثارها \_أي الأفعال الصادرة عن المتصف بها \_ تقتضي العلم باتصاف فاعلها بتلك الغرائز، فالعلم مستند إلى أمور محسوسة، ومن ذلك نقل الرواية بالمعنى؛ فانّ المعنى المنقول ليس أمراً محسوساً، لكن سماع الألفاظ المحسوسة للعارف بالأوضاع يستلزم معرفة الموادّ عادة، وهو مُنَرَّل في العرف منزلة العلم حيث لا يعتني باحتمال الخلاف، فالعلم فيه \_أيضاً \_مستند إلى الأمور المحسوسة.

وقد لا يكون كذلك، بل يكون مستنداً إلى أمور حدسيّة اجتهاديّة، كنقل قـدم العالم، أو وجود العقول، وأمثال ذلك.

وقد يكون مستنداً إلى أمور محسوسة غير مستلزمة للمخبر به عادة، كفتوى المجتهد؛ فإنها مستندة إلى استنباطه من الكتاب والسنّة، وهما من المحسوسات الغير المستلزمة لتلك الفتوى عادة؛ لكثرة الخطأ في استنباط الأحكام من مداركها.

#### [وجوه مستند الناقلين للإجماع]

إذا عرفت هذه الأقسام فنقول: إنّ الحكم بعدم الخطأ بسبب الأصل الذي عليه بناء كافّة العقلاء إنّما هو في القسمين الأولين دون الأخيرين، فيجب بيان مستند الناقلين للإجماع ليعلم أنّه داخل في أيّ قسم من هذه الأقسام. فنقول: إنّ مستند علم الناقل لقول الإمام (樂) في ضمن الإجماع أحد أمور: أحدها: الحسّ، كما لو سمع الحكم من الإمام (樂) في ضمن جماعة يعلم كون الإمام (樂) فيهم إجمالاً، وهذا نادر جدّاً، فلا يحمل عليه الحكاية، بل لايمكن ذلك في مثل السيّد والشيخ ومن تأخّر عنهم الذين هم الحاكون للإجماع.

### [قاعدة اللطف وبيان الشيخ الطوسي الله الموسي

والثاني: ما ذكره الشيخ في العدّة بعد ما وافق القوم في الطريقة السابقة ، وهو أنّه إذا ظهر قول بين الطائفة ولم يعرف له مخالف ولم يجد ما يدلّ على صحّة ذلك القول ولا على فساده وجب القطع على صحّة ذلك القول، وأنّه موافق لقول المعصوم ( على المعصوم ( على المعصوم ( على المعصوم ( على القول لطف فيه (١٠) .

واعترض عليه بأنّ تصرّف الإمام (ﷺ) لطف آخر غير وجوده، والمانع من التصرّف هو الاستنار المستند إلى الأمّة، فكلّ ما يفو تهم من الألطاف مستند إليهم لا إليه، فلا يجب عليه إذن إظهار الحقّ الذي عنده (٢)، وحينتذ فإذا علم أنّ مستند الناقل هو هذا فلا عبرة بنقله؛ لأنّه مستند إلى أمر محسوس غير مستلزم لقول المعصوم (ﷺ) عادة.

أقول: كأنّ المعترض فهم من كلام الشيخ اعتبار اتّفاق علماء عصر واحد، كما هو المعروف من تعريف الإجماع، ولو كان كذلك فالاعتراض متّجه.

(١) راجع عُدَّة الأُصول: ٦٤٢/٢.

<sup>(</sup>٢) راجع الفصول الغرويّة: ٢٤٥ ــ ٢٤٦؛ والقوانين: ٢٣٨/٢.

فإنّ فرض أحد القولين منفرداً به الإمام ( الله الله الله الله الله التفق جميع من عداه من المتقدّمين على ناقل الإجماع على خلافه، الخصوص عصر الناقل مع وجود المخالف في الأعصار السابقة، فالمعتبر عند الشيخ هو اتّفاق جميع الإماميّة، ولاريب أنّ اتفاقهم يستلزم عادة لقول المعصوم ( الله الله ).

أمّا على طريقة الشيخ، فمن اللطف؛ وأمّا على طريقة المتأخّرين، فمن الحدس، ولا ريب أنّ إتمام التاني قد يتوقّف على الأوّل؛ فانّه إذا جاز انفراد الرئيس بقولٍ وتقرير التابعين على باطلهم فربما لا يحصل العلم بقول الرئيس من أقوال التابعين، فقول الشيخ في ردّ السيّد: «إنّا لانعلم دخول الإمام (學) فيها إلّا بالاعتبار الذي بيّنّاه، ومتى جوّزنا انفراده (學) بالقول، وأنّه لا يجب ظهوره منع ذلك من الإحتجاج بالإجماع »(٣) لا يدلّ على منع طريقة المتأخّرين، أعني

<sup>(</sup>١) «إنّ نظر الشيخ» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع عُدَّة الأُصول: ٦٣١/٢.

<sup>(</sup>٣) عُدَّة الأُصول: ٦٣١/٢، ولقول السيّد(﴿ يَكُوكُ راجع الذريعه: ٦٠٥/٢ ــ ٦٠٦.

استعلام رأي الإمام (عليه) من أقوال الأصحاب؛ لما ذكرنا أنّ إتمام ذلك قد يتوقّف على اللطف بالنسبة إلى زمان الحضور أيضاً.

وكيف كان، فالظاهر أنّ الشيخ حيث يحكي الإجماع يريد به اتّفاق جميع الإجماع، وهو مستلزم لموافقة الإمام ( ( الإمامية، وهو مستلزم لموافقة الإمام ( ( الشيخ للإجماع بناءً على انحصار طريقه في اللطف \_ كما ذكره جماعة من المتأخّرين (١٠) \_ لا وجه له، وإن قلنا بالانحصار.

وأمّا عبارته المتقدّمة، فلا دلالة فيها على كون ذلك إجماعاً، بل غاية الأمر إجراء دليل اللطف فيه أيضاً، كما أنه يستدلّ به على ثبوت التخيير عند اختلاف الأُمّة وعدم دليل قاطع على أحد الأقوال، ولا ريب أنّ جريان اللطف في ذلك لا يجعله اجماعاً.

<sup>(</sup>١) راجع مفاتيح الأُصول: ٤٩٦ وقوانين الأُصول: ٢٣٦/٢ ـ ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) راجع عُدَّة الأُصول: ٦٠٢/٢ و٦٠٣.

فهو ظاهر في اعتبار اتّفاق جميع الأُمّة، ولا دلالة فيه على الاكتفاء باتّفاق العلماء في عصر واحد في كونه إجماعاً، وإن اكتفي به في الحجّيّة؛ نـظراً إلى جريان دليل اللطف فيه.

### [تحقيق المصنف في إجماعات الشيخ الطوسيّ والسيّد المُرتضى]

هذا؛ والتحقيق أن يقال: إنّ الشيخ - أيضاً - يكتفي في الإجماع باتفاق أهل عصر واحد، كما هو ظاهر كلّ من عرّف الإجماع، ولكن لاريب أنّ العلم باتفاقهم على مذهب واحد فرع معرفتهم ومعرفة مذاهبهم وآرائهم واتّحادهم في العصر. ولاريب أنّ شيئاً من ذلك غير ثابت، بل ثابت العدم؛ لتفرّق الإماميّة في الآفاق

ولا ريب ان شيئا من دلك غير ثابت، بل ثابت العدم؛ لتفرق الإماميّة في الافاق وانتشارهم قديماً وحديثاً بحيث لم يكن معرفتهم بأنفسهم ممكناً، فضلاً عن معرفة مذاهبهم واتحاد عصرهم، بل لم يكن نقل الفتوى وضبطها شائعاً في القدماء، بل كان همّتهم على ضبط الأحاديث، وتأسيس ضبط الفتوى إنّـما نشأ من زمان الصدوق أو قبله بزمان يسير.

والحاكون للإجماع -كالسيّد والشيخ وأمثالهما - إذا حكوا إجماعاً فإنّما يرجعون إلى مراعات أقوال مشايخهم ومشايخ مشايخهم، وما يصل إليهم بالتظافر والتسامح، مع تصفّح الأصول القديمة وغيرها من كتب المعاصرين وغيرهم التي عليها مدارهم، وفيها مدارستهم حتّى يعرفوا ما عليه الشيعة على قديم الدهر، وعلموا أنّه مذهبها الذي لا يعرف لها سواه، ولا يوجد هناك مخالف منهم قديماً وحديثاً.

وإذا راعوا هذه الأُمور علموا أنَّ كلِّ إماميّ كـان أو يكـون فيهو عـلى ذلك،

وخاصّةً أثمّتهم الذين هم سادات علمائهم، ومع انتفاء ما ذكرنا من التتبّع فلا يصحّ دعوى الإجماع.

### [كلام السيّد المُرتضىٰ في الإجماع]

وممّا يدلَّ على ما ذكرنا ما ذكره السيّد( فلك) في جوابه لبعض المسائل: أنَّ قول إمام الزمان ( و السيّد في كلَّ حادثة من الشرائع لابدَّ أن يكون في جملة أقوال علماء الفرقة الإماميّة، وليس كلَّ عالم من علمائهم يعلم بعينه واسمه ونسبه، وإنّما يعلم بذلك مَن اشتهر منهم باشتهار كتبه و تصانيفه ورئاسته، وإلّا فمن نعلمه على سبيل الجملة أكثر ممّن عرفناه باسمه.

إلى أن قال: وليس إذا كنّا لانعلم كلّ عالم من علماء الإماميّة بعينه يجب أن لا يكون عالمين على الجملة بمذهبه، وأنّه موافق لمن عرفناه بعينه؛ لأنّ العلم بأقوال الفرق ومذاهبها يعلم ضرورة على سبيل الجملة، إمّا باللقاء، أو بالأخبار المتواترة؛ فإنّا نعلم ضرورة أنّ كلّ عالم من الإماميّة يذهب إلى أنّ الإمام( إلى المبعنه، وكذا يجب أن يكون معصوماً منصوصاً عليه وإن لم نعلم كلّ واحد منهم بعينه، وكذا القول في العلم بإجماع علماء كلّ فرقة.

ثمّ اعترض عليه بأنّه يجوز مخالفة واحد من الإماميّة لم ينته خبره إلينا لانتفاء التصنيف والتأليف، وإذا جاز ذلك جاز أن يكون المخالف هو الإمام(繼).

وأجاب بأنّه لا يجوز أن يكون في علماء الإماميّة من يخالف أصحابه في مذهب من مذاهبهم، ويستمرّ ذلك و تمضي عليه الدهور فينطوي خبر خلافه؛ لأنّ العادات قد جرت بمثل ذلك؛ لأنّ ما دعى العالم إلى الخلاف في ذلك المذهب

يدعوه إلى إعلانه وإظهاره ايُتَبَّع فيه ويُقتدى به في اعتقاده، وما هذه سبيله يجب \_بحكم العادة \_ظهوره ونقله وحصول العلم به، لاسـيّما مـع اسـتمراره وكـرور الدهور عليه.

إلى أن قال: وكيف يجوز أن يكون للإمام (الله الله عنه الله مناف مذهب أو مذاهب تخالف مذهب الإمامية، وهو يعلم أن المرجع في أن إجماع هذه الطائفة حجّة إلى أن قوله في جملة أقوالها، وإذا أجمعوا على قولٍ هو مخالف فيه هل له مندوحة عن إظهار خلافه وإعلانه حتى يزول الاعتراض (١) انتهى.

### [رجوعُ كلام السيّد في الإجماع إلى كلام الشيخ]

وفي مواضع من كلامه إشعارٌ بعدم اعتبار اتّفاق أهل العصر الواحد، بمعنى أنّه لايمكن حصول العلم باتّفاقهم إلاّ بعد مضيّ زمانٍ باتّفاق المتقدّمين والمتأخّرين من أرباب المصنّفات والفتيا وعدم ظهور المخالف.

ولا يخفى أنّ ما استند إليه أخيراً من استنباط مذهب الإمام(عَيْلًا) من الاتّفاق هو بعينه مذهب الشيخ.

وبالجملة، مذهب الشيخ هو أنّ الإجماع اتفاق العلماء في عصر واحد ولو في زمان الغيبة، بناءً على مذهبه وهو اللطف، وهو فاسد؛ لعدم تماميّته كما قرروه، لكن لمّا كان العلماء في عصر الغيبة منتشرين في الأقطار، متفرّقين في الأمصار لا يمكن معرفة أقوالهم تفصيلاً، فلا يمكن حمل إجماعات الشيخ على ذلك، بل يحمل على استنباط مذاهب المعاصرين من اتّفاق المتقدّمين من المشهورين

(١) راجع رسائل العرتضى: ٣٦٧/٢ ـ ٣٧٠.

بالفتوي وأرباب التصنيف، كما ذكره السيّد في كلامه المتقدّم.

ويشعر به ما ذكره السيّد -أيضاً - في باب وجوب الغسل على من جامع في الدبر ولم ينزل؛ حيث قال: «لاأعلم خلافاً بين المسلمين في أنّ الوطء في الدبر ولم ينزل؛ حيث قال: «لاأعلم خلافاً بين المسلمين في القبل مع الإيقاب وغيبوبة الحشفة في وجوب الغسل على الفاعل والمفعول به وإن لم يكن أنزل، ولا وجدت في الكتب المصنفة لأصحابنا الإماميّة إلّا ذلك، ولا سمعت من عاصرني منهم من شيوخهم نحواً من ستين سنة يُفتي إلّا بذلك، فهذه المسألة إجماع من الكلّ (١)». انتهى.

وقال الشيخ في العدّة: «فإن قيل: كيف تعلمون إجماع الإماميّة عـلى مسألة وهم منتشرون في أطراف الأرض، وفي البلاد التي يكاد ينقطع خبر أهلها عـن البلاد؟ وهل هذا إلّا متعذّر مستحيل؟».

ثمّ أجاب بما يرجع إلى ما ذكره السيّد في كيفيّة العلم بأقوال المعاصرين؛ حيث مثّل لذلك «بأنّا لانشك في أنّه لاأحد من العلماء في أطراف الأرض من يعتقد الفرض في غسل الأعضاء للطهارة دفعتين، بل نعلم أنّه ليس في الأُمّة من يورث المال إذا اجتمع جدّ وأخ للأخ دون الجدّ».

إلى أن قال: ونظائر ذلك كثيرة جدّاً من المسائل التي يُعلم إجماع العلماء عليها(٢). انتهى.

 <sup>(</sup>١) لم أقف عليه في كتب السيّد، وحكاه عنه العلّامة في المختلف: ٣٢٨/١ مع تـفاوت فـي
 التعبير .

<sup>(</sup>٢) راجع عُدَّة الأُصول: ٦٣٢/٢.

وبالجملة، ظهر ممّا سطرناه أنّ الشيخ والسيّد متى ادّعيا إجماعاً فإنّ المراد هو اتّفاق جميع علماء العصر حتّى الإمام (ﷺ)، إلّا أنّ السيّد يستند في معرفة أقوالهم إلى التظافر والتسامع والإشتهار بين السلف والخلف، والشيخ يستند إلى ذلك في معرفة أقوال المعاصرين فقط دون الإمام (ﷺ)، ويعرف موافقة الإسام (ﷺ) بقاعدة اللطف.

والحقّ مع الشيخ؛ لأنّ العلم لو حصل بقول الإمام الغائب(ﷺ) فإنّما هو لتلك القاعدة، وقد التجأ السيّد في آخر كلامه إلى التمسّك بها، كما تقدّم.

نعم، قد يحصل العلم بقول الإمام الحاضر (عليه الله ) بطريق الحدس، ويمكن حمل كلام السيّد عليه، لكنّه بعيد، كما لا يخفي على من لاحظه.

أمّا فتوى المشهور عند عدم الدليل القطعيّ على خلافه، أو فتوى الفقيه مع عدم ظهور الخلاف، فهو وإن كان حجّة عند الشيخ بناءً على دليل اللطف، لكنّه ليس عنده إجماعاً، فكلّ ما يدّعي الإجماع على وجه الإطلاق يُحمل على ما ذكرنا، فليكن على ذُكر منك.

 وهذا القسم يختلف باختلاف الأنظار والأشخاص، فربما يحصل لمجتهد باتفاق مائة من الأصحاب، وربّما لايحصل ذلك لمجتهد آخر، وقد يحصل باتفاق ثلاثة أو اتنين، ولا يضرّ على هذا مخالفة واحدٍ أو أكثر، بمعنى أنّه لا يقدح في حجّيته واعتباره، وأمّا في كونه إجماعاً، فهو قادح؛ لما عرفت من أنَّ المعتبر في الإجماع هو اتفاق كلّ أهل العصر.

وأمّا على القول الأوّل فيقدح مخالفة مجهول النسب في اعتباره أيضاً.

وأمّا على ما قرّره الشيخ في طريقة اللطف، فلا يقدح المخالفة في اعتبار القول الآخر أيضاً، بل يبنى على التخيير ،كما تقدّم.

ثمّ لا يخفى أنّ الإجماع بهذا المعنى لا يتحقّق في زمان الغيبة؛ إذ ليس بناء الفقهاء فيها على موافقة إمام العصر (عجّل الله فرجه الشريف) وعدم الصدور إلاّ عن رأيه، بل البناء على متابعة الأدلّة والأخبار المأثورة عن الأسمّة الماضين (سلام الله عليهم أجمعين)، فاتّفاقهم لا يكشف عن رأي الإمام الغائب (عجّل الله فرجه الشريف) إلّا على مذهب الشيخ، وهو مخدوش.

نعم، ربما يكشف اتّفاقهم عن وجود دليل قطعيّ أو ظنّيّ معتبر، بحيث لو نقل إلينا لوجدناه تامّ الدلالة، ويأتي الكلام فيه.

### [تحقيق المصنف في الإجماع الكاشف حدساً عن قول الإمام ( ﷺ)

فالإتفاق الكاشف عن قول الإمام ( للله عنه ) حدساً هو اتفاق القدماء من المعاصرين للائمة ( ( ( ( ( ( ( ( الله ) ) ) و و و على وجهين :

أحدهما: اتفاق جميع علماء الإماميّة في عصر أحد الأتمّة(經) مع كثرتهم، بحيث يكون اتفاقهم مستلزماً عادةً للعلم بقول الإمام(幾) وهذا يطلق عليه

الإجماع بملاحظة ضمّ قول الإمام ( 學) المنكشف عنه إلى الاتّفاق الكاشف.

وفيه مسامحة من جهتين:

إحداهما: إطلاق الإجماع على اتَّفاق الإماميَّة مع أنَّه عبارة عن اتَّفاق جميع الأُمَّة، كما يظهر من تعاريف الفريقين، ولكن هذا الاستعمال قد شاع بين الطائفة بحيث لاينصر ف مطلقه الا اليه.

والثانية: إطلاقه على الاتَّفاق الكاشف، مع أنَّ قول الإمام ( اللَّهِ ا) يعتبر دخوله في الأقوال بحيث يكون دلالة الإجماع عليه بالتضمّن.

بطريق الحدس من غير أن يكون مستلزماً للعلم بقول المعصوم (ﷺ) عادة ، إمّا مع العلم بمخالفة آخرين، أو عدمه.

وإطلاق الإجماع لا ينصرف إلى هذا القسم وإن كان قد يطلق عليه من باب المسامحة في المسامحة فتأمّل، بل الظاهر منه هو القسم الأوّل، ولكنّ العلم باتَّفاق الأصحاب قد يحصل من وجدان الفتاوي منقولة عنهم مستفيضة، وقـد يحصل من اتفاق المعاصرين؛ فإنّ اتفاق العصر المتأخّر قد يكشف عن اتّ فاق العصر المتقدّم.

وقد يحصل من ملازمات اجتهاديّة، كما لو ثبت اتّفاق القدماء على العمل بالأصل حتّى يثبت الناقل، فيُدّعى من ذلك إجماعهم على جواز الغَسل بالماء المضاف مثلاً؛ نظراً إلى عدم ورود المنع عن التطهير به، كما صدر عن المر تضي (الله الم)(١).

<sup>(</sup>١) راجع المسائل الناصريات: ٧٣، المسألة الرابعة.

فإنّ دعوى الإجماع في ذلك مبنيّة على مقدّمة اجتهاديّة، وهي كون هذا المورد من موارد العمل بالأصل.

وقد يحصل من حسن الظنّ بجماعة من السلف ممّن تقدّم على الناقل، فيُقطع بكونه وفاقيّاً بين جميع العلماء.

أمّا الوجه الأوّل، فلاكلام في اعتباره، لكون النقل المستند إليه كالمستند إلى المحسوسات، لكنّه في غاية الندرة، وأمّا البواقي، فلا أمّا الأخيران، فظاهر وأمّا الثاني؛ فلأنّ اتفاق العصر المتأخّر ليس مستلزماً عادة للعلم باتّفاق المتقدّمين، سيّما مع العثور على المخالفة غالباً، فالعلم المستند إليه ليس كالمستند إلى المحسوسات في الاعتبار.

وربما يتركّب الوجوه المذكورة، فيحصل العلم باتّفاق المتقدّمين من وجدان الفتوى عن بعضهم واستكشاف أقوال الباقين من اتّفاق المتأخّرين أو غيره، والنتيجة تابعة لأخسّ المقدّمتين.

إذا عرفت ذلك فاللازم على المجتهد ملاحظة حال الناقل حين نقله من جهة ضبطه و تورّعه في النقل وبضاعته في العلم، ومبلغ نظره واطلاعه على الكتب والأقوال، وبنائه على التحقيق أو المسامحة، فإن ظهر من حاله استناد نقله إلى المبادى المحسوسة أو شبهها بأن استكشف أقوال القدماء من وجدانها مأثورة، أو من اتفاق المتأخّرين مع فرض كثر تهم بحيث تستلزم عادة اتفاق القدماء، أو من مجموع هذين الأمرين اتبع نقله؛ لاستناده إلى ما هو كالمبادئ المحسوسة.

هذا إذا كان استكشاف الناقل مستنداً إلى تلك المبادىء كغير الشيخ من أرباب المذاهب في الإجماع. وأمّا هو، فلا عبرة بنقله للمنكشف وهـو قـول الحجّة؛

لاستناده في استكشافه حقيقة إلى اللطف الغير المعتبر.

نعم، يعتبر نقله للكاشف، أعني الاتفاق المستلزم عادة لقول المعصوم (繼)؛ فإنّ ناقل الإجماع ناقل للإتفاق المتضمّن لقول المعصوم (繼)، فإذا فرضنا استناد الناقل في استكشاف الاتفاق إلى مبادٍ محسوسة اعتبر نقله بالنسبة إليه، فيكون المنقول له كانّه بنفسه استكشف الاتفاق، فيتر تّب عليه لازمه الحدسيّ، وهو قول الإمام (繼)، وإن لم يكن نقله معتبراً من الجهة الأخرى، أعني من جهة كونه نقلاً لقول الإمام (繼)؛ لاستناده في الاستكشاف إلى اللطف، ولا ضرر فيه بعد ثبوت الاعتبار من الجهة الأولى.

وإن ظهر من حاله المسامحة في الاستكشاف فلا عبر ة بنقله، وإن شكّ في حاله بالنسبة إلى التحقيق والمسامحة مع فرض عدالته فالمتبع هو ظاهر خبره مع ثبوت استناده إلى المبادىء المحسوسة ما لم يظهر صارف عنه، فقول الناقل: «الماء طاهر إجماعاً» ظاهر في اتفاق كلّ أهل العصر حتّى الإمام ( الله المعرف على ما عرفت من معنى الإجماع، وقد سبق أنّ استكشاف أقوال جميع أهل العصر مع تفرّقهم و تشتتهم و خمولهم واندراس آثار أكثرهم لا يمكن إلاّ من اتفاق من تأخّر عنهم أو ممن الإجتهادية، أو من حسن الظنّ. وعرفت أنّ الأخيرين لا اعتبار بهما، فإذا جهل حال الناقل واحتمل كون استكشافه مستنداً إلى أحد الوجهين فإذا جهل خلا عبرة بنقله.

قال المحقّق في أوائل المعتبر: «ومن المقلّدة من لو طالبته بدليل المسألة ادّعي

الإجماع؛ لوجوده في كتب الثلاثة، وهو جهل إن لم يكن تجاهلاً (١٠)؛ فبإن توصيفه (١٢) بالتقليد مع أنّا نعلم أنّه لا ينقله إلّا عن علم إنّه هو لاستناده في الاستكشاف إلى حسن الظنّ، لكن لا يخفى أنّ ظاهر نقل الإجماع هو وجدان الفتاوى مأثورة عن العلماء، وحينتذ فإذا احتمل في حقّه تتبّع فتاوى الجميع المستلزم عادة لقول الإمام ( ( الله عنقله، ولكنّ الظاهر عدم إمكان ذلك في حقّ الناقلين، بناءً على ما عرفت من تفرّق العلماء وتشتّعهم واندراس كتبهم، ولو فرض قلّتهم في عصرٍ بحيث يمكن تتبّع فتاواهم لَما كان اتفاقهم مستلزماً لقول المعصوم ( ( الله عادة .

فتعين من ذلك أنّ مستند الناقلين للإجماع في استكشاف الاتفاق هو أحد الوجوه الثلاثة، ولكن عدم إمكان استناد الناقل في استكشاف جميع الأقوال إلى الجسّ لا يقتضي كونه مستنبطاً لجميع الأقوال بالاجتهاد، بل ما أمكن استناده فيه إلى الوجدان يجب الحكم به فيه: نظراً إلى ظاهر النقل، ويحكم في الباقين بالاستنباط من أحد الوجوه الثلاثة.

ولا ريب أنّ استناد الناقل في نسبة الفتوى إلى جميع أرباب الكتبالمـصنّفة المعروفة في الفتاوى إلى الوجدان محتمل، لامانع منه.

والتخصيص بالكتب الموجودة حال التأليف لاوجه له، وحينئذٍ فيكون نـقله

<sup>(</sup>١) المعتبر: ٦٢/١، مع تفاوت يسير.

<sup>(</sup>۲) قال العلامة السيّد عبد السيّار الحَسني \_ قدّس سـرّه الشـريف \_ إنّ مـادّة.. «الوصف» لم تستعمل في اللغة الفصيحة على وزن التفعيل، إذن فالتوصيف غير فصيح وإن لم يكن غلطاً، فالأولى: الوصف.

معتبراً في ذلك، فيكون كما لو وجدنا تلك الفتاوى في كتبهم، فإن كان تلك الفتاوى المنقولة بنفسها مستلزمة لقول المعصوم ( الله في ) فهو، وإلاّ ضممنا إلى ذلك أقوال من تأخّر عنهم وغير ذلك من الأمارات، فإن استلزم مجموع ما نقله الناقل وماضممناه إليه موافقة المعصوم ( الله ) كان معتبراً أيضاً؛ لأنّ خبر الواحد حجّة في ما يستلزم المخبر به ولو بضميمة المقام، وإلاّ فإن استلزم وجود دليل معتبر ولو ظنيّاً بحيث لو نقل إلينا لوجدناه تماماً من جميع الجهات كان معتبراً أيضاً وإلاّ فلا، والإستلزام المذكور يختلف باختلاف حال الناقلين ومحلّ النقل، فيجب ملاحظة هذه الجهات، والله العالم.

#### [تنبيهات الإجماع]

بقي هنا أمور ينبغي التنبيه عليها:

#### [فائدة نقل الإجماع تجري في نقل الشهرة والفتاوي]

أحدها: أنّ ما ذكر من فائدة نقل الإجماع يجري في نقل الشهرة ونقل الفتاوي عن أربابها تفصيلاً.

وأمّا نقل التواتر في خبر، فيعلم الكلام فيه من الكلام في نقل الإجماع من أنّه لا يثبت منه إلا نقل أقل ما يتحقّق به التواتر، فإن استلزم تحقّق المخبر به ولو بضميمة أمارات أخر \_ ثبت المخبر به بأدلّة اعتبار خبر الواحد، وإلّا فلا، إلّا أنّ بينه وبين نقل الإجماع فرقاً من جهة أخرى، وهي أنّ نقل الإجماع ينحلّ إلى نقل الفتاوى، والفتوى ليس إخباراً عن حسّ، ونقل التواتر ينحلّ إلى نقل الروايات، والرواية إخبار عن حسّ، فنقل التواتر داخل في أفراد الخبر المصطلح من حيث تضمّنه لنقل الرواية، وإن كان خارجاً عنه باعتبار نقله تحقّق صفة التواتر الذي هو من غير الأمور المحسوسة، ويختلف باختلاف الأشخاص كالإجماع.

وبالجملة، فلا أقلّ من كون نقل التواتر في الخبر بمنزلة نقل الرواية مرسلاً عمّن لا يعرف، بل قد يصرّح ببعض الوسائط فيلحق بالمسانيد بخلاف نقل الإجماع؛ إذ لافائدة في معرفة أرباب الفتاوي من هذه الجهة، فافهم.

### [تواتُر نَقْلِ الإجماع]

[التنبيه] الثاني: لاريب في إمكان تواتر نقل الإجماع بأن يكثر الناقلون بحيث يقطع بصدقهم في ما يرجع إلى الحسّ، وهو اتفاق من يمكن وجدان فتواه مأثوراً، ويُعلم من التواتر أنّ المتفقين في الكشرة بحيث يستلزم اتّفاقهم موافقة المعصوم ( الله علا عادةً عيث حصل منه العلم لتلك الجماعة المتكثرة ، ولو كان تلك الاتفاق غير مستلزم له عادةً لما كان يحصل العلم لهذا الجمع ؛ لاختلاف المشارب والأفهام في الحدسيّات ، فاعتبار التواتر هنا من جهتين:

إحداهما: عدم الحاجة إلى أدلّة اعتبار خبر الواحد كما في المنقول بخبر الواحد.

والثانية: عدم الحاجة إلى ضمّ أمارات أخر ليستلزم المنقول ببضميمة تلك الأمارات موافقة المعصوم ( 學)؛ لما عرفت من أنّ التواتر كاشف عن كون مبادىء العلم للناقلين بنفسها مستلزمة لموافقة المعصوم عادة، ولو فرض عدم حصول الانكشاف المذكور كان كالمنقول بالواحد في هذه الجهة.

وقد يعترض على تواتر الإجماع باشتراط الحسّ في التواتر ، والإجماع اتّفاق الآراء دون الأقوال، وهو غير حسّى (١١).

وهو مدفوع بأنّ الحدسيّ المستند إلى الحسّيّ كالحسّيّ ، كما في النقل بالمعنى.

<sup>(</sup>١) راجع القوانين: ٣٠٣/٢؛ وزبدة الأُصول: ١٠٣، الهامش ٩.

### [لا يُعتبر في الإجماع اتّفاق أهل العصر الواحد]

[التنبيه] الثالث: قد أشرنا سابقاً إلى أنّ الإجماع المصطلح يعتبر فيه عند الكلّ \_اتّفاق جميع العلماء في عصر واحد، وأنّ إطلاق الإجماع على الاتّفاق الكاشف عن رأى الحجّة مسامحة من باب تنزيل المخالف منزلة عدمه، من حيث وجود مناط الحجّيّة في الاتّفاق المذكور، ولكن لمّا كان العلم باتّفاق أهل عصر واحد متعذِّراً إلَّا بعد العلم باتَّفاق الإماميَّة \_خلفاً عن سلف، وعدم وجود المخالف فيهم \_كان اعتبار اتّفاق العصر الواحد ملغيُّ عندنا، بـل يُـعتبر عـندنا الاتّـفاق الكاشف عن قول الامام ( على التداءُ ، أو عن الدليل المعتبر ، وإن كان المتَّفقون مخالفين في العصر، فإنّ من تتبّع في المسألة تتبّعاً بليغاً ولم يظهر له مخالف، وجد جميع الكتب المعروفة من القدماء والمتأخّرين متّفقين في حكمها، ولم ينقل أحد فيها خلافاً، مع أنَّ دَيْدَنهم بيان الأقوال فيها ولو كانت شاذَّة، وانضافت إلى ذلك دعوى جماعة فيها الإجماع، وضمّ إليه عدم ورود خبر فيها أو وَرَد خبرٌ ضعيف، بل ورد في مقابلها أخبارٌ صحيحةٌ صريحة قد أعرض عنها الأصحاب قاطبة؛ فإنَّه يحصل له القطع بأنَّه قول المعصوم (الرافية)، أو بوجود دليل معتبر جدًّا، والمنكر لذلك ربما يحتاج إليه في الفقه؛ فإنّ أكثر مسائله لا يتمّ حكمها إلّا بضميمة الإجماع البسيط، أو المركّب، كنجاسة المائعات والمياه المضافة وإنْ كـثرت بـملاقات النجاسة، وكذا جميع الأجسام الرطبة مثلاً، مع أنَّه لم يرد في تفاصيلها رواية ولو ضعيفة، ومع ذلك لم نَرَ أحداً من العلماء يشكِّك في ذلك حتّى المنكر للإجماع، وليس شيء من ذلك من ضروريّات الدين أو المذهب بحيث يعرفه النساء

والصبيان، وقد أتقن الفريد البهبهانيّ ـ قدّس سرّه ـ البحث عن ذلك في كتبه(١٠).

[التنبيه] الرابع: قال بعض المحققين \_ أيّده الله \_: إنّ ظاهر كلّ من اشترط في تحقّق الإجماع عدم مخالفة أحد من علماء العصر، كفخر الدين والشهيد والمحقّق الثاني، والمحقّق الداماد موافقة الشيخ في كون مستند الإجماع دليل اللطف، وحيث أبطلنا الدليل المذكور فلا يعتدّ بالإجماعات المنقولة في كلام هؤلاء (٢٠).

وما ذكره في عدم جواز تقليد الميّت من «أنّه لا قول له، لأنّه ينعقد الإجماع مع خلافه ميّتاً بخلافه حال الحياة »(٢) لا يـدلّ عـلى ذلك؛ لجـواز إرادة الإجـماع المصطلح.

وقد ذكر هذا المحقّق أنّه في الاصطلاح عبارة عن اتّفاق كلّ العلماء في العصر الواحد (٤)؛ وحينتذٍ فقدحُ مخالفة الواحد في تحقّق الإجماع ينطبق على جميع الاتوال، ولا يختصّ بمذهب الشيخ، وهو السرّ في توجيه الشهيد للإجماعات

<sup>(</sup>١) راجع الفوائد الحائرية: ٣٠٩، الفائدة الحادية والثلاثون وليس فيه قوله: «وحيث أبطلنا».

 <sup>(</sup>۲) راجع فرائد الأُصول: ۱۹۲/۱ و۱۹۷ والحاكي عن البعض هو المحقق التستري في كشف القناع: ۱٤۵.

<sup>(</sup>٣) راجع الذكرى: ٤٤/١، الاشارة الخامسة.

<sup>(</sup>٤) راجع الذكرى: ٤٩/١؛ الاصل التالث: الاجماع.

المحكيّة مع وجود المخالف تطبيقاً على المعنى المصطلح.

وأمّا فخر الدين (١) والمحقّق الثاني (٣)، فلم يظهر لي طريقتهما في الإجـماع، واستنباطه ممّا ذكر لاوجه له؛ لما عرفت من أنّه ينطبق على المذاهب طرّاً.

نعم، هو ظاهر المحقّق الداماد على ما حكي من عبارته، لكن قد عرفت في بيان مذهب الشيخ أنّ الإستناد إليه غير قادح بالنسبة إلى نقل السبب الكاشف، وإنّ العالم.

# [الملازمةُ بينَ حُجّيةِ الخبر وحُجّيّةِ الإجماعِ المنقول]

#### تتميم

قد عرفت حكم الملازمة بين حجيّة الخبر من حيث الخصوص وحجيّة الإجماع المنقول على النحو المذكور، فالقائل بحجيّة الظنون المخصوصة ينبغي أن يقول بحجيّة أيضاً بالخصوص، لكن بالنحو الذي يرجع إلى الإخبار عن الحسّ حكما عرفت \_ لامطلقاً. وكذا القائل باعتبار جملة من الظنون المخصوصة لقيام الدليل المعتبر بالخصوص على اعتبارها، كمن يستدل على حجيّة الأخبار بظاهر الكتاب.

وأمّا القائل باعتبار الظنّ المطلق في الأُصول، فقد يتوهّم أنّه ينبغي له القــول بحجّيّة مطلق الإجماع المنقول؛ لكونه مظنون الاعتبار.

وليس كذلك؛ لأنَّ كونه مظنون الاعتبار إمَّا لذهاب المشهور إلى اعتباره، وهو

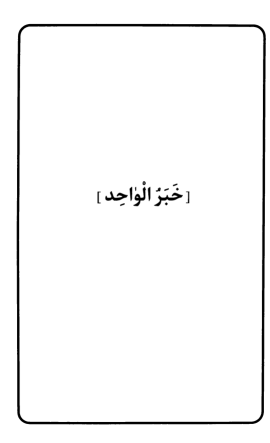
<sup>(</sup>١) راجع ايضاح الفوائد: ٥٠٢/١ و٣١٨/٣.

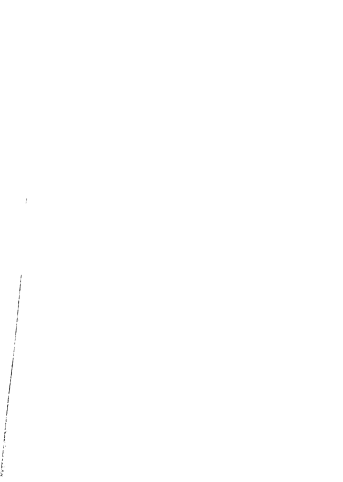
<sup>(</sup>٢) راجع حاشية الشرائع [مخطوط]: ٩٩.

ممنوع، بل أكثر المتأخّرين على عدم حجّيّته، كما قيل(١).

وإمّا لدخوله في أفراد الخبر، فيدل على اعتباره ما يدلّ على اعتبار الخبر. وقد عرفت منع التلازم على نحو الإطلاق، وإنّما هو بينه وبين نقل الإجماع الذي يرجع إلى المستند الحسّى كما سبق، فافهم.

(١) لم أعثر عليه.





## [خَبَرُ الْوَاحِد]

ومن جملة الظنون المخصوصة خبر الواحد في الجملة.

## [هلْ ثَبَتَ اعْتبارُ خَبَرِ الواحِدِ مِن الشَّرعِ بالْخُصُوصِ أَوْلا؟]

واعلم: أنّ ما تقدّم من الظنون المخصوصة لاينفع شيء منها في الفقه إلّا بعد ثبوت حجّية الخبر؛ لأنّ الظنون المتعلقة بمباحث الألفاظ ما يتعلّق منها بالأخبار لايفيد اعتبارها إلّا بعد ثبوت كون الخبر وارداً عن النسارع، وما يتعلّق منها بالكتاب قليل الفائدة في الفقه؛ لأنّ أغلب الأحكام لا يستفاد من الكتاب، وما يُستفادُ منه مُجملاتٌ يُستفادُ تفاصيلُها من الأخبار.

وأمّا الشهرة، فاعتبارها بالخصوص موقوفٌ على حجّيّة الخبر ،كماسبق ، وكذا الإجماع المنقول.

وأمّا الإستقراء الظنّيّ والأولويّة وتنقيح المناط الظنّيّ وأمثالها، فــلمْ نَـرَ مــن ادّعيٰ اعتبارها بالخصوص، ولا وجه له أيضاً.

والقياس ليس من مذهبنا، والإستصحاب مأخوذٌ من الأخبار.

وإذن فالعمدة في هذا المقام هو البحث عن حجّيّة الأخبار، والعنوان فيه هو أنَّ السنّة ـأعنى قول الإمام(ﷺ) أو فعله أو تقريره \_هل يثبت بخبر الواحد أو لا؟. وبعبارة أخرى: هل ثبت اعتبار خبر الواحد من الشرع بالخصوص أو لا؟.

والنظر هنا إلى إثبات حجّية الخبر في الجملة إمّا من حيث إنّه خبر ، كما هو مقتضى بعض الأدلّة ، أو من حيث إنّه خبر مُصْطَلَحٌ مَرويٌّ عن المعصوم ، كما هو مقتضى بعضها ، لا من حيث إنّه مفيدٌ للظنّ ؛ فإنّ له مقاماً آخر ، ولا في الإثبات كلّيّة ، بل الكلام في ثبو ته في الجملة في مقابل السلب الكلّيّ وإن استفيد الكلّية من بعض الأدلّة .

### [أدلّةُ حجّيّةِ خَبَر الواحد بالخصوص]

فنقول: قد استدلّ على ذلك بالأدلّة الأربعة:

فمن الكتاب آياتٌ:

### [آيةُ النَّبَأ]

منها: آية النبأ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيُُّوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِحَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَاوِمِينَ ﴾ (١) وقُرِىءَ «فَتَثَبَّتُوا» بالمثلَّقة (٢).

والمعنى على الأوّل: فَتَفَرّقُوا و تَفَحَّصُوا، وعلى الثاني: فَـتَوَقّفُوا حـتّى يـتبيَّن الحال.

ومن الظاهر أنَّ وجوب التبيّن ليس نفسيّاً بقرينة التعليل، بل وجوبه عند إرادة

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات (٤٩): ٦.

 <sup>(</sup>۲) راجع تفسير التبيان: ٣٤٤/٩، ذيل الآية ٦ من سورة الحجرات (٤٩) وتنفسير مجمع البيان: ٢١٩/٩، ذيل الآية ٦ من سورة الحجرات (٤٩).

العمل بقوله، وترتيب آثار وجودِ الْمُخْبَرِ به على إخباره (١) مع عدم إفادته للعلم؛ فإنّ المفيدَ له خارجٌ عن المنطوق والمفهوم.

وهذا الوجوب الشرطيّ قد عُلِّق على كون الْمُنثِئ فاسقاً فينتفي بانتفاء الفسق، ويثبُتُ أنَّ العمل بخبر العادل وترتيب آثار الواقع على إخباره لا يستوقّف عملى التييّن، بل يجوز بدونه.

والفاسق ظاهر عرفاً في مرتكب الكبائر لامطلق الخارج عن طاعة الله ولو بالصغيرة حتى يشتمل العادل أيضاً، ويختصّ المفهوم بـالمعصوم(ﷺ، فـظاهر الآية حجيّة خبر العادل.

وقد تقدّم أنّ ظواهر الكتاب من الظنون المخصوصة التي ثبت اعتبارها مطلقاً في الأُصول والفروع.

هذا غاية ما ينبغي تقريره في وجه الاستدلال بالآية.

ومن رام الاستدلال بمفهوم الشرط في الآية على اعتبار خبر العادل (٢) فقد أغرب، ومَثَلُهُ كَمَثَلِ من يريد إثبات عدم وجوب دفن عمرو بقول السولى: «إنْ مَاتَ زَيْدٌ فَادْفُنْهُ» من مفهوم الشرط؛ نظراً إلى أنّ المفهوم: «إنْ لَمْ يَمُتْ زَيدٌ فَللا يَجِبُ الدَّفْنُ»، سواء مات غيره أو لا.

ولعلّ الإشتباه إنّما هو من إطلاق التبيّن، مع أنّ الظاهر إرادة التبيّن عن النـبأ المتقدّم لاطَبيعةِ التبيّن حتّى تنْتُقى بانتفاء الشرط.

(۱) «بإخباره» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع المعالم: ١٩١؛ ومفاتيح الأُصول: ٣٥٤.

### [الإشكالاتُ الْمَذكورَة عَلَى الإستدلال بِآيةِ النَّبَأُ ودَفْعُها]

وبما قرّرنا من وجه الاستدلال يُعلمُ ضعف كثير سمّا أورد عليه، مثل: أنّ المفهوم يدلّ على عدم وجوب التبيّن، ولا يستلزم جواز العمل؛ لجواز وجـوب التوقف(١).

ودفعه: أنّ الوجوب شَرطيٌّ لانفسيّ، ومعناه وجوب التفحّص للعمل، فالمفهوم انتفاء هذا الوجوب، ولامعني للتوقّف عند إرادة العمل.

مع أنّ هذا الإيراد لا يجري على القِراءةِ الأُخْرىٰ.

ومثل: أنّها معارضة بالآيات الناهية عن العمل بغير العلم، والنسبةُ عمومٌ مسن وجه؛ لأنّ النّبَأ أعمّ ممّا يفيد العلمَ وغيرَه، فالمرجع أصالة عدم الحجّيّة.

ودفعُهُ: أنّ المراد بقرائن السياق إرادة الخبرِ المجهولِ صدقُهُ وكذبُهُ، لا الأعــمّ منه ومن المعلوم، فيكون هذه الآية أخصّ مطلقاً من تلك الأدلّة.

ومسثل: أنَّ الفاسقَ مطلقُ مَنْ خَرَجَ عن طاعة الله، فيختصّ المفهوم بالمعصوم(ﷺ<sup>(۲)</sup>.

ودفعه: أنّ الفاسق يُحملُ على ما هو الظاهر في العرف، و[هو] المرتكب للكبائر، أو على ما هو الشائع إطلاقهُ عليه في الكتاب، وهو الكافر، مع أنّ الواسطة بين الفاسق بالمعنى المذكور والمعصوم ثابت ( على الله وهو من تاب عن الذنب السابق قبل أن يصدر منه صغيرة أو كبيرة، وإذا ثبت فيه ثبت في العادل بعدم الفصل أو الأولويّة.

<sup>(</sup>١) حكاه عن الباغنويّ في مفاتيح الأُصول: ٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) «برواية المعصوم النُّلِهِ» كذا في نسخة ب.

ومثل: أنّ المسألة اصوليّة والآية ظنّيّة الدلالة.

ودفعه: ما عرفت. ومثل: أنّها لاتشمل الإخبار مع الواسطة؛ لظهور النّبَأ فـــي الخبر بلاواسطة، فلا تشمل محلّ النزاع.

ودفعه: \_مع عدم ظهور القائل بالفصل \_أنَّ كلّ واسطة من الوسائط إنّما تَحكي خبر ما فوقه بلا واسطة ، فيجب تصديق الجميع ؛ لكون كلّ واحد منها خبراً بلا واسطة ، غاية الأمر أنّ بعضها خبرُ حقيقةً وهو ما يحكيه الراوي للفقيه ، والباقي خبرُ شرعاً بمعنى أنّه ثبت له وصف الخبريّة شرعاً بمقتضى وجوب تصديق الراوي ، ولا ضير فيه بعد عموم النّباً في الآية لكلا القسمين ، غاية الأمر ترتيبهما (۱) في الوجود الخارجيّ ، ووجود أحدهما بعد ثبوت الحكم للآخر في الخارج.

إِلّا أَنْ يُدَّعىٰ ظهور الآية في ما تَحَقَّقَ له وصفالخبريّة واقعاً مع قطع النظر عن الآية، فلا تشمل ما يكون خَبراً بعد ورود الآية، كذا قيل(٢٠).

والتحقيق أن يقال: إنّ الآية لاتدلّ إلّا على لزوم ترتيب آثار الخبر الواقعيّ على الإخبار بالأخبار، ومن جملة الآثار هو لزوم تصديق الخبر الأوّل، لكنّ الآية لاتشمل هذا الأثر الثابت بنفسها للخبر الأوّل، إلّا أنّا نعلم عدم الفرق بسين الآثار الواقعيّة بعد لزوم ترتيبها على الخبر، فالمناط مُنفَّمٌ.

وعدم شمول الآية للأثر الثابت بنفسها ليس لخصوصيّة في ذلك الأثر ، بل إنّما هو لضيق العبارة ،كما سيأتي الإشارة إلى نظيره.

<sup>(</sup>۱) «ترتّبهما» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأصول: ٢٦٧/١، الهامش ٢.

## وقد يُعترض على الإستدلال بوجوه أخر مدفوعةٍ:

مثل: أنّ غاية ما يستفاد من الآية وجوب قبول الخبر الذي عُلِمَ المراد منه دون ما ظُنَّ؛ لاَنُه المتبادر، فيكون الآية دالّة على اعتبار الظنّيّة السنديّة دون الدلاليّة. والظنّيّة الناشئة عن احتمال المعارض.

ودفعه: أنّ الآية في مقام تصديق المُخبِر في ما يُخبِر به، فإنْ أَخْبَرَ بصدور لفظ الخبر كان معنى وجوب تصديقه وجوبَ الحكم بصدور ذلك اللفظ.

وأمّا كون المراد منه معلوماً أو مظنوناً، فلا ربط له بمضمون الآية حتّى يتبادر منه الراد منه معلوماً أو مظنوناً، فلا ربط له بمضمون النقر في معناه، منه إرادة أحدهما بالخصوص، فإذا حكم بصدور لفظ الخبر وَجَبَ النظر في مداليل الألفاظ، ولا دخل له في المقام.

ومثل: أنّ العمل بالخبر لا يجوز قبل الفحص عن المعارض في الأحكام الشرعيّة وإن كان المخبر عدلاً ، فلا يجوز حمل الآية على الأحكام ، فَلْتُحْمَلُ على الموضوعات التي لا يجب الفحص فيها عن المعارض.

ودفعه: أنّ الفحص عن المعارض غير التبيّن الواجب في خبر الفاسق؛ فإنّ الفحص إنّما هو لطلب المانع عمّا اقتضاه الدليل الموجود، والتبيّن إنّما هو لتحصيل المقتضى للحكم الشرعى الذى تضمّنه الخبر.

فالفحص عن المعارض لايمكن إلّا حيث يكون الخبر حجّة، وإلّا فلا معنى للمعارضة، ولا لطلب الترجيح بعد وجوده، ولاللعمل بالخبر بعد انتفائه.

ومثل: أنَّ المفهوم لو دلَّ على حجِّيّة الخبر لدلّ على حجّيّة الإجماع الذي نقله

السيّد على عدم اعتبار الخبر (١).

ودفعه:

أُوّلاً: أنَّ الآية لاتشمل مثل هذا الإجماع المنقول، والسند ما تقدّم تحقيقه في الإجماع.

وثانياً: أنّه مُعارَضٌ بنقل الشيخ الإجماعَ على الحجّيّة <sup>(٢)</sup>.

وثالثاً: أنّ دخول هذا الخبر يستلزم خُروجَه؛ لشمول الإجماع له أيضاً.

لانقول: إنّه بنفسه داخلٌ تحت مَعْقَدِ الإجماع حتّى يمكن منعه.

بل نقول: إنَّ الحكم المنقول عليه الإجماع يشمل هذا الفرد أيضاً؛ للعلم بعدم خصوصيّةٍ لهذا الفرد، حتى أنّه لوسُئلَ السيّد عن حجّيّة إجماعه لنا \_حيث إنّه نَقْلُ بخبر الواحد \_لم يكن له بُدُّ من أن يقول لاحجّيّة فيه، وهو ظاهر.

ورابعاً: أنّ الأمر دائر بين دخول هذا الخبر في الآية وخروج ما عـداه وبـين العكس، وهو مُتَعَيِّن؛ لاستهجان التعبير عن عدم حجّيّة خبر العادل بما يدلّ على عموم حجّيّته.

### [الإشكالاتُ الواردةُ عَلَى الإستدلال بآيةِ النّبَا]

هذا؛ نعم، يرد على الاستدلال إيراداتٌ صعبةٌ لامدفع لها:

أحدها: أنّ الإستدلال \_كما عرفت \_راجع إلى مفهوم الصفة، ولا اغتبارَ به عند المحقّين إلّا حيث يكون هو أظهر فوائد التقييد بالوصف، وهو في الآية ممنوعً.

(١) راجع الذريعة: ٢٩/٢ و ٥٣٧.

<sup>(</sup>٢) عُدَّة الأُصول: ١٢٦/١.

والثاني: على فرض تسليم كون الاعتبار بمفهوم الشرط بإرادة مطلق التبيّن لِيَتْتَفي بانتفاء الفسق فنقول: إنَّ النبأ بعمومه شاملٌ للموضوعات والأحكام، أعني: الخبر والشهادة، ولا ريب أنّ اعتبار قول العدل في الخبر والشهادة ليس على نحو واحد، بل في الخبر يكون الحجيّة لقول العدل الواحد لأبِشَـرْطِ شَـيْءٍ، وفـي الشهادة لقول العدلين معاً أو للعدل الواحد بشرط الانضمام.

والمفهوم في الآية من حيث التعليق هو قبول الخبر عند انتفاء الفسق، فإنْ أريدَ التعليق،النسبة إلى مطلق النبّأ حروايةً كان أو شهادةً حازم قبول خبر العدل مطلقاً، وإن أريد التعليق بالنسبة إلى الرواية دون الشهادة حمع كون الشهادة داخلةً في المنطوق حازم قبول رواية العدل دون شهادتِه، لكنّه يستلزم الجمع بين المعنى الحقيقيّ والمجازيّ لأداة الشرط؛ لأنها حقيقة في التعليق، وقد استعملت في التعليق بالنسبة إلى بعض أفراد النبّأ، وهو الرواية حدن بعضٍ آخر وهو الشهادة. ولهذا قيل: إنّه لا يجوز إخراج فرد من المفهوم إلّا بعد إخراجه من المنطوق أيضاً حذراً من الجمع بين المعنيين.

وإنْ أريد من النَبَأ غير الشهادة لزم خروج الشهادة منطوقاً ومفهوماً مع كون شهادة العدلين داخلةً في المفهوم، وهو يقتضي إرادة التعليق بالنسبة إلى الشهادة، فكيف يُدَّعيٰ خروجها عن المنطوق؟

وإنْ أريد من النّبَأ الرواية وخصوص شهادة الاثنين ويعتبر التعليق بــالنسبة إليهما لَزِمَ قبولُ روايةِ العدل وشهادةِ العدلين، ولم يلزم الجمع بين المعنيين، لكنّه ينافي كونَ موردِ الآية خصوصَ شهادة الواحد لما وَرَدَ أَنّها نزلت في شأن «الوليد»

حين أَخْبَر بارتداد «بني المصطلق» (١) أو في شأن «عائشة» حين رَمَتْ «مارية القبطيّة» (٢).

وإخراج المورد عن كونه مُراداً مُشتَهُجنَّ جداً، ولا مَخْلَصَ عن الإشكال إلا بأن يقال: إنّ وجوب التبيّن كناية عن عدم الاعتناء بالخبر بالمرّة، فهذا هو المعلّق على فسق المخبر، وينتفي بانتفائه، فيثبت وجوب الاعتناء بخبر العادل وشهادته في الجملة في مقابل السلب الكلّي، ولا يثبت حجّية خبر العادل مطلقاً بحيث لا يحتاج إلى ضميمة، كما هو المُدَّعيٰ.

[الإيراد] الثالث: أنّ المفهوم معارّضٌ بعموم التعليل؛ فإنّ مقتضاه وجوب التبيّن في كلّ خَبَرٍ لا يُؤْمَن الوقوع في النَدَم من العمل به ولو كان المخبر عادلاً<sup>٣).</sup>

والمفهوم وإن كان أخصً مطلقاً، بناءً على ما هو التحقيق من اختصاص الآية منطوقاً ومفهوماً بالخبر الغير المفيد للعلم، لكن التعارض إنّما هو بين ظهور الجملة الشرطيّة أو الوصفيّة في المفهوم وبين ظهور التعليل في العموم، والشاني أقوى ظهوراً، فَيَحْكُمُ بخُلُوّ الجملة عن المفهوم؛ نظراً إلى أنَّ المعلول يتبع العلّة عموماً وخصوصاً في نظر العرف، فلو قيل: «لا تأكل الرمّانَ لانّه حامِضٌ» اختصّ النهي بالرمّان الحامض، كما أنّه يشتمل كلَّ ما هو حامض رُمّاناً كان أو غيرَه، ويكون تخصيص الرمّان بالذكر لنكتة غير خصوصيّة الرمّانيّة.

<sup>(</sup>١) راجع تفسير التبيان: ٣٤٣/٩، ذيل الآية ٦ من سورة الحجرات (٤٩).

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير القمي: ٣١٨/٢، ذيل الآية ٦ في سورة الحجرات (٤٩).

<sup>(</sup>٣) راجع عُدَّة الأُصول: ١١٣/١؛ الذريعة: ٥٣٦/٢.

ولعلَّ النكتة في الآية التنبيه على فسق المخبر في تلك الواقعة، كما حُكِي عن المعارج(١٠).

ثمّ إنّ التعليل المذكور كما يدلّ على وجوب التبيّن في خبر العادل كذا يـدلّ على أنّ المراد بالتبيّن هو «التبيّن العلميّ»، بناءٌ على أنّ الجهالة عبارة عمّا يقابل العلم، كما في التفسير (٢) وكلمات أهل اللغة (٣).

وحَمْلُها على معنى السفاهة لإخراج الظنّ اشتباهٌ من تفسير السفاهة في اللغة بالجهالة (٤)، فَتُوهِّمَ العكس، مع أنّ الإقدام على مقتضى قول «الوليد» لم يكن سفاهة؛ لأنّ العاقل بل جماعة من العقلاء لا يُقدِمون على أمرٍ بمحض إخبار من لا يوثق بقوله.

هذا؛ مع أنّ التبيّن ـكما في اللغة <sup>(٥)</sup> ـ الإِتّضاح بمعنى طَلَبِ وُضُوحِ الأمر ، وهو لا يتّضح إلّا بالعلم .

نعم يمكن أن يقال بكفاية الظهور الذي يوجب الاطمئنان بصدق المخبر، بحيث لا يُعدُّ العاملُ بخبره مَلُوماً في العرف وعاملاً بجهالة؛ فإنَّ العمل \_حيننذٍ \_ لا يورث النَدَم قطعاً؛ لكونه معذوراً في العرف عند العقلاء وإن لم يصل التبيّن إلى حدّ العلم القطعيّ.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) معارج الأُصول: ٢١١.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير مجمع البيان: ٢٢١/٩، ذيل الآية ٦ من سورة الحجرات (٤٩).

<sup>(</sup>٣) راجع تاج العروس: ١٣٠/١٤، مادة «جهل».

<sup>(</sup>٤) راجع لسان العرب: ٤٩٧/١٣، مادّة «سفه».

<sup>(</sup>٥) راجع الصحاح: ٢٠٨٣/٥، مادّة «بين».

وحينئذ فيستفاد من الآية حجّية كلّ ما يفيد الاطمئنان، لكن يعتبر فيه أن لا يكون اطمئنان بله جالاطمئنان بخبر الفاسق ـ إلّا أن يتبيّن الأمر من الخارج؛ وذلك لأنّ ملاحظة فسقه مانعة عن الركون إليه والاطمئنان بصدقه، فلو حصل الاطمئنان بقوله \_ أحياناً \_ لم يخرج العمل بقوله عن الجهالة؛ فإنّه يزول بالتأمّل والإلتفات إلى فسقه، وبذلك يُقرّق بين العادل والفاسق.

### [آية النَّقْر]

ومنها: قوله تعالى في سورة البراءة: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُوْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ (١).

أوجب الحذر على القوم عند إنذار المتفقّهين من غير تقييد باعتبار حصول العلم من خبرهم، وهو معنى حجّيّة الخبر .

والدليل على أنّ المراد وُجوب الحذر أنّ كلمة «لعلّ» مُنْسَلَخَةٌ عن معنى الترجّي، ومُسْتَعَمَلَةٌ في الطلب قطعاً، وإذا ثبت الطلب ثبت الوجوب، للإجماع المركّب؛ حيث لاقائل بجواز العمل بخبر الواحد بالمعنى الأخصّ.

بل نقول: لامعنى لِنَدْبِ الحدر؛ لأنه إنها يَحشنُ حيث يكون العقابُ محتمَلاً، فإن كان خبر الواحد كافياً في بيان التكليف فقد وجب الحذر؛ لاحتمال العقاب؛ بالمخالفة، وإن لم يكن كافياً فلا يحسن الحذر للقطع بعدم

(١) سورة التوبة (٩): ١٢٢.

العقاب لكونه قبيحاً عند عدمِ البيان.

والظاهر في الآية إرادة الحذر عن العقاب لاعن المضار الدنيوية ونحوها ممّا يجوز تربّبها من غير بيانٍ للتكليف حتّى يقال: إنّ ندب الحذر لعلّه لاحتمال تلك المضارّ لاالعقاب.

ويمكن الاستدلال لوجوب الحذر بوقوعه غايةً للإنذار والتفقه الواجبين؛ لكونهما غاية للنز الواجب على الواجب لكونهما غاية للنفر الواجب بمقتضى كلمة «لولا»، والغايات المترتبة على الواجب مما لا يَرْضَى الآمرُ بانتفائه، كما في قوله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيَّنا لَقَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ لَمُ اللَّهِ مِلْهُ . يَتَذَكَّرُ أَوْ

وأيضاً لو وجب الإنذار دون الحذر لَغَي الْإنذار.

وربما يُمنع الدلالة على وجوب الإنذار والتفقّه لمنع كونهما غاية للنّفر؛ لجواز كونهما من قبيل الفائدة، سيّما بناءً على تفسير النفر بالنفر إلى الجهاد، والتفقّه بتفقّه المتخلّفين، والإنذار بإنذارهم للنافرين (٢)، وتَقَقَّهُ المتخلّفين لا يكون غايةً لِـنَفْرِ المجاهدين حتى يجب بوجوبه.

ويمكن الجواب بظهور اللّام في الغاية دون العاقبة، وتفقّه المتخلّفين يمكن أن يكون غايةً لإيجاب النفر على طائفة من كلّ قوم دون جميعهم، كما ورد في التفسير: أنّ المراد نَهْيُ المؤمنين عن نَفْر جميعهم إلى الجهاد (٢٠)، كما يظهر من صدر الآية، وأمر البعض بالتخلّف عند النبيّ ( ﷺ)؛ جمعاً بين وظيفتَي الجهاد و تعلّم

(١) سورة طه (٢٠): ٤٤.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير التبيان: ٥/٣٢١، ذيل الآية ٢٢ من سورة التوبة (٩).

<sup>(</sup>٣) راجع تفسير مجمع البيان: ١٤٤/٥، ذيل الآية ١٢٢ من سورة التوبة (٩).

المسائل؛ فإنّ اشتغال الجميع بأحد الأمرين يوجب تضييع الآخر.

وهو السرّ في الاستدلال بالآية على كون التفقّه واجباً كفائيّاً.

وممّا يشهد على كون المراد وجوب التفقّه والإنذار استشهاد الإمام (ﷺ) على وجوبه بالآية في كثير من الأخبار (۱٬۰)، كما حُكِي عن علل الفضل بن شاذان، عن الرضا (ﷺ) في حديث، قال: وإنَّمَا أُمِرُوا بِالْحَجِّ لِعِلَّةِ الْوفَادَةِ إِلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَطَلَبِ الزِيَادَةِ وَالْخُرُوجِ مِنْ كُلِّ مَا افْتَرَفَ الْمَبْد»... إلى أن قال: «مَعَ مَا فِيهِ مِنَ التَقَقَّهِ وَتَقُلِ أَخْبَارِ الْأَمِّتَةِ (ﷺ) إلى كُلِّ صُقْعٍ وَنَاحِيَةٍ كَمَا قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَل: ﴿ فَلَوْلاَ لَا مَنْ مَلَ عَلَوْلاً لَا مَنْ مَنْ عَلَوْلاً اللهُ عَزَّ وَجَل: ﴿ فَلَوْلاً لَا مَنْ مِنْ كُلُّ مِنْ عَلَى الآية (٤٠).

واعترض عليه بوجوه:

أحدها: أنّها مُعارَضةٌ بمنطوق آية النبأ تَغارُضَ العموم من وجه، والترجيح مع الثاني؛ لقوّة التعليل، وموافقة الأصل؛ وكذا بمفهومها (٣)، فيعتبر في المُنْذِر العدالة الواقعيّة، فلا تنهض بإثبات حجّيّة الأخبار التي بأيدينا حيث لا يمكن العلم بعدالة الرواة (٤)، وهذا الإشكال جار في آية النبأ أيضاً.

والثاني: أنّها مُعارَضَةً مع الأدلّة الناهية عن العمل بغير العلم \_ومـنها التـعليل المذكور في آية النبأ \_تَغارُضَ الإطلاق والتقييد؛ لإطلاق وجوب الحذر في الآية من حيث إفادة الإنذار للعلم وعدمه، فلا يجوز تخصيص تلك الأدلّة بها؛ لتـقدّم

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) كما في الكافي ٢١/١ ح ٦.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ٢٧٣/١، الباب ١٨٢، الحديث ٩.

<sup>(</sup>٣) لم يرد «وكذا بمفهومها» في نسخة ب.

<sup>(</sup>٤) راجع فرائد الأُصول: ٢٩٦/١، مع ملاحظة الهامش ١.

التقييد على التخصيص، بل نقول: لا إطلاق في الآية من هذه الجهة، وإنّما المستفاد منها مطلوبيّة الحذر عند الإنذار في الجملة، وأمّا مطلقاً، فلا.

ولعلّه هو السرّ في استشهاد الإمام (ﷺ) بها في بعض الأخبار على وجوب النفر لِنَقُلِ خَبَرِ الإمامة (١١)، مع أنّ الإمامة لا يكفي خبر الواحد في ثبوتها إلّا أن يفيد العلم، ولا يلزم كون الإنذار لغواً إذا لم يُقبل؛ لأنّه يكون مقدّمةً لحصول العلم وكفى به فائدة (٢).

[الوجه] الثالث: أنّ التفقّ إنّما هو معرفة الأحكام الواقعيّة، فالإنذار اللازم قبوله هو ما يُعلم تعلّقه بالأحكام الواقعيّة، فمتى لم يعلم المكلّف أنّ المتكلّم قد أنذر بالأحكام الواقعيّة لم يجب الحذر، فلا تنهض الآية باثبات حجّيّة الخبر الذي لم يعلم صدوره، بل هي نظير قول القائل: «أَخْبِرْ فُلاناً بِقُدُوم زيدٍ؛ فإنّه يجب عليه أن يقبل منك ذلك»؛ فإنّه لا يدلّ على وجوب قبول كلّ ما أخبر به وإن لم يكن قدوم زيد<sup>(٣)</sup>.

ويمكن دفع الإشكالين بأنّ الغالب في أخبار الآحاد عدم إفادة العلم القطعيّ، فتقييد الآية بحصول العلم مستلزمٌ لكون الإنذار لغواً في الغالب حيث لا يمترتب عليه العلم ولو بضميمة غيره، فيجب تخصيص الآيات الناهية فإنّه أولى مس ارتكاب مثل هذا التقييد.

بل نقول: لا يلزم التخصيص في تلك الآيات؛ لأنَّ غاية ما يستفاد منها موافقة

(١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>۲) راجع فرائد الأُصول: ۲۸۲/۱.

<sup>(</sup>٣) راجع فرائد الأُصول: ٢٨٢/١ ـ ٢٨٣.

حكم العقل بقبح التديّن بما لم يرد فيه إذن من الشارع من الأُمور الغير المفيدة للعلم، وبعد ورود الإذن بمقتضى هذه الآية يرتفع موضوع حكم العقل، كما في الشهادة والفتوى.

وفيه نظر .

واستشهاد الإمام (ﷺ) لعلّه للتنظير في أصل لزوم النفر لالشمول الآية؛ إذ ليس معرفة الإمام (ﷺ) تفقهاً، والإنذار الواجب على المتفقّه هو الإنذار بما عرف أنّه حكم الله الواقعيّ، والواجب على المُنذّر \_بالفتح \_قبوله، لا الإنذار بما عرف المُنذّر أنّه حكم الله الواقعيّ؛ إذ لا يستفاد من ظاهر الآية إلاّ ما ذكرنا مع أنّ الإنذار يلغو على الثانى غالباً؛ لما عرفت من أنّه لا يفيد العلم، فتأمّل (١١).

[الوجه] الرابع: أنّ الإنذار عبارة عن الإبلاغ مع التخويف، والحذر عبارة عن التخوّف المترتّب عليه الداعي على العمل بمقتضاه.

والمنذِر إِمّا يُخَوِّفُ على وجه الإفتاء ونقلِ ما فهمه من الخبر باجتهاده، كأن يقول: «أَيُّها الناسُ اتَّقُوا اللهُ في شُرْبِ الْمُصيرِ؛ فإنّه يُوجِبُ الْبِقابَ»، وإِمّا يُخَوِّف بلفظ الخبر حاكياً له عن الحجّة كأن يقول: قال الإمام( عَلِيُّا): «مَنْ شَرِبَ الْمُصيرَ فَكَانَّهُ شُرِبَ الْخَمْرَ».

أمّا الإنذار بالوجه الأوّل، فلا يجبُ الْحَذْرُ عَمّيبَهُ إِلّا على المقلّدين للمُنذِر. وأمّا الثاني، فكذلك بالنسبة إلى ما تضمّنه من الإيمعاد والتخويف؛ إذ لايمجب الحذر بتخويفه إلاّ على مقلّده، وإنّما وظيفة المجتهد الآخر تصديقه في نقل

\_\_\_\_\_

 <sup>(</sup>١) «والإنذار الواجب على المتفقّه.. واستشهاد الإمام لعلّه للتنظير في أصل لزوم النفر...» كذا في نسخة ب.

الألفاظ دون أنّ مضمونها الحرمة التي فهمها الناقل أو الكراهة.

والآية ساكتة من هذه الجهة ، أعني التصديق ، فلا تنهض الآية دليلاً إلا على إيجاب التُخَوُّفِ الذي هو شأن المقلّد، دون وجوب العمل بالخبر من حيث إنّه الخبر المترتّب على وجوب تصديق الحاكي ليشمل المجتهد أيضاً ، فلا يستدلّ بالآية على وجوب الإجتهاد والتقليد إلا من استدلّ بها على حجّية الخبر الواحد(١).

وقد يقرّر الإعتراض بأنَّ حمل الآية على وجوب العمل بالخبر يوجب اختصاص «القوم» بالمجتهدين بخلافِ ما لو حُمِلتْ على وجوب التقليد؛ فـ إنَّه وإن اختصّ بالمقلّدين لكنَّ الأوّل تخصيصٌ لِلأكثر، وهو إمّا ممتنعٌ أو نادرُ.

وفيه: أنّه على الأوّل لاوجة للتخصيص بِالمجتهد، فإنَّ مفاد الآية \_حـينئذٍ \_ وجوب العمل بمضمون الخبر، وهذا ثابت في حقّ المجتهد والمقلِّد، غاية الأمر أنَّ المقلّد لا يمكنه استنباط الحكم من الخبر، فيكون وظيفته الرجوع إلى المجتهد،

وهذا لا يقتضيخروجه عن «القـوم» فـي الآيــة ليــلزم تــخصيص الأكــثر. فالتحقيق في التقرير هو ما ذكرنا.

### [لمْ يَكُنِ الإجتهادُ والتّقليدُ في زَمانِ الرَّسُول ﷺ والأَنْمَة ﷺ]

وقد يعترض عليه: بأنّه فرعُ تحقّق التقليد والإجتهاد في زمان الرسول(囊緣)، والظاهر خلافه؛ فإنَّ عمل العوامَ في ذلك الزمان بقول الفقهاء إنّما كان من بــاب

 <sup>(</sup>١) راجع فرائد الأصول: ٢٨٤/١ ـ ٢٨٥ . وفي نسخة ب «فالإستدلال بـالآية عــلى وجــوب
 الإجتهاد والتقليد أولئ من الاستدلال بها على حجّية خبر الواحد».

الحكاية عن الرسول(ﷺ) وإن لم يصرّحوا بالنقل؛ فإنّ العمل بالخبر المنقول بالمعنى ليس تقليداً لِلناقل في ما يكون استنباط الحكم منه مستنداً إلى الأُمور المحسوسة \_أعني السماع \_كما في ذلك الزمان، وذلك ممّا يستوي فيه المقلّد والمجتهد، ولهذا لم يُفرَّقوا في حجَيّة الخبر المنقول لِلمجتهد بين المنقول باللفظ والمعنى.

نعم لمّا كان الاستنباط في هذا الزمان مفتقراً إلى أمورٍ حَنْسيّةٍ خارجةٍ عن السماع كان رجوع العوامّ إلى الفقهاء تقليداً، ولم يَحُرُّ لِمجتهدٍ الاعتمادُ على استنباط الآخر.

والحاصل: أنَّ رجوع العوامُ إلى الفقهاء في ذلك الزمان إنَّما هو نظير رجوع العوامٌ في هذا الزمان إنَّما هو نظير رجوع العوامٌ في هذا الزمان إلى ناقلي الفتوى عن المجتهد للمقلّدين، ورجوع الزوجة في مسائل حيضها إلى الزوج الحاكي عن المجتهد، فكما أنَّ ذلك ليس تـقليداً للناقل فكذا هناك، فإذا قال المجتهد لمقلّديه: «إذا أَنْذَرَكُمْ زَيدٌ فَاحْذَرُوا؛ فانَّه غارِفٌ بِمَا اسْتَخْرَجْتُهُ مِنَ الْأَخْكَامِ» لم يكن في ذلك دلالة على وجوب تقليد زيد.

وبالجملة ، رجوع الجهّال إلى العلماء في ذلك الزمان إنّما كان من باب النقل، لا التقلد المصطلح الذي لا يجوز للمجتهد، فينحصر مضمون الآية في وجوب تصديق الحاكي في ما يحكيه من الأخبار المتضمّنه للإنذار كالواجب والحرام، ويثبت في غيره بعدم الفصل.

ويؤيّد ذلك الرواية المتقدّمة عن العلل؛ فإنّه (ﷺ) استشهد بها على وجوب نشر أخبار الاُتُمّة (ﷺ) إلى كلّ صفح وناحية، فبقي عـلى الآيـة الاعـتراض الأوّل، أعنى: التخصيص بالعدل الواقعيّ بمقتضى منطوق آية النبأ . و يمكن دفعه بأنّ المستفاد من آية النبأ بضميمة التعليل حجبيّة الخبر المفيد للاطمئنان كما تقدّم وإن لم يكن الراوي عدلاً واقعيّاً، لكن بمقتضى رجحان آية النبأ على هذه الآية بقوّة التعليل يجب تقييد هذه الآية بسورة حصول الاطمئنان لامطلقاً، وليس حصول الاطمئنان من الخبر أمراً نادراً حتى يلزم لغويّة الإنذار غالباً، كما في صورة التقييد بحصول العلم القطعيّ، فتأمّل.

وقد يعترض بوجوه أخر: مثل: أنّه ظنَّ في المسألة الأُصوليّة، ومثل: أنّه يشمل الإجماع المنقول على عدم حجّيّة الأخبار، ومثل: أنّها لاتدلّ إلّا عـلى حـجّيّة الخبر الذي عُلم المراد منه دون ما ظنَّ به، وقد عرفت دفعها.

### [آيةُ الْكِتْمَان]

ومنها: قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيْنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَغْدِ مَا بَيَّنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولِيَكَ يَلْعَنَهُمُ اللهُ وَيَلْعَنَهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾ (١) في الإخبار بالأحكام الشرعيّة عن المعصوم ( ﷺ) إخبارٌ بالهُدى والبيّنات، وحرمةُ كتمانِها تقتضى وجوب القبول، وإلاّ لغَى الإظهار.

### [الإشكالاتُ عَلَى الاستدلال بآيةِ الْكِتْمَان]

واعترض عليه تارةً: بسكوتها عن وجوب القبول على الإطلاق، فيُقيّد بصورة إفادة العلم.

وأخرى بتخصيصها بالعدل الواقعيّ بمقتضى منطوق آية النبأ؛ لقوّة التعليل.

(١) سورة البقرة (٢): ١٥٩.

وثالثاً: بأنّ المفاد إظهار الْهُدَى الواقعيّ لاما يعتقد المُظهِر أنّه الْـهُدىٰ. فــمتى لم يَعلم السامع أنّهُ الْهُدَى الواقعيّ لم يجب عليه القبول(١).

ويُعلم الجواب عنها ممّا ذكرناه في آية النفر .

نعم، يردهنا أنّ مورد الآية هوكتمان اليهود لعلامات النبيّ (ﷺ) بعد ما بَيَّنَ الله لهم في التوراة، وآياتُ النبوّة لا يُكتفئ فيها بالظنّ، فالحمل على العموم يقتضي إخراج المورد؛ لعدم استلزام حرمة الكتمان في هذا المورد لوجوب القبول إذا لم يُغد العلم، فيجب التقييد بحصول العلم؛ حذراً من تخصيص المورد، وليس حصول العلم من أخبار اليهود بتلك الآثار أمراً نادِرَ التحقّق ومُسْتَبْعَدَ الوجود حتّى يلزم لغويّة الإظهار غالباً لو قُيّد بإفادة العلم.

ومنه يظهر بطلان قياس هذه الآية بقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكَتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ﴾ (٢) وقوله تـعالى: ﴿ وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ ﴾ (٣) فــارِنّ قــول النساء أو الشاهد لايفيد العلم غالباً فيلزم اللغو لولم يُقبل بدون العلم.

وقد يعترض بأنّ الكتمان المُحرّم كتمان الهُدئ بعد كونه مُبيّناً في الكتاب، فيفيد القبول بذلك (٤)، وإذا علم كونه مُبيّناً في الكتاب فلا حاجة إلى الخبر، وبدونه لا يُعلم كون ذلك الخبر داخلاً تحت مورد الآية وإذا فُسُر الكتاب بالتوراة فَيَقُوى الاعتراض.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٢٨٧/١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة (٢): ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة (٢): ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) راجع نهاية الوصول: ٣٩٣/٣.

وقد يقال: إنَّ الكتمان عبارة عن إخفائه وجحوده كما هو شأن علماء اليهود، حذراً من إسلام قومهم، فلا يدلَّ على وجوب الإظهار لوجودالواسطة، فتأمَّل.

## [آيةُ السُؤال]

ومنها: قوله تمالى: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١١). ووجـوب السؤال يدلّ على وجوب القبول وإلاّ كان لغواً، وإذا وجب القبول عقيب السؤال وجب ابتداءً، للعلم بعدم مدخليّة السؤال في حجّيّة الخبر.

واعــترض عـليه أوّلاً بأنّ الظـاهر بـحسب السياق إرادة عـلماء اليـهود، والمسؤولُعنه بَشَرِيّةُ الأنبياء السابقين، كما هو صدر الآية (٢٠).

وثانياً: أنّ مقتضى تـفاسير أهـل البـيت(ﷺ) أنّ المـراد بأهـل الذكـر هُـمُ الاُتُمَة(ﷺ)(٣).

وثالثاً: أنّها مقيّدة بصورة إفادة العلم إمّا بقرينة الشرط، وهو قوله تعالى: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾. أو بالآيات الناهية والتعليل في آية النبأ .

#### [الإشكال علَى الإستدلال بآيةِ السُؤال]

وقد يعترض \_بعد تسليم إرادة التعبّد بالجواب لاعند حصول العلم \_بأنّ المراد من السؤال عن أهل الذكر إنّما هو سؤالهم عمّا يعدّون فيه من أهل الذِكْر، كما يقال:

<sup>(</sup>١) سورة النحل (١٦): ٤٣.

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير مجمع البيان: ١٥٩/٦ ذيل الآية ٤٣ من سورة النحل (١٦).

<sup>(</sup>٣) راجع الكافي: ٢١٠/١ \_ ٢١٢، الاحاديث ١ \_ ٩.

«سَلُ الطَبِيبَ أَو الْفَقية»، فلا يراد إلا السؤال عـتما يـتعلق بـهذين الْـعِلْمَيْن دون غيرهما من المجهولات، وسؤال الراوي إنّما هو عن الألفاظ التي سـمعها مـن الإمام ( الله الله عنه أنه الراوي من جملة العلماء فلا يكون التعبّد بقوله في الرواية سؤالاً من أهل العلم من حيث إنّهم أهل العلم، بل من حيث سماعه لتلك الرواية، وهو خارج عن مضمون الآية، فينحصر مدلولها في التقليد ( ۱۰ ).

أقول: ويرد عليه ما تقدّم في آية النفر من أنّ هذا إنّما يتمّ لوسُلّم ثبوت التقليد في زمان الرسول(ﷺ) والأتمّة(經)، وهو غير ثابت، فراجع وتأمّل.

### [آيةُ الْأَذُن]

ومنها: قوله تعالى في سورة التوبة: ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤُذُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ الْذَي وَمَقُولُونَ هُوَ الْذَنَ قُلْ أَذُنُ قُلْ أَذُنُ خَيْرٍ لَكُمْ يُؤُمِنُ بِاللهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣)، بتقريب أنَّ الله تعالى مَدَحَ الرسول ﷺ بتصديقه للمؤمنين، فيدلّ على الْحُسْنِ والجواز، وبضميمة الإجماع يتمّ المطلوب.

### [الإشكال عَلَى الاستدلال بآيةِ الْأُذُن]

واعترض عليه بأنّ المراد بالتصديق هو القبول الصوريّ وعدم تكذيب المخبر وإجْباهِد بالردّ(٣)كما هو مقتضى الرأفة والرحمة، لا ترتيب آثار المخبر بــه

6

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٢٨٩/١ ــ ٢٩١.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة (٩): ٦١.

 <sup>(</sup>٣) وقد ورد في الصحيفة المباركة السجّاديّة دعائه الله في يوم الفطر: «وَ يَا مَنْ لا يَجْبَهُ بالرّدُ

والحكم بتحققه واقعاً. فإنّ مورد نزول الآية كما عن القتي: «أَنَّ عَبْدَاللهِ بْنَ نَفَيْلٍ كَانَ مُنافِقاً، وكانَ يَقْعُدُ إلىٰ رَسُول الله(ﷺ) ويَسْمَعُ كَلامَهُ ويَنْقُلُهُ إلى الْمُنافِقين ويَنَمُّ عَلَيْهُ، فَنَزَلَ جَبْرَئيلُ علىٰ رَسُولِ الله(ﷺ) فقالَ: يـا مُـحتدُ إِنَّ رَجُـلاً مِـنَ الْمَنافِقين يَنِمُّ عَلَيْكُ (١)، ويَنْقُلُ حَدينكَ لِلمنافقين، فقالَ رَسُولُ الله(ﷺ) مَنْ هُوجَ، فَقَالَ: الرَّجُلُ الأَسْوَدُ كثيرُ شَعْرِ الرأس، يَنْظُرُ بِقَيْنَيْنِ كَانَّهُما قِدْرَانِ، ويَنْظِقُ بِلِسانِهِ شَيْطُلُنَ، فَدَعاهُ رسولُ الله(ﷺ) فَأَخْبَرَهُ فَحَلْفَ آنَّهُ لَمْ يَفْعَلْ. فقالُ رسولُ الله (ﷺ) قَدْ قَبْلُتُ مِنْكَ فَلا تَقَعْدَ فَقَالَ: إِنْ مُحمّداً أَذُنَّ، أَخْبَرَهُ الله آني أَنِمُ عَلَيْهُ وَأَنْقُلُ الله تعالى عَلى نبيهِ عَلَيْهِ وأَنْقُلُ الله تعالى عَلى نبيهِ الآية، أي يُنتَّ الآية تعالى عَلى نبيهِ الآية، أي يُصدَدُقُ الله تعي الظاهر، ولا يُصدَدُقُ في ما تَعْتَذِرُ إليه في الظاهر، ولا يُصدَدُقُ في ما تَعْتَذِرُ إليه في الظاهر، ولا يُصدَدُقُ في ما يَعْولُ له، ويُصدَقُكَ في ما تَعْتَذِرُ إليه في الظاهر، ولا يُصدَقُكُ في ما تَعْتَذِرُ إليه في الظاهر، ولا يُصدَقُكُ في الباطن» (١٣). انتهى.

فالمراد بالمؤمنين المظهرون للإيمان وإن لم يكونوا معتقدين، واللام للـتَفرقة بين التَصديقَيْن.

مع أنّ حمله على التصديق الحقيقيّ ينافي كونه رحمةً لجميع المؤمنين في ما لو أخبره أحد كذباً بارتداد قوم فقّتَلهم مثلاً، بل يُقضي إلى ترتيب آثار النقيضين

أهل الدالة عَلَيْه...» وأيضاً «وَلا تَمْتِمْ يَوْمِي بِخَيْتِي، وَلا تَجْبَهْنِي بِالرَّدِّ فِي مَشْألَتِي»، ويقول الإمام زين العابدين اللله في الصحيفة السجّاديّة المباركة في دعاء الإستقالة: «وَلا تَـجْبَهْنِي بِالرَّدِّ وَقُو التَصْفِيثُ بَيْنَ يَدَيْكُ ».

 <sup>(</sup>١) يَنِمُّ الأحاديث نَمَّا الذي يَستمعُ أحاديث الناس فَيُخبرُ أعدائهم راجع لسان العرب ٧٠/٢
 مادة قتت.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمى: ٣٠٠/١، مع تفاوت يسير.

## في ما لو أخبر بهما معاً.

ولا ينافي ذلك ما ورد عن أبي عبدالله ( الله الله عنه أراد رجلٌ من قريش أن يخرج إلى اليمن، وكان لإسماعيل دنانير، فقال له أبو عبدالله: ( يا بَتَيَّ ، أما بَلَقَكَ الله يَشْرَبُ الْخَمْرَ؟ ». قالَ: سَمِعْتُ الناسَ يَتُولُونَ، فَقالَ: ( يا بُتَيَّ إِنَّ الله َ عَرِّوجل ّ ـ يَقُولُ: يُعُصدُقُ شِهِ ويُصدَدُقُ لِلمُؤْمِنِينَ، يَقولُ: يُصدَّقُ شِهِ ويُصدَدُقُ لِلمُؤْمِنِينَ، وَإِنْ المُمْرِعَنَ فَصَدَّقُهُمْ » (١١).

وذلك بحمله على التصديق الصوريّ كما في الآية، وأمّا منعه عن إعطاء الدنانير؛ فلأنّه مقتضى الاحتياط المطلوب في مقام العمل عند الاشتباه، لالثبوت كونه شارب الخمر بإخبار الناس.

ولوسلّم ظهوره في المطلوب دخل في عِداد الروايات الآتية ولم يتّجه التمسّك به في هذا المقام؛ لكونه خر وجاً عن الإستدلال بالكتاب إلى السنّة (٢).

ولو سلّم ورد عليه ما سبق من التخصيص بـالعدالة الواقعيّة أو حـصول الاطمئنان.

## [الأخبارُ الدالّةُ علىٰ حُجّيّةِ خَبَر الْواحد]

وأمّا السنّة، فطوائف من الأخبار، يظهر من ضمّ بعضها إلى بعض وإرجاع المطلق منها إلى المقيّد اعتبارٌ خبر الثقة والمأمون والصادق ونحو ذلك من الأُمور الموجبة للاطمئنان، بل يظهر من جملة منها أنّ اعتبار خبر الثقة أمرٌ مفروغٌ عنه

(١) الكافي: ٢٩٩/٥، الحديث ١، مع تفاوت يسير.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأُصول: ٢٩٢/١ ــ ٢٩٥.

معروفٌ عند الروات.

كما عن الكافي، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عثمان بن عيسى، عن أبي أيّوب الخزّاز، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (學)، قال: قلت له: ما بالُ أقوام يَروُونَ عَنْ فُلانٍ وفُلانٍ عن رسول الله (學) لا يُنتَّهَمُون بالْكِذْب، فَيَجِيءُ مِنْكُمْ خِلافُهُ. قال: «إنَّ الْحَديث يُنسخُ كما يُنسخُ الْقُرآنُ "(١)، فَلَو لا أَخْتِيارُ خَبَر من لا يُتهم بالكذب لما كان ينبغي التعجّب من ورود خلافه من الامام (學).

وأوضح منه تقرير الإمام(ﷺ) له على اعتبار الخبر المذكور بأنْ وَجَّه المخالفة بما لا ينافي صدق الخبر المذكور ، وهو النسخ .

وعن محمّد بن عبدالله الحميريّ، ومحمّد بن يحيى جميعاً، عن عبدالله بن جعفر الحميريّ عن أحمدَ بن إسحاق، عن أبي الحسن (ﷺ) قال: سَأَلْتُهُ وقُلْتُ: مَنْ أَعْلِلُ وَعَمَّنْ آخُذُ وقَوْلَ مَنْ أَقْبُلُ؟، فقال: ﴿ العَمْرِيّ ثِقْةٌ ، فَما أَدَىٰ إِلَيْكَ عَنّي فَعَنّي يَقُولُ ، فَاسْتَمِعْ لَـهُ وأَطِعْ ؛ فَإِنَّهُ الشَّقَةُ السَّقَةُ السَّقَاقُ السَّقَةُ السَّقَاقُ السَّقَاقُ السَّقَاقُ السَّقَاقُ السَّقُولُ السَّقَةُ السَّقَاقُ السَّقَاقُ السَّقَاقُ السَّقَاقُ السَّقَاقُ السَّقَاقُ السَاسَانِ السَاسَانِ السَاسَانِ السَّقَاقُ السَاسَانِ السَّقَاقُ السَاسَانِ السَّقَاقُ السَاسَانِ السَّقَاقُ السَاسَانِ السَاسَانِ السَاسَانِ السَاسَانِ السَاسَانِ السَّقَاقُ السَاسَانِ السَّقَاقُ السَّقَاقُ السَاسَانِ الْسَانِ السَاسَانِ السَاسَانِ السَانِ السَاسَانِ السَاسَانِ السَاسَانِ السَانِ السَانِ السَاسَانِ السَاسَانِ السَانِ السَاسَانِ السَانِ السَانِ السَانِ السَانِيْنَ السَانِ السَانِ السَانِ السَاس

فإنّ التعليل بقوله «فإنّه الثقة المأمون» يدلّ على أنَّ كون الصفتين علّة للقبول أمرٌ مُسلّم لاكلام فيه، لا أنّه يقصد بهذا التعليل إنشاء حكم تعبّديّ بالنسبة إلى تلك الواقعة بخصوصها.

وكما عن الكشّيّ في كتاب الرجال بسنده، عن عليّ بن المسيّب الْهَمْدانيّ،

(١) الكافي: ٦٤/١، الحديث ٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٣٢٩/١، الحديث ١، مع تفاوت يسير.

قال: قلت للرضا( عليه الله عَلَيْ ): شُقتي بَعيدَةُ ولَسْتُ أَصِلُ إِليْكَ في كُلِّ وَقْتِ، فَمِمَّن آخُذُ مَعالِمَ ديني؟. قالَ: «مِنْ زَكَريًا بْنِ آدَمَ الْقُمِّيِّ ، الْمَأْمُونِ عَلَى الدين واللُّنيا »(١). فإنّ توصيفه بالوصف مُشعرٌ بالعلّيّة (٢).

وبسنده عن عبدالعزيز بن المهديّ، والحسن بن عليّ بن يقطين جميعاً، عـن الرضا (الما الما الله عَنْ كُلِّ ما أَحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنْ مَعَالِم ديني، أَ فَيُونُسُ بْنُ عَبْدِالرّحمنِ ثِقَةٌ آخُذُ عَنْهُ مَعالِمَ ديني ؟ ، فقالَ : «نَعَمْ » (٣).

فإنَّها ظاهرة في تسليم قبول خبر الثقة، فسئل عن تعيين الثقة لِيمَرَرَّتَّب عمليه

وكما في رواية الحارث بن المغيرة، عن الصادق(إليُّلا)، قال: ﴿إِذَا سَمِعْتُ مِنْ أَصْحابِكَ الْحَديثَ وكُلُّهُمْ ثِقَةٌ فَمُوَسَّعٌ عَلَيْكَ حَتَّىٰ تَرِيَ الْقائِمَ ( اللهِ ) ١٤٠٠.

وما عن المحاسن وغيره: «حَديثٌ واحِدٌ فِي حَلالِ وَحَرام تَأخُذُهُ مِنْ صادقِ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الدُنيا وما فيها مِنْ ذَهَبِ وَمِنْ فِضَّةٍ » (٥)، وفي بعضها: «يأخُذُ صادِقٌ

<sup>(</sup>١) رجال الكشي: ٥٩٤، الحديث ١١١٢.

<sup>(</sup>٢) قد سبق عن العلّامة السيّد عبد السّتّار الْحَسَني \_أعلَى الله مقامَه \_أنَّ كلمة «التوصيف» لم تردُّ في الفصيح وأمّا الصحيح فهو «الوصف».

<sup>(</sup>٣) رجال الكشى: ٤٩٠، الحديث ٩٣٥، مع تفاوت يسير.

<sup>(</sup>٤) الإحتجاج: ٣٥٧/٢.

<sup>(</sup>٥) المحاسن للبرقيّ: ٢٢٩/١، الباب ١٥، الحديث ١٦٦، مع تفاوت يسير؛ والوسائل: ٩٨/٢٧، الباب ٨ من ابواب صفات القاضي، الحديث ٦٧٠، مع تفاوت يسير.

عَنْ صادِقٍ»<sup>(۱)</sup>،

وليس المراد مَنْ عُلِمَ صِدقَهُ في خصوص ذلك الخبر، إذ الظاهر منه مَنْ عُلِمَ صِدقَهُ في جملة من الأخبار بحيث عُدَّ في العرف صادقاً، ومراتبه مختلفة، فربما ينتهي إلى العصمة وقد ينزّل عنه، فيكون صدّيقاً أو صدوقاً أو صادقاً أو ثقةً أو معتمداً على اختلاف المراتب، وربما يجتمع بعضها مع بعض بحسب الاعتبارات. والظاهر من الخبر إرادة الجميع، وفي التعليق على الوصف إشعارٌ بالعليّة، فيستفادكونه من المسلّمات كما أشر نا الله.

### [أقسامُ الأخبار الدّالّة علَى اعْتِبار خَبَر الثِّقَة]

وحكي عن الوسائل إدّعاء تواتر الأخبار بالعمل بخبر الثقة<sup>(١٣)</sup>، وهمي عملى أنواع:

منها: ما ورد في الخبرين المتعارضين من الأخذ بـقول الأعــدل والأصــدق والمشهور، ونحو ذلك ممّا لا يجتمع مع قطعيّة الصدور.

ومنها: ما دلَّ على إرجاع آحاد الرواة إلى آحاد أصحابهم في الأعمّ من الرواية والفتوى، وقد مضي جملة منها.

ومنها: ما دلَّ على وجوب الرجوع إلى الرواة والثقاة والعلماء مطلقاً، مثل ما عن الوسائل عن الكشّيِّ من أنَّه وَرَدَ توقيعٌ على القاسم بـن عــلاء، وفــيه أنّــه: « لا عُذْرَ لِأَحَدِ مِنْ مَوالينا في التَّشْكيكِ في ما يَرُويهِ عَنَا ثِقاتُنا، فَدْ عَلِمُوا أَنَّا

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ٢٩٨/١٧، الباب ٨ من ابواب صفات القاضي، الحديث ٤٣.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ٢٤٤/٣٠، الفائدة الثامنة.

# نُفَاوِضُهُمْ سِرَّنا، ونَحْمِلُهُ إِلَيْهِم».

ومثل قول الحجّة (ﷺ) لإسحاق بن يعقوب، كما عن الإحتجاج وإكمال الذين وكتاب النيبة للشيخ: (وأمًّا الحَوَّادِثُ الوَاقِمَةُ، فَارْجِعُوا فِيهَا إِلَى رُواةِ حَديثِنا؛ فانَّهُم حُجَّتِى عَلَيْكُمْ، وَأَنَّا حُجَّةُ اللهِ عَلَيْهُمْ »(١٠).

فإنّ مُقتضىٰ كونهم حجّة وجوب قبول رواياتهم أيضاً، فلا يقدح وروده فــي مقام حكم الوقائع.

ومثل ما ورد عن العسكريّ(ﷺ في كتب بني فضّال؛ حيث قالوا: ما نَـضنَـهُ بِكُتُهِهُمْ وَبُيُوتُنا مِنْهَا مِلاء؟. قال(ﷺ: «محَـدُوا ما رَوَوْا وذَرُوا ما رَأَوْا »<sup>(٢)</sup>.

## [إعتبارُ رواياتِ بني فَضّال دونَ فتاواهم]

والفرق بين فتاواهم ورواياتهم لاينافي توثيقهم؛ وذلك لأنّ الشخص لآنس ذهنه بخلاف الحقّ ربما يُؤوِّلُ الرواية على غير وجهها، ولا يقدح ذلك في الوثوق، ولكن لاعبرة بما فهمه بخلاف نقل الرواية؛ إذ لامدخل فيه إلّا الحسّ، فلو وقع فيه فساد فإمّا أنْ يكون للكذب أو الخطأ، أمّا الخطأ، فيلا يعتبر في المحسوسات، وأمّا الكذب، فينفيه الوثوق، فالرواية حينئذٍ \_ تدلّ على توثيق بنى فضّال (٣).

 <sup>(</sup>١) الإحتجاج ٤٧٠/٢ مع تفاوت يسير؛ كمال الدين: ٤٨٣، الحديث ٤؛ كتاب الغيبة: ٢٩٠.
 الحديث ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) كتاب الغيبة: ٣٨٩، الحديث ٣٥٥، مع تفاوت يسير.

<sup>(</sup>٣) «فتأمّل» كذا في نسخة ب.

وغير ذلك من الروايات المتكثّرة التي يعلم من مجموعها اعتبار خبر الواحد، كالنبويّ المستفيض: ﴿ مَنْ حَفِظَ عَلَىٰ أُمَّتَى أَرْبَعِينَ حَدِيثًا بَعَثُهُ اللَّهُ فَقَيهاً عالِماً يَوْمَ القِيَامَة »(١).

ومثله كلّ ما ورد من الترغيب في الرواية ، وتبليغ ما في كتب الشيعة والتقريب فيه، نظير آية النفر، وكالمستفيضة من قولهم الله عنه عنه الرجال مِنّا بقَدْر روايَتِهِمْ عَنَا<sup>(٢)</sup>». وكما وردمستفيضاً من قولهم: ﴿ لِكُلِّ رَجُل مِنَّا مَنْ يَكْـذِبُ عَلَيْهِ »(٣)، وقوله: « سَتَكُثُرُ بَعْدى الْقَالَةُ »(٤) وغير ذلك. ولولااعتبار خبر الواحد المجرّد عن قرائن العلم لما كان للكذب عليهم فائدة؛ إذ لا يُترتّب عليه القبول.

وبالجملة، يستفاد من مجموع هذه الروايات أمرٌ مشتركٌ معنيَّ بعد ضمَّ بعضها ببعض، وهو اعتبار خبر الثقة الذي يضعف فيه احتمال الكذب، ويوجب اطمئناناً للنفس رافعاً لِلتَزَلْزُل، وهذا القدر هو المتواتر معنيٌّ من مجموع الروايات الواردة في هذا الباب بعد حمل المطلق منها على المقيّد، وهذا القدر يكفي في مقابل السلب الكلِّي، كما هو محلِّ الكلام.

وأمّا مطلق الخبر، فاعتباره لا يستفاد إلّا من بعض الروايات، وهو \_مع كونه معارضاً ببعض آخر \_يكون التمسّك به في اعتبار الخبر دوراً.

(١) الوسائل: ٩٩/٢٧، الباب ٨ من ابواب صفات القاضي، الحديث ٧٢، مع تفاوت يسير.

(٢) رجال الكشّى: ٣، الحديث ١ وفي المصدر: «عَلَىٰ قَدْرِ رِواياتِهِمْ عَنَّا».

<sup>(</sup>٣) لم أقف عليه في المجاميع الروائيّة؛ ونقله في المعتبر: ٢٩/١ مرسلا عن الصادق(طليُّلا).

<sup>(</sup>٤) ورد قريب منه في الوسائل ٢٠٦/٢٧، في ضمن الحديث ١؛ الإحتجاج ٤٤٧/٢.

#### في الإجماع على حجّيّة الخبر

وأمّا الإجماع، فقد قرّر بوجوه، بناءً على إدراج السيرة وبناء العقلاء فيه، على ما هو دأبهم من إرجاع كلّ دليل إلى أحد الأدلّة الأربعة، وإدراجهما في الإجماع أولى من غيره.

أحدها: الإجماع المحصّل على حجّيّة خبر الواحد في الجـملة بـتتبّع أقـوال العلماء من زماننا إلى زمان الشيخين ليحصل الكشف القطعيّ عـن رأي الإمـام (عليه)، أو عن وجود نصّ معتبر.

ولا يُغتَنىٰ بخلاف السيّد وأتباعه؛ إذ لا يعتبر في الإجماع بالمعنى المذكور إتّفاق الجميع، أو يقال: إنّ السيّد \_أيضاً \_موافق في الحكم بالنسبة إلى مثل هذا الزمان.

حيث قال في محكيّ كلامه: فإن قلت: إذا سدّدتم طريق العمل بأخبار الآحاد فعلى أيّ شيء تُعرِّلون في الفقه كلّه؟.

فأجاب بما حاصله: أنّ مُعظمَ الفقه يُعلم بالضرورة والإجماع والأخبار العلميّة، وما يبقى من المسائل الخلافيّة يُرجع فيها إلى التخيير .(١) انتهى.

ومنه يستفاد أنّه لولا أنّ معظم الفقه يستفاد من العملم لوجب العمل بأخبار الآحاد، بل قيل: إنّه اعترف بهذا الكلام في بعض عبائره (٢٠).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) رسائل المرتضى: ۳۱۲/۳ ـ ۳۱۳.

 <sup>(</sup>۲) راجع رسائل المرتضى: ۲۱۰/۱، والسرائر: ٤٦/١ و ٤٩، فرائد الأصول: ٣٤٣/١.
 «والظاهر أنه صاحب المعالم في مسألة عدم جواز الأمر مع عملم الآمر بمانتفاء الشرط، فراجع» كذا في نسخة ب.

ولا يرجع هذا إلى الظنّ المطلق الثابت بدليل الانسداد؛ للفرق بين حجّيّة شيء بالخصوص في حال الانسداد وبين حجّيّة شيء للانسداد.

إلا أن يقال: إنّ حال الانسداد ليس له خصوصيّة إلاّ من جهة الانسداد، فتخصيص حجّيّة الخبر بحال الانسداد لا يكون إلاّ مستنداً إلى نفس الانسداد، فتأمّل.

[الوجه] الثاني: الإجماع المنقول(١١) المقرون بقرائن الصدق والصحّة حتّى الايستلزم الدور.

### [الناقلون للإجماع على حجّية خبر الواحد]

فمن الناقلين للإجماع الشيخ ﴿ فإنّه نقل الإجماع على حجّيّة الخبر الوارد من طريق أصحابنا القائلين بالإمامة إذا كان ذلك مرويّاً عن النبيّ (ﷺ) أو أحد من الائمة (ﷺ)، وكان من لائطعنُ في روايته، ويكون سديداً في نقله، ولم يكن هناك قرينة تدلّ على صحّة ما تضمّنه الخبر؛ فإنّه إذا اتّصف الخبر بهذه الأوصاف جاز العمل به (۲). وقد مضى نقل عبار ته في المقام الأوّل.

وما يقال من: «أنّ مراد الشيخ العمل بالرواية إذا اقترن بقرينة القطع»<sup>٣)</sup> في منتهى نهاية الفساد.

ودعوى: أنّ مراد هذه الأخبار المدوَّنَة في الكتب لاكلُّ خـبرٍ يــرويه عــدلُّ

<sup>(</sup>١) «بخبر الواحد»كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع عُدَّة الأُصول: ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) والقائل هو صاحب المعالم: راجع المعالم: ١٩٧ ـ ١٩٨.

إماميُّ (١)؛ بعيدةٌ عن مساق كلام الشيخ، كما لا يخفى على من راجعه، بل يظهر من آخر كلامه الاكتفاء بالوثاقة وإن كان الراوي من الواقفيّة والفطحيّة وأمثالهما.

ومنهم: السيّد الجليل رضيّ الدين بن طاووس؛ حيث قال في ما حكي عنه عند الطعن على السيّد (هلل): «ولا يكاد تعجّبي ينقضي كيف اشتبه عليه أنّ الشيعة لا تعمل بأخبار الآحاد في الأمور الشرعيّة، ومَنِ اطَّلَمَ على التواريخ والأخبار وشاهَد عَمَل ذوي الاعتبار وَجَدَ المسلمين والمرتضى وعلماء الشيعة الماضين عاملين بأخبار الآحاد بغير شبهة عند العارفين، كما ذكر محمّد بن الحسن الطوسيّ في كتاب العدّة، وغيره من المشغولين بتصفّح أخبار الشيعة وغيرهم من المشغولين بتصفّح أخبار الشيعة وغيرهم من المصنّفين "؟). انتهى.

ومنهم: العلامة (ش) في النهاية على ما حكي عنه؛ حيث قال: أمّا الإماميّة، فالأخباريّون منهم لم يُعوّلُوا في أصول الدين وفروعه إلاّ على أخبار الآحاد المرويّة عن الأئمة الله الأصوليّون منهم كأبي جعفر الطوسيّ وغيره على ما حكى \_وافقوا على قبول خبر الواحد، ولم ينكره سوى المرتضى وأتباعه؛ لشبهةٍ حصلت لهم (٣).

وفي موضع آخر من النهاية: \_على ما حكى \_ادّعيٰ إجماع الصحابة على

<sup>(</sup>١) هذه الدعوى للمحقّق الحلّى (اللَّيُّك)، فراجع معارج الأُصول: ١٤٧.

 <sup>(</sup>۲) فرج المهموم: ٤٢، الباب الأوّل، مع تفاوت يسير؛ والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد
 الأصول ٢٣٣/١.

<sup>(</sup>٣) نهاية الوصول: ٤٠٣/٢، مع تفاوت يسير؛ والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأُصول ٨٣٣/١.

العمل بخبر الواحد من غير نكير، وذكر مواضع كثيرة عمل فيها الصحابة بـخبر الواحد (١٠).

ومنهم: المحدّث المجلسيّ (\ الله عن الله على الله على ما حكى عنه ما وكي عنه ما وكي عنه ما وكي عنه ما والمخبر الواحد (٢٠).

ومنهم: الفقيه الأكبر الشيخ جعفر (ه)، قال في كشف الغطاء: «الصحيح من الأخبار المعتمد على مراويه والكتاب الذي هو الأخبار المعتمد على صدوره من الحجّة؛ لاعتماد على راويه والكتاب الذي هو فيه، أو لترجيحات خارجة تُقوّيه من شُهرةِ روايةٍ أو فتوى، أو موافقةٍ كتابٍ أو قاعدة، أو غيد ذلك.

إلى أن قال: وأمّا الخبر الصحيح، فقد استفيدت حجّيته من الكتاب والإجماع محصّلاً ومنقولاً، مع الحَفّ بقرينة القطع والسيرة القاطعة والأخبار المتواترة معني ""). انتهى.

ومرادُهُ بالخبر الصحيح هو المعتمد الصدور ؛ حيث فَشَرهُ أَوّلاً بذلك، لاالصحيح باصطلاح المتأخّرين.

ومنهم: الفاضل المحقّق القمّيّ ـطاب ثراه ـقال في القوانين: فحصل من جميع ما ذكرنا أنّ إطباقهم على هذه الطريقة ـأي العمل بخبر الواحد ـمن غير نكير منهم

<sup>(</sup>١) راجع نهاية الوصول: ٢٩٩/٢.

<sup>(</sup>٢) راجع البحار: ٢٤٥/٢، الباب ٢٩، ذيل العديث ٥٥، والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأصول: ٣٣٣/١. وفي نسخة ب: «في المجلّد الأوّل وفي كتاب الصلاة باب وجوب... الجمعة».

<sup>(</sup>٣) كشف الغطاء: ٢١٣/١، مع تفاوت يسير.

إجماع منهم على الجواز، فيدلّ عليه الإجماع وتقرير المعصوم(اللله) بل أمره(١٠). انتهى.

ومنهم: الشيخ الوحيد في الفصول، قال: الخامس: الإجماع؛ فإنّا نستكشف باتفاق القائلين لجواز العمل بخبر الواحد عن قول المعصوم (طيرة) به ولو بمساعدة أمارات خارجيّة، ولا يقدح مخالفة جماعة فيه؛ إذ المدار في الإجماع عندنا على انعقاد الابتّفاق الكاشف لاعلى اتفاق الكلّ (٢). انتهى.

ومنهم: الشيخ الفريد الأنصاريّ (٣)، قال: والإنصاف أنّه لم يحصل في مسألة يُدّعىٰ فيها الإجماع من الإجماعات المنقولة والشهرة العظيمة والأمارات الكثيرة الدالّة على العمل ما حصل في هذه المسألة، فالشاك في تحقّق الإجماع في هذه المسألة لا أراهُ يحصل له الإجماع في مسألة من المسائل الفقهيّة، اللّهمّ إلّا في ضروريّات المذهب، لكنّ المتيقّن من هذا كلّه الخبر المفيد للاطمئنان لامطلق الظهرَ (٤). انتهى.

وقال في موضع آخر: إعلم أنّ أصل وجوب العمل بالأخبار المدوّنة في الكتب المعروفة ممّا أجمع عليه في هذه الأعصار، بل لا يبعد كونه ضروريّ المذهب<sup>(٥)</sup>. انتهى.

<sup>(</sup>١) قوانين الأُصول: ٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) الفصول الغروية: ٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) «الفريد المحقّق الأنصاري» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٤) فرائد الأُصول: ٣٤١/١ مع تفاوت يسير.

<sup>(</sup>٥) فرائد الأصول: ٢٣٩/١.

ثمّ إنّ هذه الإجماعات المنقولة من جماعة من المحققين المعتضدة بالشهرة العظيمة ليس لها معارض، إلّا ما ادّعاه المرتضى من الإجماع - بل الضرورة - على حرمة العمل بأخبار الآحاد وإن أفاد الظنّ كالعمل بالقياس (١١). ولا يجوز التعويل على هذا الإجماع المنقول، إمّا للاتفاق على عدم اعتباره حتّى عند السيّد؛ لكونه منقولاً بخبر الواحد، وإمّا لكونه موهوناً بالشهرة المحققة على خلافه، بل الشهرة المحكية في كلام السيّد.

قال في السرائر: قال السيّد: فإن قيل: أليس شيوخ هذه الطائفة قد عوّلوا في كتبهم في الأحكام الشرعيّة على الأخبار التي رَوَوْها عـن ثـقاتهم؛ وجـعلوها العمدة والحجّة في الأحكام، حتّى رووا عن أنسّتهم \_( ( الله الله عن الله عن على المجيء مختلفاً من الأخبار عند عدم الترجيح كلّه أن يؤخذ منه ما هو أبعد من قول العامّة، وهذا يتناقض ما قدّمتموه.

قلنا: ليس ينبغي أن يرجع عن الأُمور المعلومة والمذاهب المشهورة المقطوع عليها بما هو مشتبه ومُلتَبَسُ ومجملُ، وقد عَلِمَ كلَّ موافق ومخالف أنّ الشيعة ببطل القياس في الشريعة من حيث إنّه لا يؤدي إلى علم، وكذلك نقول في أخبار الآحاد، حتى أنّ منهم من يزيد على ذلك، فيقول: ما كان يجوز من طريق العقل أنْ يتعبد الله تعالى في الشريعة بقياسٍ، ولا عمل بأخبار الآحاد. ومن كان هذا مذهبه كيف يجوز أن يُثبتَ الأحكام الشرعيّة بأخبارٍ لا يقطع على صحتها ويجوز كِذُبُ رواتها كما يجوز صدقةً؟ (١٠). انتهى.

<sup>(</sup>١) راجع الذريعة: ٢٤/٢ و٥٣٧ ورسائل المرتضى: ٢٤/١ و٣٠٩/٣.

<sup>(</sup>٢) راجع رسائل المرتضى: ٢١٠/١ ــ ٢١١، السرائر: ٥٠/١.

فإنه (ﷺ) اعترف بعمل شيوخ الطائفة بتلك الأخبار، إلّا أنّه أوجب تأويله لما ادّعاه من ضروريّة خلافه عند الشيعة.

وحينئذٍ، فينبغي الأخذ بمقتضى اعترافه لما يعضده من الشهرة وغيرها دون ما ادّعاه من الضرورة؛ لانفراده به من بين الطائفة، وهذا كافٍ في وهنه، بخلاف الإجماعات المتقدّمة؛ فإنّها مع اعتضادها بالشهرة المحقّقة ربما اعترف به السيّد من عمل شيوخ الطائفة مقترنة بقرائن الصدق.

## [المواردُ التي عَمِلَ فيها الأَصحابُ بِالْخَبَرِ غَيْرِ العِلْميّ]

وأنَّ الأصحاب قد عملوا بالخبر الغير العلميِّ في الجملة وهي كثيرة:

## [مَعنىٰ إجماعِ الْعِصابَةِ علىٰ تَصْحبِحِ ما يَصبِحُ عَنْ جَماعَةٍ]

منها: ما حكي عن الكتبيّ من إجماع العصابة على تصحيح ما يصحّ عن جماعة (١)، فإنّ معناه الاتفاق على وجوب العمل لاقطعيّة الصدق؛ لأنّ الإجماع على التصحيح لاالصحّة.

#### [معنى صبحّة النّحبر عند القُدَماء]

مع أنّ الصحّة عند القدماء \_كما حكي عن البهائيّ (١٤)(٢) \_ماكان محفوفاً بما

<sup>(</sup>١) راجع رجال الكشي: ٣٧٥، الرقم ٧٠٥، والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأصول: ٣٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) راجع مشرق الشمسين: ٢٦٩، والحاكي هو المحقّق القمّيّ في القوانين: ٤٨٤.

يوجب ركون النفس إليه، وذكر في أسباب الركون ما لايفيد إلّا الظنّ.

ويؤيّده: أنّ الصدوق كثيراً ما يعوّل في التصحيح على تصحيح شيخه إبن الوليد (١١)، وظاهرٌ أنّ الصحيح عند القدماء هو المعمول به، وهذا \_أيضاً \_قرينة أخرى على تحقّق الإجماع المذكور.

ومنها: ما حكي عن النجاشيّ من أنّ الأصحاب قبلوا مراسيل إبن أبي عمير <sup>(۱۲)</sup>؛ لأنّه لايرسل إلّا عن الثقة، فلو لاقبول رواية الثقة لما كان وجهٌ لقبول ما يسرويه الثقة عن الثقة.

ومثله: ما حكي عن كشف الرموز من أنّ الأصحاب عملوا بمراسيل البزنطيّ (٣).

ومنها: ما حكي عن ابن إدريس من أنّه قال في خلاصة الاستدلال في مقام تقريب الإجماع على المضايقة إنّ الأصحاب عاملون بأخبار المضايقة: لأنّهم ذكروا أنّه لا يحلّ ردّ الخبر الموثوق بروايته (٤).

ومنها: ما حكى عن المعتبر من أنَّه ما من مصنّف إلَّا وهو يعمل بخبر المجروح

(١) راجع عيون أخبار الرضا(للثيلا): ٢٤/١.

<sup>(</sup>٢) راجع رجال النجاشي: ٣٢٦ الرقم ٨٨٧ والحاكي هو الشيخ في فرائد الأُصول: ٣٣٦/١.

<sup>(</sup>٣) راجع كشف الرموز: ٤٥٢/١، والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأُصول: ٣٣٧/١.

 <sup>(</sup>٤) خلاصة الاستدلال رسالة صنفها الحكيّ (﴿ وَ اللَّهُ عَلَى مسألة فورية القضاء، وهمي مفقودة ولم
 تصل إلينا. والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأصول: ٣٣٧/١، والشمهيد في غماية
 العراد: ١٠٢/١.

كما يعمل بخبر العدل(١١).

ومنها: ما ذكره الشهيد في الذكرى من أنّ الأصحاب قيد عملوا بشرائع الشيخ أبي الحسن ابن بابويه عند إعواز النصوص؛ تنزيلاً لفتاواه منزلة رواياته (۲).

وحكي مثله عن المفيد الثاني ولد الشيخ الطوسيّ (٣).

ومنها: ما حكي عن المجلسيّ (歲) من أنّ عمل أصحاب الأثمّة(經) بالخبر الغير العلميّ متواتر بالمعني (<sup>6)</sup>، ومثله عن الفصول المهمّة (٥).

ومنها: أنّا وجدنا العلماء \_سلفاً وخلفاً \_مختلفين في المسائل الكثيرة في جميع أبواب الفقه، وكلّ منهم يستدلّ ببعض هذه الأخبار، ولم يعهد من أحد منهم تفسيق صاحبه وقطع المودّة منه، كما فعلوا ذلك بالنسبة إلى العاملين بالقياس، كما أشار إليه الشيخ عند نقله للإجماع (٢٠).

ومنها: أنّ الطائفة وضعت الكتب لتميّز الرجال الناقلين لهذه الأخبار، وبيان أحوالهم من حيث العدالة والفسق والموافقة في المذهب والمخالفة، وبيان من

<sup>(</sup>١) راجع المعتبر: ٢٩/١، والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأُصول: ٣٣٨/١.

<sup>(</sup>٢) راجع الذكرى: ١/١٥.

<sup>(</sup>٣) الحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأُصول: ٣٣٩/١.

 <sup>(</sup>٤) راجع البحار: ٢٤٥/٢، الباب ٢٩، ذيل الحديث ٥٥، والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأصول: ٣٣٩/١.

<sup>(</sup>٥) حكاه عنه في فرائد الأُصول: ٣٣٩/١.

<sup>(</sup>٦) راجع عُدَّة الأصول: ١٢٧/١.

يعتمد على حديثه ومن لا يعتمد، فيقال: فلانٌ مسكونٌ في روايته، وفلانٌ لا يعتمد على ما ينفرد به، وفلانٌ صحيح الحديث، وفلانٌ يـعتمد للـضعفاء والمـراسـيل، واستثنوا الرجال من جملة ما رووه في التصانيف.

وهذه عاداتهم من قديم الوقت إلى زمان تدوين الكتب الأربعة، فلولا جواز العمل برواية من سلم عن الطعن لم يكن لذلك فائدة، كما أشار إليه الشيخ أيضاً (١٠). ومنها: ما تقدّم من الآيات والروايات الدالة على المطلب، وقد تقدّم أنّه يستفاد من جملة منها أنّ العمل بخبر الثقة قدكان من جملة الأُمور المسلّمة عند أصحاب الائتة ( ١٤٠٤).

وحكي عن الوسائل ادّعاء تواتر الأُخبار على العمل بخبر الثقة (٢)، وغير ذلك من القرائن التي تظهر للمتتبّع.

## [تحقيقُ المصنف في دعوَى الشّيخ الإجماعَ على حجّية الخبر]

وحينئذ فنقول: إنّ هذا الإجماع المنقول من الشيخ وغيره ببضيمة فتاوى من وحينئذ فنقول: إنّ هذا الإجماع العلم بقول الصعصوم ( الله السيخ الله كان مستلزماً لموافقة المعصوم فهو، وإلّا فلا ريب أنّ الإجماع الذي نقله الشيخ يحمل على وجدان ذلك في الكتب المتداولة في زمانه، وذلك وإن لم يكن بنفسه مستلزماً لقول المعصوم ( الله الله الله على الكتب المتأخّرة والإجماعات المنقولة من المتأخّرين إليه وسائر ما عرفت من القرائس يكون

<sup>(</sup>١) راجع عُدَّة الأُصول: ١٤٢/١.

<sup>(</sup>٢) راجع الوسائل: ٢٤٤/٣٠، الفائدة الثامنة.

ولا يعارضه نقل السيّد؛ لما عرفت من وهنه بالأمور المذكورة.

# [ثُمَرةُ التّعارض بين إجماع الشّيخ علَى اعْتبارِ الْخَبَر وإجماعِ السّيّد علىٰ عَدَم الْإعتبار]

و تظهر الثمرة في الخبر الذي رواه الشقة من دون أن يحصل الاطمئنان بصدوره:إذ لا يمكن التمسّك لحجّيته بالآيات والأخبار المتقدّمة؛ لأنّ المتيقّن منها -كما مرّ - هو الخبر المورث للاطمئنان، فيتمسّك فيه -حينئذ بالإجماع الذي نقله الشيخ على حجّية خبر الثقة مطلقاً بعد حجّية نقله بالآيات والأخبار المتقدّمة؛ لكونه مورثاً للاطمئنان بعد ضمّ القرائن إليه.

## [دَفْعُ التَّنافي بَيْنَ إجماعِ الشّيخ وإجماعِ السّيّد]

إلّا أن يقال: إنّ المتيقن من الإجماع الذي نقله الشيخ أيضاً هو الإجماع على حجّية الخبر الموجب لسكون النفس ولو بمجرّد وثاقة الراوي، وكونه سديداً في نقله لم يُطعن في روايته، ولم يظهر من الشيخ دعوى الإجماع على حجّية خبر التقة مطلقاً، وحينئذٍ فلا فائدة في إثبات حجّية هذا الإجماع بالآيات والأخبار؛ إذ لا يز يد مدلوله على مدلولها. وربّما يُنزّل منع السيّد على الخبر الذي لا يوجب سكون النفس، فير تفع النزاع بينهما، ويندفع التنافي بين الإجماعين (١)، والله العالم.

[الوجه] الثالث: استقرار سيرة المسلمين قديماً وحديثاً على استفادة الأحكام من أخبار الثقات المتوسّطة بينهم وبين الإمام ( على المجتهد، من غير التفات إلى كون ذلك إجماعياً.

أترى أنّ الزوجة تتوقف في مسائل حيضها على السماع عن المجتهد ولا تقبل قول زوجها، وكذا المقلّدون، بل مدارهم في أخذ الفتوى على الاعتماد بأخبار الثقات، فيكشف السيرة المتأخّرة عن المتقدّمة المقترنة بتقرير الأتمّة(經濟)، أو يكشف عن إجماع العلماء على الوجهين في حجّية السيرة.

واعترض عليه السيد (هُرُ) بأن ذلك إنّما تَثْبُتُ في ما ثبت بالإجماع، فلا يقاس عليه الأحكام الشرعيّة (٢٠).

وبعد ما عرفت من أنّ بناءهم إنّما هو على نفس العمل بقول الثقة مع الغفلة عن الإجماع تعرف دفع هذا الاعتراض.

نعم، في اعتبار أصل السيرة إشكال.

[الوجه] الرابع: بناء العقلاء طرّاً على الأخذ بخبر الثقة في الامور العاديّة التي منها الأوامر الجارية من الموالي للعبيد<sup>(٣)</sup>، فإنْ كان الشارع يكتفي بذلك منهم في الأحكام الشرعيّة فهو، وإلاّ وجب عليه ردعهم، وحيث لم يحصل منه الردع ظهر

(١) راجع فرائد الأُصول: ٣٤٢/١.

<sup>(</sup>۲) راجع رسائل المرتضى: ۳۷/۱ ـ ٤١.

<sup>(</sup>٣) «إلى العبيد» كذا في نسخة ب.

رضاه بذلك؛ لأنّ اللازم في الإطاعة والمعصية الأخذ بما يُعدّ طاعة في العرف. وترك ما يُعدّ معصيةً.

واعترض عليه بأنّه يكفي في الردع الآيات المتكاثرة والأخبار المتظافرة ، بل المتواترة على حرمة العمل بما عدا العلم.

وأجيب عنه(١) بأنّ مرجع حرمة العمل بما عدا العلم إلى أحد أمرين:

أحدهما: أنّ التعبّد والتديّن به تشريعٌ محرّمٌ ما لم يعلم الإذن به من الشارع، وهذا أمر ثابت في أذهان العقلاء، ومع ذلك لا يوجب ردعهم عن العمل بخبر الثقة الموجب للاطمئنان؛ وذلك لأنّ الأخذ بخبر الثقة لا يُعدّ تشريعاً في العرف.

والثاني: أنّ العمل به مستلزم لطرح أدلّة الأُصول العمليّة واللفظيّة في مورد الخبر ، ولا ريب أنّ تلك الأُصول معتبرة عند العقلاء، ومع ذلك لا يوجب ردعهم، والسميرة عدم جريان شيء من تلك الأُصول مع معارضة خبر الثقة الذي ركن إليه النفس<sup>(۲)</sup>.

## [إشكال المصنّف على كلام الشّيخ الأنصاريّ]

قلت: لا يخفى أنّ هذا لو تمّ لدلّ على جواز الاكتفاء بالخبر المورث للاطمئنان حتّى في أُصول العقائد ممّا لا يتوقّف ثبوت الشرع عليه ، كمسألة الإمامة والمعاد، بل العدل وجزئيّاتها وتفاصيلها؛ إذ لا فرق في بناء العقلاء على الأخذ بقول الثقة بين الموارد، والمفروض أنّ الأدلّة الناهية عن العمل بالظنّ غير كافٍ في الردع، فيجب أن يكون الشارع راضياً بالعمل بالخبر الموثوق به في كلّ صورد، مم أنّ

<sup>(</sup>١) في حاشية النسخة: «الشيخ مرتضى».

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأُصول: ٣٤٦/١.

المجيب يُسلّم لزوم تحصيل العلم فيها.

هذا؛ مع أنّ ظاهر الآيات المنع عن العمل بالظنّ لامحض تقرير حكم العقل، كما لا يخفى، بل بعض الأخبار صريح في المنع عن العمل بالخبر إذا لم يكن معلوم الصدور، كما عن البحار نقلاً عن بصائر الدرجات، عن محمّد بن عيسى، قال: أقْرَأْنِي دَاوُدُ بْنُ فَرَقَدِ الْفَارِسِيُّ كِتَابَهُ إِلَى أَبِي الْحَسْنِ الثَالِنِ ( عَلَى ) وَجَوَابَهُ بِخَطِّهِ، فَكَتَب: نَشأَلُكَ عَنِ الْعِلْمِ الْمَنْقُولِ إِلَيْنَا عَنْ آبَائِكَ وَأَجْدَادِكَ قَدِ اخْتَلَفُوا عَلَيْنَا فِيهِ، فَكَتَب: نَشأَلُكَ عَنِ الْعِلْمِ الْمَنْقُولِ إِلَيْنَا عَنْ آبَائِكَ وَأَجْدَادِكَ قَدِ اخْتَلَفُوا عَلَيْنَا فِيهِ، فَكَتَب: نَشأَلُكَ عَنِ الْعِلْمِ الْمَنْقُولِ إِلَيْنَا عَنْ الْعِلْمِ وَقَرَأُهُ:

«مَا عَلِمْتُمْ أَنَّهُ قَوْلُنَا فَالْرَمُوهُ، وَمَا لَمْ تَعْلَمُوا فَرُدُّوهُ إِلَيْنَا»(١). ومـثله عـن مستط فات السراء (٢٠).

وهذا الخبر وإن كان من الآحاد، ولا يمكن التمسّك به في نفي حجّية الآحاد، لكنّه يكفي في إبطال الدليل المذكور؛ لأنّ الردع يكفي فيه إخبار الإمام( الله طائفة من خواصّه بذلك، ولا يجب ردع كلّ واحد واحد بالدليل العلميّ، سيّما مع وجود المانع عن نشر الأحكام من تقيّة ونحوها.

هذا؛ مضافاً إلى التعليل المذكور في آية النبأ، بناءً على حمل التبيّن على العلميّ؛ لظهوره حينتذ حني نفي اعتبار الخبر إذا لم يُفِد العلم، وإنْ جعل أعمّ من الظنّ الموجب للاطمئنان، ففيه غنية عن التمسّك بمثل هذه الوجوه.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٢٤١/٢، باب ٢٩، الحديث ٣٣، مع تفاوت يسير.

<sup>(</sup>٢) السرائر: ٥٨٤/٣.

## في حجّيّة الخبر بدليل العقل وأمّا العقل، فنُقرّر بوجوه:

## [هل الأصلُ في الْخَبَرُ الحجّيّة، فَيحتاجُ النَّفْيُ إلى الدّليل الخاصّ، أمْ لا؟]

واعلم أوّلاً: أنّ الوجوه المتقدّمة بين دالًّ على اعتبار الخبر في الجملة وبين دالًً على اعتبار الخبر في الجملة وبين دالًً على اعتبار خصوص الموجب للاطمئنان، والمتيقّن من الأوّل -أيضاً -هو ذلك، ولا يترتّب عليه فائدة في الفقه إلاّ نادراً؛ لقلّة الخبر المفيد للاطمئنان، سيّما في المقامات المتعارضة، فالنافع من حجيّة الأخبار المأثورة عن الحجج (هيه أثبات أنّ الأصل في الخبر هو الحجيّة، فيحتاج النفي إلى الدليل المخرج عن الأصل، والأدلّة المتقدّمة قاصرة عن إثبات هذا الأمر، فيتمسّك في ذلك بوجوه عقلية:

أحدها: أنّ العلم الإجماليّ حاصل بصدور كثير من الأخبار عن الأمّــة( ﴿ اللهِ اللهُ عَدَهِ اللهُ ا

ولا ريب في وجوب العمل بالأخبار الصادرة، ولا يمكن تعيينُها بالعلم، وليس هناك قَدْرٌ مَتَيَقَّنٌ يُؤْخَذُ به، فوجب العمل بجميع الأخبار توصّلاً إلى الواجب الذي هو العمل بالخبر.

ودعوى: أنّ العمل بالخبر الغير الوارد حرامٌ فالأمر دائرٌ بين الواجب والحرام؛ مدفوعة بأنّ العمل بما ليس طريقاً غيرٌ مُحرّمٍ إذا لم يقع على جهة التشريع، وكان العمل به لرجاء أن يكون هو الطريق، ولا قبح في ذلك أصلاً إلا إذا استلزم مخالفة أصل من الأصول اللفظية أو العملية، وشيء من الأصول لا يجري بعد العملم الإجماليّ، بوجود كثير من الأخبار المخالفة للأصول؛ لأنّ إجراء الأصول في جميع الموارد منافٍ لذلك العلم الإجماليّ، وفي البعض دون البعض ترجيح من غير مرجّح، فَتَبَتَ بهذا الوجه حجّية جميع الأخبار المثبتة للتكليف، وصلاحيتها لتخصيص ظواهر الكتاب والسنة؛ لخروج الأصول اللفظية عن الاعتبار بملاحظة العلم الإجماليّ.

نعم، لا يثبت بهذا الوجه حجّيّة الأخبار النافية للتكليف؛ إذ لا يجب العمل بها. نعم، يجب الإذعان بمضمونها وإن لم يعرف بعينها.

ودعوى: عدم صدور حكم مخالف للأصل غير مضمون الأخبار، وبعبارة أخرى: انحصار أطراف العلم الإجماليّ في هذه الأخبار دون غير هاممنوعة؛ فإنا لو فرضنا عزّلَ طائفةٍ من الأخبار وضَمَننا إلى الباقي مجموع الأمارات الباقية كان العلم الإجماليّ، فهنا علم إجماليًّ حاصلٌ في الأخبار، وعلمٌ إجماليًّ حاصلٌ بملاحظة مجموع الأخبار وباقي الأمارات بحيث يكون الباقي من جملة أطراف الشبهة، ومنع الشاني خلاف الانصاف.

ثمّ إنّه على هذا الوجه يجب أن يؤخذ عند التعارض بما يكون مضمونُهُ مظنونَ المطابَقَةِ للواقع لامظنونَ الصدور؛ لأنّ وجوب العمل بالخبر إنّها هو لوجوب العمل بالحكم الواقعيّ الذي هو مدلول الخبر، ولا تلازم بين الظنّ بصدور الخبر والظنّ بمطابقته للحكم الواقعيّ.

[الوجه] الثاني: ما حكي عن الوافية لإثبات حجّية الخبر الموجود في الكتب المعتمدة للشيعة مع عَمَلِ جَمْعٍ به مِنْ غَيرٍ رَدِّ ظاهِرٍ، وهو: أنّا نقطع ببقاء التكليف إلى يوم القيامة ، سيّما بالأصول الضرورية، كالصلاة والزكاة والصوم والحج ونحوها، مع أنّ جُلّ أجزائها وشرائطها إنّما يثبت بالخبر الغير القطعيّ، بحيث يقطع بخروج حقائق هذه الأمور عن كونها هذه الأمور عند ترك العمل بخبر الواحد(١١) ويرد عليه: ما تقدّم؛ للعلم الإجماليّ بوجود الشرائط والأجزاء بين جميع الأخبار، بل بين جميع الأدلّة، ولا اختصاص له بالأخبار الجامعة للشرائط المذكورة.

مع أنّه لا يقتضي إلا حجّية الأخبار المثبتة للأجزاء والشرائط دون النافية لها، سيّما مع اقتضاء الأصل الشرطية والجزئيّة، فلا يثبت حجّية الخبر على نحوٍ يكون دليلاً متّبعاً في مقابل الأصول اللفظية والعمليّة.

[الوجه] الثالث: ما ذكره بعض المحقّقين (٢) لإثبات حجّيّة الظنّ الحاصل من الخبر والكتاب لامطلقاً.

وحاصله: أنَّ الرجوع إلى الكتاب والسنَّة واجبٌ بالإجماع، بــل الضرورة،

<sup>(</sup>١) راجع الوافية: ١٥٩، والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأصول: ٣٦١/١.

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ محمّدتقى الرازي الأصفهاني صاحب هداية المسترشدين.

وبقاء هذا التكليف في حقّنا أيضاً ثابتٌ قطعاً، وحينئذٍ فإن أمكن الرجوع إليهما على وَجْهِ يَخْصُلُ العلم بهما بالحكم تعيَّن، وإن لم يمكن ذلك فإن كان هناك طريق علميَّ في كيفيّة الرجوع إليهما تَعَيَّن الأخذ به، كما لو ثبت حجّية خبر الثقة بالدليل العلميِّ، وكان بمنزلة الوجه الأوّل.

وإن لم يكن ذلك، فإن كان هناك طريق ظنّيّ في كيفيّة الرجوع إليهما لزم الإنتقال إليه، كما لو ثبت اعتبار خبر الثقة بالأدلّة الظنّيّة فيؤ خذ به وإن لم يفد الظنّ بالواقع؛ تنزّ لا من العلم إلى الظنّ مع عدم المناص عن العمل.

وإن لم يكن ذلك \_أيضاً \_لزم الرجوع إليهما على وجهٍ يُظنّ منهما بالطريق أو بالحكم على أيّ وجه كان، وإن ترتّب الثاني على انتفاء الأوّل.

وبالجملة هناك درجتان:

إحداهما: الرجوع إليهما على وجهٍ يحصل العلم بهما بالحكم أو الظنّ الخاصّ.

والثانية: الرجوع إليهما على وجدٍ يُظنّ معه بالبراءة، ومع التمكّن من الدرجة الأُولى لا يجوز التعدّي إلى الثانية، ومع عدم التمكّن منها يجب الرجوع إلى الثانية.

وفيها \_أيضاً \_درجتان:

إحداهما: الرجوع إليهما بالطريق المظنون الاعتبار.

والثانية: الرجوع إليهما على وجه يُظنّ بالبراءة كيف اتّفق، ومع التمكّن من الوجه الأوّل لا يجوز التعدّي إلى الثاني.

وكيف كان، فلا يجوز الانتقال عن الظنون المتعلَّقة بالكتاب والسنَّة إلى سائر الظنون(١٠) انتهى.

<sup>(</sup>١) راجع هداية المسترشدين: ٣٧٣/٣، الوجه السادس.

أقول: إنّ كلامه يتضمّن جهتين:

إحداهما: أنّه مع التمكّن عن الطريق المظنون الاعتبار لا يسجوز التعدّي إلى غيره: نظراً إلى أنّ الظنّ باعتباره يَصْرِفُ الْحُكمَ بالقضيّة المهملة عقلاً أو شـرعاً إليه، فلايكون على اعتبار غيره دليلٌ، فيبقى تحت أصالة الحرمة.

وهذه الجهة هي جهةً أنّ دليل الانسداد هل يدلّ على حجّيّة الظنّ مطلقاً؟ أو خصوص الظنّ بالطريق؟، ويأتي الكلام عليه في المقام الثالث إن شاء الله.

[الجهة] الثانية: أنّ مقتضى هذا الوجه عدم جواز التعدّي إلى الظنون الغير المتعلّقة بالكتاب والسنّة وإن كان مظنون الاعتبار، كالإجماع المنقول مثلاً؛ لما قام عليه الإجماع والضرورة من وجوب الرجوع إليهما.

ثمّ إنّه اعترض عليه بوجوه:

[الوجه] الأؤل: أنّا لانُسلّم الإجماع على وجوب الأخذ بالكتاب والسنّة بالخصوص مع عدم إفادتهما اليقين بالحكم، وتَسالُمُ القائلين بالظّنون الخاصّة والمطلقة عليه غيرُ نافعٍ في إثبات الخصوصيّة: إذ القائل بحجّيّته من حيث الظنّ إنّما يقول بحجّيّته من جهة اندراجه تحت مطلق الظنّ لابخصوصه.

وأجاب عن ذلك بأنّ المراد من حجّيّته بالخصوص ليس إلّا ثبوت حجّيّته بغير دليل الانسداد، وهو الإجماع القطعيّ، فلا يقدح في ذلك كون جهة الحجّيّة مختلفة عندالمجمعين بالخصوصيّة والاطلاق.

[الوجه] الثاني: أنّ المسلّم وجوبه بالإجماع هو الرجوع إلى الكتاب والسنّة في الجملة، فيؤخذ بالقدر المتيقّن، وهو من الكتاب نصوصه، ومن السنّةِ الخبرُ الصحيمُ الذي يَتَعَدَّدُ مُزكّى رجاله، فلا يعمّ سائر وجوه الظنّ. وأجاب عنه بأنّ وجود الدليل القطعيّ على اعتبار بعض الأقسام ممنوع، ولو كان فمورده أقلّ قليل، نعلم بأنّ التكليف بالرجوع إلى الكتاب والسـنّة \_ يـومنا هذا \_زائد على القدر المفروض.

[الوجه] الثالث: أنّ الإجماع إنّما هو على وجوب الأخذ بالسنّة المعلومة ، وهو قول المعصوم (蝦) ، وأمّا الأخذ بما يُظنّ كونه قول المعصوم (蝦) من جهة نـقل الآحاد، فلا اجماع عليه أصلاً.

وأجاب عنه بأنّ السنّة المتواترة أقلّ قليل، وما يدلّ على وجوب الرجوع إلى السنّة في زماننا هذا يفيد أكثر من ذلك؛ للقطع بوجوب الرجوع -اليوم -إلى الكتب الأربعة وغيرها من الكتب المعتمدة في الجملة بإجماع الفرقة و تسالم الفريقين (۱). [الوجه] الرابع: أنّ حاصل هذا الوجه ثبوت التكليف بالرجوع إلى الكتاب والسنّة، وعدم إمكان حصول العلم منهما، وعدم قيام دليل على تعيين طريق خاص من الطرق الظنيّة، فيجب الرجوع إليهما وإلى مطلق الظنّ الحاصل منهما. ولا ريب أنّ هذا التكليف جزئيًّ من جزئيّات مطلق التكليف التي انسدّ باب العلم بها، وقضيّة العقل في الجميع هو الرجوع إلى الظنّ بعد العلم ببقاء التكليف، ولا يمكن إجراء دليل الانسداد في هذا التكليف - أوّلاً - ليثبت به حجيّة الظنون

بل الحقّ أنّهما في عرضٍ واحدٍ لا يجوز ملاحظة تقديم أحدهما على الآخر. وأجاب عنه أوّلاً بأنّ الاستدلال بانسداد باب العلم بالحكم من الرجـوع إلى

المتعلّقة بالكتاب والسنّة، ثمّ يمنع جريانه في باقي التكاليف لانفتاح سبيل الظنّ الخاصّ إليها، بل لنا أن نجري دليل الانسداد في باقي التكاليف ابتداءً.

<sup>(</sup>١) «الفِرقَتَيْن» كذا في نسخة ب.

الكتاب والسنة إنما هو لبيان أنّ معقد الإجماع والضرورة القائمة على وجوب الرجوع إليهما هو نفس حصول الظنّ منهما، فيكون حجّية الظنّ الخبريّ مستنداً إلى الإجماع لا إلى دليل الانسداد، ولا نعني بالظنّ الخاصّ إلاّ هذا، وكون هذا الدليل الخاصّ على طبق الدليل العامّ لا يوجب كون ذلك من جزئيّات ذلك الدليل. وثانياً بأنّ الدليل العامّ الذي هو دليل الانسداد قضيةٌ مهملة توجب حجّية الظنّ مطلقاً إذا لم يثبت خصوصية لبعض أفراده، وبعد ثبوت هذا الوجه الخاصّ والاكتفاء به لا يحكم العقل قطعاً بحجّية ما عدا ذلك من الظنون (١١). انتهى ملخصاً. واعترض عليه المحقق الأنصاريّ أيّده الله تعالى \_(٢) بأنّه إن أراد من وجوب الرجوع إلى الظنون المتعلّقة بالسنة وجوب الأخذ بما يظنّ كونه سنة فلا ريب أنّ

الظنّ الحاصل بالحكم من الشهرة والإجماع المنقول ظنَّ بكونه سنّة ، بـملاحظة القطع بأنّ هذه المسائل العامّة البلوى قد صدر حكمها عن الحـجّة، فـبعد الظنّ بالحكم الواقعيّ يحصل الظنّ بأنّه الحكم الصادر من الحجّة، فيصير حاصل الدليل المذكور وجوب اتباع الظنّ بالحكم الشرعيّ مطلقاً، وهو حـاصل نـتيجة دليل الانسداد المعروف.

وإن أراد بالسنَّة الأخبار والأحاديث المحكيَّة ، فيفيها: أوَّلاً: أنَّه خلاف

(١) راجع هداية المستر شدين: ٣٧٤/٣ \_ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) هذا التعبير يكشف عن حياة الشيخ الأنصاريّ حين تأليف هذا الفصل من الكتاب، وسيُصرّح المصنّف ـ قدّس سرّه ـ بعد قليلٍ بما أخبروه من موت الشيخ ـ أعلى الله مقامه ـ في النجف الأشرف.

الاصطلاح؛ لأنّ السنّة (١٠) المصطلحة عبارة عن نفس قول الحجّة ( 樂) أو فعله أو تقريره، لاحكاية أحد الثلاثة.

وثانياً: أنّه (٢) لاضرورة في وجوب الرجوع إلى الأحاديث الغير العلميّة، غاية الأمر دعوى الإجماع عليه في الجملة كما ذكره الشيخ، وأمّا الضرورة، فلا، ولعلّ هذا شاهد على أنّ مراده من السنّة هو الوجه الأوّل.

إلّا أن يقال: إنّ المراد دعـوى الضـرورة عــلى وجــوب الرجــوع إلى تــلك الحكايات؛ لاستلزام طَرْحِها بالكلّيّة الخروجَ عن الدين.

فيرد عليه: أنّ الخروج عن الدين إن كان للزوم المخالفة القطعيّة للـتكاليف الواقعيّة الثابتة حتّى عند الجهل التفصيليّ بها فهذا راجع إلى دليل الانسداد الذي يقتضي حجّيّة كلّ أمارةكاشفة عن الحكم الواقعيّ.

أقول: أمّا احتمال أن يكون مراده من السنّة نفس قول المعصوم ( ﴿ فَا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَمَّا النالث؛ حيث قال: إنّ السنّة المتواترة أقلّ قليل، وما يدلّ على وجوب الرجوع إلى السنّة في زماننا هذا يفيد أكثر من ذلك؛ للقطع

(١) «وأنّ السنّة» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>۲) في نسخة ب: «لا ضرورة».

<sup>(</sup>٣) راجع فرائد الأصول: ٣٦٣/١ ٢٦٦٦.

بوجوب الرجوع \_اليوم \_إلى الكتب الأربعة(١). انتهي.

وما ادّعاه من الضرورة هو \_أيضاً على ذلك وقد ادّعاها المعترض \_أيضاً \_ في صدر مسألة الخبر؛ حيث قال: اعلم أنّ أصل وجوب العمل بالأخبار المدوّنة في الكتب المعروفة ممّا أجمع عليه في هذه الأعصار، بل لا يبعد كونه ضروريّ المذهب(٢). انتهى.

فَجْعلُ دَعُوىَ الضرورة شاهداً على إرادة نفس قول المعصوم(بﷺ) من السنّة لاوجه له،سيّما مع صراحة كلامه في إرادة الحكايات الغير العلميّة، وكونه خلاف الاصطلاح لايقدح بعدمعلوميّة المراد.

وأمّا أنّ الإجماع إنّما هو لاستلزامه الخروج عن الدين لو طُرحت كلّيّة ، فيمكن دفعه بأنّه بعد ثبوت الإجماع ليس علينا معرفة مدركه ، بل لنا أن نقول: إنّ الظنّ المتعلّق بالسنّة \_أي الخبر \_حجّة إجماعاً ؛ إذ لم ينازع فيه أحد ، بل اتّفق الكلمة على حجّيّه ، بل صار ضرورئ المذهب .

وأمّا أنّه هل هو لثبوت الأحكام الواقعيّة؟ أو لثبوت الأخبار الصادرة أو لمحض التعبّد بالطريق الخاصّ؟، فلا يجب علينا تحقيقه.

ومع وجود الاحتمال الأخير \_وهو التعبّد بالطريق \_يندفع ما ذكره من رجوع هذا الوجه إلى الوجه الأوّل أو الانسداد.

وحاصل هذا الوجه: أنّ كلّ العلماء من القائلين بحجّية الظنّ المطلق والظنّ المخصوص قد اتّفقوا على وجوب الرجوع إلى أحاديث الكتب الأربعة وأمثالها

(١) راجع هداية المسترشدين: ٣٧٨/٣.

<sup>(</sup>٢) فرائد الأُصول: ٢٣٩/١.

من الكتب المعتمدة، ولمّا كان باب حصول العلم منها منسداً كان معقد الإجماع حجّية الظنّ الحاصل منها، فلم يلزم من ذلك حجّية الخبر من باب الاحتياط ليرجع إلى الوجه الأوّل، ولا حجّية كلّ أمارة كاشفة عن الواقع ليرجع إلى دليل الانسداد، بل لا يجرى دليل الانسداد بعد وجود هذا الظنّ المتيقن الحجّية.

نعم، يرد عليه: أنّه إن أراد الإجماع على حجّيّة كلّ واحد من تلك الأخبار فهو ممّا علم خلافه قطعاً؛ لما نرى من ردّ المشايخ كالصّدوق والشيخ ـبعضَ الأخبار المُوَدَّعَة في الكتب الأربعة بضعف السند، أوبمخالفة الإجماع، أو نحو ذلك.

وإن أراد الاتّفاق على العمل بتلك الأخبار في الجملة فهو لا ينفع إلّا في ما علم اتّفاق الجميع على العمل به، وهو نادر في ما بين الأخبار.

بل لا ينفع هذا الاتفاق أيضاً؛ لأنه اتفاق عَمَليُّ لاحجّية فيه إلا بعد معرفة وجهه، سيّما مع ما نرى من اختلافهم في مدرك الحجّية، فبعضهم يستند إلى قطعية تلك الأخبار، وبعضهم إلى ظنّيتها مع حجّية هذا الظنّ بالخصوص من الآيات والأخبار، وبعضهم إلى ظنّيتها وحجّية مطلق الظنّ، فإذا لم يثبت عندنا القطعية ولا اعتبار الظنّ بالخصوص، بل احتملنا خطائه في ذلك، وعلمنا بخطاء من يعمل به لأجل مطلق الظنّ لم يجز لنا الحكم بالحجّية تبعاً للمجمعين.

مع أنّ الإجماع ليس على اعتبار نفس الخبر؛ لذهاب بعضهم إلى عدم العمل بالخبر مع الظنّ بخلافه من الشهرة مثلاً.

وإن أراد حجّية الظن الحاصل من الخبر كما هو ظاهر كلامه، بل هدو الذي يمكن دعوى الإجماع عليه؛ لما عرفت من ذهاب جملة إلى عدم حجّية الخبر في مقابل الشهرة أو الإجماع المنقول فيهه: أنّه يُنافي ذهاب جماعة إلى حجّية الخبر

من باب التعبّد، حتى منعوا من حبجّية الأخبار الموثّقة، ببل الحِسان أيضاً، واقتصروا على خصوص الصحاح، وهو الظاهر من كلّ من يتعرّض (١) لذكر الشرائط للعمل بخبر الواحد من العدالة والبلوغ والضبط، وأمثال ذلك؛ فإنّ مقتضاه حجّية الخبر الجامع لتلك الشرائط وإن تعلّق الظنّ بخلافه من الخبر الفاقد لها، ومع هذا كيف يدّعي الإجماع على حجّية الظنّ الحاصل من الخبر مطلقاً؟، وكيف يُنزّل إجماعهم على الرجوع إلى الأخبار على هذا المعنى ؟.

وبالجملة ، القدر المتيقن من الإجماع هو الخبر الجامع للشرائط المفيد للظنّ الشخصيّ، كما سبق ، ولا ريب أنّ الاقتصار عليه غير كافٍ في الفقه ، والتعدّي عنه يتوقّف على دليل الانسداد الآتي بيانه .

وأمّا اختصاص الانسداد بحجّيّة الظنّ في الطريق، أو يجري في الحكم أيضاً. فسيأتي الكلام فيه إن شاء الله. (٣)

[الوجه] الرابع: أنّ إطاعة الرسول والاُثمَة(ﷺ) واجبة بحكم العقل والنــقل، ويكفي فيه قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) في نسخة ب: «كلَّ من تَعَرَّض».

<sup>(</sup>٢) كتب المصنف \_ قدّس سرّه \_ في حاشية الكتاب: «لمّا وصلَ الكلامُ هنا أتانا الناعي بعوتِ المحقّق الأنصاريّ في النجف الأشرف، ليلة السبت الثامن عشر من جمادى الشانية، سنة الألف ومائتين وإحدى وثمانين. فإنّا لله وإنّا إليه راجعون، طابّ تَراهُ وجَعَل الجنّة مثواه. وفي نسخة ب: «سنة الألف وإحدى وثمانين بعد المائتين، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون، طابّ تراه وجَعَلَ الله الجنّة مثواه. فقيل في تاريخه: تاريخه تناثرُ النُجُوم، وأيضاً: ظهرَ الفساد ١٢٨١».

الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾(١) ولا يمكن الإطاعة إلّا بالرجوع إلى آثارهم المنقولة وإن لم يُفِدِ الْعِلْمُ بالواقع.

وإن أراد به حجّيّة خصوص الخبر لمنع صدق الطاعة على غيره ففيه: منعً ظاهر؛ لأنّ صدق الطاعة بعد ظنّيّة المدرك لا يتفاوت بكونه حكاية بالقول أو غيره، كما لا يخفى.

هذا غاية ما يمكن بيانه وجهاً لاعتبار الظنون المخصوصة، إمّا بالقطع، أو بالظنون المخصوصة، إمّا بالقطع، أو بالظنون المخصوصة، وقد عرفت عدم تماميّة أكثرها، وعدم النفع التامّ منها في الفقه بحيث يُكتفى بها في الخروج عن مَخذُورَيِ البراءة والاحتياط؛ لأنّ المتيقّن من تلك الأدلّة اعتبار الخبر الذي اطمئن النفس بصدوره، ولا ريب في عدم الاكتفاء به في الفقه جداً.

## [في اعتبار الظنّ بالطّريق مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ ظَنُّ بِالطّريق وعدمِهِ]

بقي الكلام في اعتبار الظنون المخصوصة بالظنّ الذي لم يقم على اعتباره دليل بالخصوص، كما ذهب إليه من زعم اعتبار الظنّ المطلق في طرق الأحكام لافي نفسها، فنقول:

(١) سورة النساء (٤): ٥٩.

قد استدلّ على ذلك بوجوه:

أحدها: ما ذكره في الفصول معتمداً عليه وهو: أنّاكما نقطع بأنّا مكلّفون في زماننا هذا تكليفاً فعليّاً بأحكام فرعيّة كثيرة لاسبيل لنا بحكم العيان وشهادة الوجدان إلى تحصيل كثير منها بالقطع أو بطريق معيّن يُقْطَعُ من السمع بحكم الشرع(۱) على قيامه، أو قيام طريقه مقام القطع ولو عند تعذّره، كذلك نقطع بأنّ الشارع قد جعل لنا إلى تلك الأحكام طرقاً مخصوصة، وكلّقنا تكليفاً فعليّاً بالرجوع إليها في معرفتها.

ومرجع هذين القطعين \_عند التحقيق \_ إلى أمر واحد، وهو القطع بأنّا مكلّفون تكليفاً فعليّاً بالعمل بمؤدّى طرقٍ مخصوصةٍ، وحيث إنّه لاسبيل لنا غالباً إلى تحصيلها بالقطع، ولا بطريق يقطع من السمع بقيامه بالخصوص، أو قيام طريقه كذلك مقام القطع ولو بعد تعذّره، فلا ريب أنّ الوظيفة في مثل ذلك \_بحكم العقل \_ إنّما هو الرجوع في تعيين الطرق إلى الظنّ الفعليّ الذي لا دليل على عدم حجّيته؛ لأنّه أقرب إلى العلم وإلى إصابة الواقع ممّا عداه، ومع فقده إلى المدارك التي لا دليل على عدم حجّيته؛ لا دليل على عدم حجّيتها مع الاتحاد ومع التعدّد والتكافؤ ف التخيير؛ لامتناع الأخذ بما عُلِم عدمُ اعتباره، أو ترجيح المرجوح، أو الترجيح بـلا مرجّح (١٠).

واعترض عليه المحقّق الأنصاريّ \_عَطَّر الله مرقدَه \_أوّلاً بـإمكان نـصب الطريق الخاص للأحكام الواقعيّة؛ لاحتمال إرجاع استثالها إلى ما يـحكم بــه

<sup>(</sup>١) «بحكم الشارع» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع الفصول: ٢٧٧.

العقلاء، وجَرى عليه دَيْدَنُهم في امتثال أحكام الموالي والملوك من الرجوع إلى العالم الحاصل من تواتر النقل عن صاحب الحكم، أو باجتماع أصحابه على عمل خاصًّ، أو الظنّ الاطمئنانيّ مع الإمكان، وبعد التعذّر إلى مطلق الظنّ بالحكم، وبعد تعذّره إلى الامتثال الاحتماليّ.

وما يتمسَّك به على نصب الطريق كلُّها مدفوعة:

فمنها: أنَّ التكليف بدون نصب الطريق قبيحٌ.

ودفعه: أنّه لا يشترط في حسن التكليف إلّا وجود الطريق إليه، ولو كان هو الظنّ المطلق الذي يحكم به العقل عند انسداد باب العلم، ولهذا يُسلّم المستدلّ بقاء التكليف بالرجوع إلى الطريق مع عدم نصب طريق خاصٌّ إلى تعيينها.

ومنها: أنّ المعلوم من سيرة العلماء في استنباطهم هو اتّـفاقهم عـلى طـريقٍ خاصٍّ وإن اختلفوا في تعيينه.

ودفعه: بعد تسليمه والغضّ عمّا ذهب إليه جماعة من امتناع نصب الطريق الغير العلميّة (١)، أنّ الاتّفاق المذكور لا يكشف عن تحقّق القدر المشترك؛ لأنّ كُلاً منهم يستند في دعواه إلى ما يمكن خطاؤه فيه، كما أنّ اختلاف الفتاوى في الخصوصيّات لا يقتضي تحقّق القدر المشترك إلّا إذا ثبت اتّفاقهم على القدر المشترك، وكان الاختلاف راجعاً إلى نفس التعيين، وليس كذلك في المقام.

ومنها: أنّ حكم الشارع بعدم اعتبار القياس يكشف عن أنّ المعتبر في الإمتثال طُرُقُ خاصّةً.

ودفعه: أنَّه مشترك الورود؛ لأنَّ المستدلُّ يمنع عن الاعتماد على القياس في

<sup>(</sup>١) «نصب الطرق الغير العلميّة» كذا في نسخة ب.

تعيين الطريق، فيجب عليه أن لا يقول باعتبار الظنّ المطلق في الطريق أيضاً.

وحلَّهُ: أنّ الإشكال إِنّما هو في إخراج القياس عن تحت دليل الانسداد، وسيأتي دفعه.

ومنها: أنّه لامجال لإنكار نصب الطريق؛ لأنّ القائل باعتبار الظنّ المطلق ـ أيضاً \_يُسلّم نصب الطريق، غاية الأمر أنّه يقول بالطريق العقليّ، وهـو الظنّ المطلق.

ودفعه: أنّ الظنّ المطلق ليس في عرض الطرق الجعليّة حتّى يتردّد الأمر بين كونه طريقاً وبين غيره حتّى يُعيّن بالظنّ، بل لا يحكم العقل بحجّيّة الظنّ المطلق إلّا بعد انتفاء الطريق المنصوب بالخصوص.

وثانياً بأنّه بعد تسليم نصب الطريق يمنع (١) بقاؤه في ما بأيدينا من الطرق؛ لاحتمال كونه الخبر المفيد للاطمئنان، وقد كان ذلك كثيراً في الأزمنة السابقة، ولكن عَرَضَ نُدْرَتُهُ في هذا الزمان.

وثالثاً بأنّه \_بعد تسليم بقاء الطريق المنصوب في ما بأيدينا من الطرق الظنّية من أقسام الخبر، والإجماع المنقول، والشهرة، وظهور الإجماع، والاستقراء، والأولويّة الظنّيّة نقول: إنّ اللازم من ذلك الأخذ بما هو المتيقّن، فإن لم يكف في ماكان متيقّناً بالنسبة إلى الباقي، وهكذا، فلا يجوز التعيين بالظنّ بعد وجود القدر المتيقّن.

ورابعاً بأنّه بعد تسليم عدم وجود القدر المتيقّن بين ما بأيدينا من الطرق فاللازم أوّلاً هو الاحتياط والعمل بكلّ ما يحتمل كونه طريقاً؛ فإنّ الامتثال العلميّ

(۱) «نمنع» كذا في نسخة ب.

مقدّمٌ على الظنّيّ.

ودعوى: حرمة العمل بغير الطريق فيدور الأمر بين الوجوب والحرمة مدفوعة بأنّ محض تطبيق العمل على غير الطريق إذا لم يكن بقصد التشريع ليس محرّماً، إلاّ الاستلزامه طرح الأصول المعتبرة، وهو لا يلزم في المقام؛ لأنّ مورد العمل بالظنّ إن كان على طبق الأصول فظاهر، وإن كان مخالفاً للاستصحاب فلا إشكال؛ لعدم العبرة بالاستصحاب بعد العلم الإجماليّ بأنّ بعض الأمارات الموجودة على خلافها معتبرة عند الشارع، وإن كان مخالفاً للاحتياط فحينتذٍ يعمل بالاحتياط في المسألة الفرعيّة.

فحاصل الأمر: وجوب الاحتياط في المسألة الأُصوليّة، والعمل بكلّ أمارة إلّا إذا عارضه الاحتياط في المسألة الفرعيّة فيؤخذ به، فالعمل مطلقاً على الاحتياط إلّا أن يدفع بلزوم العسر والحرج.

وخامساً بأنّه بعد تسليم عدم وجوب الاحتياط لا يوجب تعيين العمل بالظنّ في مسألة تعيين الطريق فقط، بل هو مجوّزٌ له كما يجوز العمل بالظنّ في المسألة الفرعيّة.

وذلك لأنّ الطريق المعلوم نصبه إجمالاً وإن كان منصوباً حتى في زمان انفتاح باب العلم فيكون هو في عرض الواقع مبرى ً للذمّة، لكن بشرط كونه معلوماً، فيتخيّر المكلّف بين تحصيل الواقع علماً وبين العمل بذلك الطريق المعلوم، فإذا انسدّ باب العلم بأحدهما تعين الآخر، وإذا انسدّ باب العلم بهما معاً كان المكلّف مخيّراً بين العمل بالظنّ في تعيين الواقع وبين العمل به في تعيين الطريق، وكذا إن كان نصب الطريق في زمان الانسداد؛ فإنّ تقديمه على الظنّ بالواقع إنّما هو مع

العلم به تفصيلاً، وأمّا مع اشتباهه وعدم تميّزه، فلا فرق بين تعيينه بالظنّ أو تعيين الواقع به.

والقول بأنّ محض نصب الطريق موجبٌ لصرف التكليف عن الواقع إلى مؤدّى الطريق وإن كان مشتبهاً غير مسلّم، بل ليس الطرق المنصوبة إلا مرآةً للواقع، وليس الغرض من نصبها إلا الوصول إليه، وترجيح بعض الأمارات بالنصب إنّما هو لكونه غالب المطابقة للواقع؛ لا أنّه ليس المقصود من الواقع إلاّ ما كان بمساعدة ذلك الطريق.

ويؤيّد ذلك ما ورد من انّـه «لَـيْسَ شَــيْءٌ أَبْـعَدَ عَـنْ ديـنِ اللهِ مِـنْ عُــقُولِ الرجالِ»(١) و«أَنَّ ما يُفْسِدُهُ أَكْثَرُ مِمَّا يُصْلِحُهُ»(٢)، وغير ذلك.

# [هل يَنْحَصِرُ التَّكليفُ الْفِعْليّ في مُؤَدَّى الطُّرِق أَوْ يكونُ مُؤَدَاها هُوَ الْواقع الْجَعْليّ؟]

والحاصل: أنّه فرقٌ بين أن يكون مرجع نصب هذه الطرق إلى أن يقول الشارع: «لا أريد من الواقع إلّا ما ساعد عليه ذلك الطريق»، فينحصر التكليف الفعليّ حينئذٍ في مؤدّيات الطرق، ولازمه إهمال ما لم يؤدّ إليه الطريق من الواقع، سواء انفتح باب العلم بالطريق أو لا، وبين أن يكون التكليف الفعليّ بالواقع باقياً على حاله، إلّا أنّ الشارع حَكَم بوجوب البناء على كون مؤدّى الطريق هو ذلك الواقع، فمؤدّى هذه الطرق واقعٌ جعليّ، فإذا انسد طريق العلم إليه ودار الأمر

<sup>(</sup>١) راجع المحاسن للبرقي: ٣٠/٢، الحديث ٥، مع تفاوت في التعبير.

<sup>(</sup>٢) راجع الإحتجاج: ٣٢١/٢، مع تفاوت في التعبير.

بين الظنّ بالواقع الجعليّ وبين الظنّ بالواقع الحقيقيّ فلا ترجيح؛ إذ الترجيح مبنيّ على إغماض الشارع عن الواقع.

فإن قيل: يظهر من استقراء موارد الشرع أنّ الظنّ بالطريق يُقدَّم على الظلنّ بالواقع، كما أنّ المقلّد يعمل بالظنّ في تعيين المجتهد لافي الحكم الواقعيّ، والحاكم يعمل بالظنّ في طرق قطم الدعاوى لافي تعيين المُحقّ الواقعيّ.

قلنا: هذا إنّما هو في الموارد التي يختلف فيها الظنّ المعمول في الطريق والواقع بحسب الانضباط وعدمه، وكثرة الخطأ وقلّته، لا في ما يتّحد فيه الظنّان من هذه الحهات.

وذلك لأنّ ظنون المقلّد في تعيين الحكم الواقعيّ غير منضبطة، كثيرة الخطأ، بخلاف ظنّه في تشخيص المجتهد.

وكذا ظنّ الحاكم في تشخيص المحِقّ؛ فإنّه لاضابط له، بخلاف ظنّه في طريق قطع الدعوى، وهذا بخلاف ما نحن فيه؛ لأنّ الظنون المعمولة في تعيين الطريق عند المستدلّ هي المعمولة في تميّز الأحكام، ولا فرق بينهما من جهة الانضباط وقلّة الخطأ، أو نقيضهما، فلا وجه لترجيح أحدهما على الآخر، بل لا يبعد ترجيح الظنّ بالواقع؛ لأنّ إحراز المصلحة الأوليّة أولى من إحراز مصلحة نصب الطريق؛ فإنّ غاية ما في نصب الطريق من المصلحة ما به يتدارك المفسدة المترتبة على مخالفة الواقع، اللازمة من العمل بذلك الطريق، لاإدراك المفسحة الواقعيّة.

نعم، لو فرض كون الطريق المظنون موجباً للظنّ بالواقع كان بالترجيح أجدر، لكنّه راجع إلى ترجيح بعض الأمارات الظنّيّة على بعضٍ باعتبار الظـنّ بـاعتبار بعضها شرعاً، لا إلى اعتبار الظنّ بالطريق دون الواقع.

وسيأتي الكلام في أنّ مقتضى دليل الانسداد حجّية جميع أفراد الظنّ على سبيل العموم أو لا، بل على وجه الإهمال بحيث يطلب الترجيح بينها، ومع فقده فالتعميم، وهذا غير مطلوب المستدلّ؛ فإنّه يذهب إلى أنّ مقتضى دليل الانسداد هو اعتبار الظنّ في الطريق دون الحكم؛ نظراً إلى أنّه ليس المطلوب من الواقع إلا ما يساعد عليه الطريق حتى عند انسداد باب العلم بالطريق، وقد عرفت دفعه، وسيأتي توضيحه إن شاء الله (۱)، انتهى كلامُهُ، رُفعَ مَقامُهُ، مَعَ تلخيصٍ منّي، وهو في غاية المتانة والدقة، لكن فيه مواقع للنظر، وسيتضح ذلك في ذيل المقام الثالث.

## [كلامُ صاحِبِ الْهِذاية في حُجّيّةِ الظّنُ بِالطُّرُق]

[الوجه] الثاني: ما ذكره بعض المحققين الشيخ محمد تقيّ، وهو: أنّه لاريب في كوننا مكلّفين بالأحكام الشرعيّة، وأنّه لم يسقط عنّا التكاليف والأحكام الشرعيّة في الجملة، وأنّ الواجب علينا أوّلاً هو تحصيل العلم بتفريغ الذمّة في حكم المكلّف بأن يقطع معه بحكمه بتفريغ ذمّتنا عمّا كلّفنا به، وسقوط التكليف عنّا، سواء أحصل منه العلم بأداء الواقع أو لا، حسب ما مرّ تفصيل القول فيه.

وحينئذ نقول: إن صحّ لنا تحصيل العلم بتفريغ الذمّة فلا إشكال في وجوبه وحصولِ البراءة به، وإن انسدّ علينا سبيل العلم به كان الواجب علينا تحصيل الظنّ بالبراءة في حكمه؛ إذ هو الأقرب إلى العلم به، فيتعيّن الأخذ به عند التنرّل من العلم في حكم العقل بعد انسداد سبيل العلم والقطع ببقاء التكليف دون ما يحصل معه الظنّ بأداء الواقع، كما يدعيد القائل بأصالة حجّيّة الظنّ.

(١) راجع فرائد الأُصول: ٤٤٧ ـ ٤٣٩/١.

وبينهما بونٌ بعيد؛ إذ المعتبر في الوجه الأوّل هو الأخذ بما يظنّ كونه حجّة؛ لقيام دليل ظنّيّ على حجّيّته، سواء أحصل منه الظنّ بالواقع أو لا.

وفي الوجه الثاني لا يلزم حصول الظنّ بالبراءة في حكم المكلّف؛ إذ لا يستلزم مجرّد الظنّ بالواقع ظنّاً باكتفاء المكلّف بذلك الظنّ في العمل، سيّما بعد ما ورد من النهي عن العمل بالظنّ والأخذ به، فإذا تعيّن تحصيل ذلك بمقتضى حكم العقل حسب ما عرفت لزم اعتبارُ أمر آخر يظنّ معه برضاء المكلّف بالعمل به، وليس ذلك إلّا الدليل الظنّيّ الدالّ على حجّيته، فكلّ طريقٍ قام ظنَّ على حجّيته عند الشارع يكون حجّة دون ما لم يقم عليه(۱). انتهى.

وأراد بقوله: «حسب ما مرّ ذكره» في المقدّمة الرابعة من مقدّمات المطلب؛ حيث قال: إنّ المناط في وجوب الأخذ بالعلم و تحصيل اليقين من الدليل هل هو اليقين بمصادفة الأحكام الواقعيّة الأوليّة إلاّ أن يقوم الدليل على الاكتفاء بغيره؟، أو أنّ الواجب أوّلاً هو تحصيل اليقين بتحصيل الأحكام وأداء الأعمال على وجه إرادة الشارع منّا في الظاهر؟، وحَكَمَ معه قطعاً بتفريغ ذمّتنا بملاحظة الطرق المقرّرة لِعُرفها ممّا جعلها وسيلة للوصول إليها، سواء أعُلم مطابّقتُه للواقع، أو ظنّ ذلك، أو لم يحصل به شيء من العلم والظنّ، وجهان.

والذي يقتضيه التحقيق هو الثاني؛ فإنّه القدر الذي يحكم العقل بوجوبه، ودلّت الأدلّة المتقدّمة على اعتباره، ولو حصل العلم بها على الوجه المذكور لم يحكم العقل قطعاً بوجوب تحصيل العلم بما في الواقع، ولم يَقْضِ شيء من الأدلّة النقليّة بوجوب تحصيل شيء آخر وراء ذلك، بل الأدلّة الشرعيّة قائمة على خلاف ذلك؛

(١) راجع هداية المسترشدين: ٣٥١/٣ ـ ٣٥٢.

إذ لم يبن الشريعة من أوّل الأمر على وجوب تحصيل كلٍّ من الأحكام الواقعيّة على سبيل القطع واليقين، ولم يقع التكليف به حين انفتاح سبيل العلم بالواقع.

وفي ملاحظة طريقة السلف من زمن النبيّ (ﷺ) والأحمّة (ﷺ) كفاية في المقام؛ إذ لم يوجب النبيّ (ﷺ) على جميع من في بلده من الرجال والنسوان السماع منه لجميع الأحكام، أو حصول التواتر إلى آحادهم بالنسبة إلى آجاد الأحكام، أو قيام القرينة القاطعة على عدم تعمّد الكذب أو الغلط في الفهم، أو في سماع اللفظ بالنظر إلى الجميع، بل لو سمعوه من الثقة اكتفوا به.

إلى أن قال: فتحصّل ممّا قرّرناكون العلم الذي هو مناط التكليف أوّلاً هو العلم بالأحكام من الوجه المقرّر شرعاً لمعرفتها والوصول إليها، والواجب بالنسبة إلى العمل هو أداؤه على وجهٍ يُقطع معه بتفريغ الذمّة في حكم الشرع، سواء حصل العلم بأدائه على طبق الواقع، أو على طبق الطريق المقرّر من الشرع وإن لم يُعلم ولم يُظنّ بمطابقتها لمتن الواقع.

وبعبارة أخرى: لابدٌ من المعرفة بالتكليف وأداء المكلّف به على وجه اليقين. أو على وجهٍ مُنْتهٍ إلى اليقين من غير فرق بين الوجهين، ولا تر تيبِ بينهما.

نعم لو لم يظهر طريقٌ مقرّرٌ من الشرع لمعرفتها تعيّن الأخذ بالعلم بالواقع مع إمكانه: إذ هو طريق إلى الواقع بحكم العقل من غير توقف الإيصاله إلى الواقع على بيان الشارع، بخلاف غيره من الطرق المقرّرة.

وظهر \_أيضاً \_ممّا بينًا تقرير الشارع طريقاً إلى الواقع سوى العلم في معرفة الأحكام ولو مع انفتاح سبيل العلم، وهي الأدلّة الشرعيّة مـمّا لايـفيد العـلم

بالواقع(١). انْتهىٰ كَلامُهُ زيدَ إِكْرَامُهُ.

وأورد عليه: أنّ ما قرّره من أنّ المناط في التكليف هو العلم بالحكم من الطريق المقرّر إن أراد منه أنّ التكليف بمحضّ نصب الطريق يُصرّف عن الواقع إلى مؤدّى الطريق، بحيث يكون الواقع غير ملحوظ أصلاً في غير ما يساعد عليه الطريق المجعول، فهذا يستلزم عدم كفاية العلم بالحكم الواقعيّ في وجوب الامتثال ما لم يساعد عليه الطريق؛ إذ العلم ليس إلّا مرآةٌ للواقع، وليس طريقاً منصوباً كسائر الطرق الجعليّة، مع أنّ المستدلّ لا يقول بذلك.

وإن أراد أنّ التكليف باقي بالنسبة إلى الواقع، لكنّ الشارع اكتفىٰ عن المكلّف في الامتثال بما قام عليه الطريق، فيكون تنجّز التكليف بقدر ما قام عليه الطريق تسهيلاً للأمر على المكلّف، فنقول: إنّ مؤدّى الطريق المجعول ليس أمراً في مقابل الواقع متصفاً بالمصلحة الموجبة للحكم، بل ليس فيه إلّا نفس المصلحة الواقعيّة.

## [مَعنىٰ الَّطريق وأنَّ الْواقِعَ واقِعان حَقيقِيٌّ وجَعْليّ]

ومعنى نصب الطريق أنّ الشارع حَكَمَ بجعل مـودًاه نـفس الحكم الواقـعيّ، فمودًى الطريق واقعُ جعليٌ عما أنّ الواقع واقعٌ حقيقيٌّ، فكـما أنّ إتـيان الواقع الحقيقيّ ليس موجباً للامتثال بسبب صدق الإطاعة والانقياد إلّا بعد العلم به، وإن استلزم البراءة في ما لا يتوقف على صدق الإطاعة، فكذا إتيان الواقع الجعليّ ليس سبباً للبراءة والامتثال بسبب صدق الإطاعة إلّا بعد العلم بأنّه الواقع الجعليّ. وحينئذٍ فعند انفتاح باب العلم يكون المكلّف مخيراً بين إتيان الواقع الحقيقيّ

<sup>(</sup>١) راجع هداية المسترشدين: ٣٢٥/٣ ـ ٣٢٨.

وبين الواقع الجعليّ، وإذا انسدّ باب العلم بأحدهما تعيّن الآخر، وإذا انسدّ باب العلم بهما معاً تنزّل إلى الظنّ، فيكون مخيّراً بين إتيان الواقع الحقيقيّ المظنون والجعليّ المظنون.

ودعوى: أنّ الظنّ بالواقع الجعليّ ظنَّ بالبراءة بخلاف الظنّ بالواقع الحقيقيّ إنّما يتمّ إذا قلنا بأنّ العمل بمؤدّى الطريق مستلزم للبراءة وإن لم يكسن معلوماً، بخلاف الواقع الحقيقيّ، وهو فاسد؛ لأنّ البراءة في ما يتوقّف على صدق الطاعة لا يحصل في المقامين إلاّ مع العلم بأنّ ما أتى به هو الواقع، حقيقيّاً كان أو جعليّاً. هذا مع إمكان العلم، وبدونه يحصل البراءة بإتيان ما ظنّ أنّه الواقع، حقيقيّاً

كان أو جعليّاً؛ لحكم العقل بالرجوع إلى الظنّ عند تعذّر العلم. وأمّا ما لا يتوقّف البراءة فيه على صدق الطاعة، فيحصل البراءة فيه \_أيضاً \_

وامّا ما لا يتوقّف البراءة فيه على صدق الطاعة، فيحصل البراءة فيه \_ايضا \_ بإتيان الواقع، حقيقيّاً كان أو جعليّاً، فدعوى الفرق بين الظنّ بالواقع والظنّ بالطريق بأنّ الأوّل لا يستلزم الظنّ بفراغ الذمّة في حكم المكلّف دون الثاني لا يتمّ في شيء من المقامين.

هذا مع إمكان منع نصب الطريق الخاص؛ لما تقدّم من احتمال إرجاع الامتثال إلى ما استقرّ عليه بناء العقلاء من العلم أو الاطمئنان، ثمّ منع بقاء الطرق المنصوبة في هذا الزمان، وغير ذلك ممّا تقدّم، ويأتي الكلام فيه إن شاء الله.

[الوجه] الثالث: أنّ المجتهد مكلّف بالإفتاء جزماً، ولا يسقط عنه التكليف عند انسداد باب العلم.

ولا ريب أنّ الإفتاء فعل من الأفعال يجب على بعض الوجوه ويـحرم عـلى آخر، فإن قام الدليل القطعي على تميّز الواجب منه عن الحرام فـهو، وإن انسـدّ سبيله وجب التنزّل إلى الظنّ الموجب للتميّز، والظنّ بحجّيّة الأمارة ظنّ بجواز الإفتاء، الإفتاء بمؤدّاها بخلاف الظنّ بالحكم الواقعيّ؛ فـإنّه ليس ظـنّاً بـجواز الإفـتاء، ولامستلزماً للظنّ به لِجواز التفكيك.

والحاصل: أنّ الواجب أوّلاً بعد انسداد سبيل العلم بالطريق المجوّز للإفتاء هو الأخذ بمقتضى الدليل القاضي بالظنّ بجواز الإفتاء، سواء أأفاد الظنّ بالواقع أو لا، ومع انسداد سبيل الظنّ به يؤخذ بمقتضى الظنّ بالواقع، ويتساوى الظنون \_حينئذٍ \_\_فى الحجّية.

ويمكن تقرير ذلك بالنسبة إلى العمل بالظنّ أيضاً، فيقال: إنّ العمل بالظنّ والأخذ به بعد انسداد باب العلم يتوقّف على قيام الدليل القطعيّ على جوازه، فإن فُقِد وَجَب الرجوع إلى الدليل الظنّيّ القاضي بالعمل به، والجري على مقتضاه، ومع فقده يؤخذ معه بما يظنّ معه بثبوت الحكم في الواقع.

فهناك مرتبتان مترتبتان بعد انسداد سبيل الدليل القطعيّ القاضي بتميّز موارد الإفتاء والحاكم بالعمل بالظنّ:

الأُولىٰ: الأخذ بالظنّ في تعيين الموارد التي يجب الإفتاء فيها والظنون التي يعمل بها.

الثانية: الأخذ بما يوجب الظنّ بالحكم، ولا يجوز الرجوع إلى المرتبة الثانية مع إمكان الأُولي.

هذا حاصل ما ذكره بعض المحقّقين من تقرير الدليل المذكور (١).

أقول: الواجب من الإفتاء هو الإفتاء بالحكم الواقعيّ الحقيقيّ، أو الواقعيّ

(١) راجع هداية المسترشدين: ٣٨٢/٣ ـ ٣٨٣.

الجعليّ على التخيير بينهما إن كان باب العلم بالنسبة إليهما مفتوحاً، ومع انسداد أحدهما يتعين الإفتاء بالآخر، وإن انسدّ باب العلم بهما معاً حكما هو المفروض \_ قام الظنّ بكلّ منهما على التخيير بحكم المقلّ كما في صورة الانفتاح.

نعم، لو قلنا بأنّ التكليف يصرف عن الواقع إلى مؤدّى الطريق لم يجز الإفتاء إلّا بمؤدّى الطريق، فإن أمكن العلم بالطريق تعيّن الإفتاء بمؤدّى الطريق المعلوم، وإلّا تنزّل إلى الطريق المظنون، وقد أشرنا سابقاً إلى منع ذلك، وأنّ مؤدّى الطريق ليس أمراً مستقلاً في مقابل الحكم الواقعيّ، بل هو الحكم الواقعيّ بجعل الشرع، فكما لا يجوز الإفتاء بالحكم الواقعيّ إلاّ مع العلم به فكذا لا يجوز الإفتاء بمؤدّى الطريق المنصوب إلاّ مع العلم بنصبه.

هذا عند انفتاح سبيل العلم أمّا عند الانسداد، فيقوم الظنّ بكلّ منهما مقام العلم في جواز الإفتاء، فالقول بأنّ الظنّ بالطريق ظنَّ بجواز الإفتاء بمؤدّاه وإن لم يحصل العلم بكونه طريقاً كالطريق العقليّ وهو العلم، فقد قاس الطريق الشرعيّ الجعليّ بالطريق العقليّ، وهو كما ترى.

فظهر بما قرّرنا بطلان التقرير الأوّل، وسيأتي تحقيق القول في ذلك إن شاء الله. وأمّا التقرير الثاني، ففيه: أنّه راجعً إلى ترجيح بعض الظّنون الفقهيّة على بعض بمظنونيّة الاعتبار دون الحكم، وسيأتي الكلام في أنّ نتيجة دليل الانسداد عموم حجّية الظنّ، أو الإهمال.

وعلى الثاني: فيقع الكلام في الترجيح والتعميم، وهو غير ما نحن فيه.

# [عَدَمُ اعْتِبارِ الظَّنِّ بِالطَّريق مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ ظنُّ بالطَّريق]

فظهر أنَّ دعوى اعتبار الظنّ بالطريق من حيث إنَّه ظنّ بالطريق وإن كان غير مستلزم للظنّ بالواقع دون الظنّ بالحكم الواقعيّ خالية عن المدرك المعتبر، وسيأتي زيادة توضيح لذلك إن شاء الله.

## المقام الثالث: في حجّيّة مطلق الظنّ

إنّه إذا ثبت عدم وجود طريق مخصوص فهل المتّبع مطلق الظنّ مطلقاً؟ أو في خصوص الأحكام؟ أو لا؟

وتحقيق الكلام في هذا المقام موقوف على ذكر الأدلّة التي استدلّوا بها على حجّية الظنّ.

#### [أدلّةُ حجّيةِ مطلق الظّن]

فنقول: استدلُّوا على ذلك بوجوه أربعة:

أحدها: أنّ مخالفة المجتهد لما يظنّه حكم الله مَظنَّةٌ للـضرر، ودَفْعُ الضرر المظنون واجب.

أمّا الصغرى؛ فلأنّ الظنّ بالوجوب ظُنَّ باستحقاق العقاب على الترك، أو بالوقوع في مفسدة ترك الواجب، والظنّ بالحرمة ظنَّ باستحقاق العقاب على الفعل، أو بالوقوع في مفسدة فعل الحرام.

وأمّا الكبرى؛ فلإطباق العقلاء على الإلتزام به في جميع أمورهم، وعلى ذمّ من خالفه. ويـدلّ عـليه الكـتاب والسـنة مـثل: ﴿ وَلَا تُلَقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ ﴾ (١٠). و الْوَقُوفُ عِنْدَ الشِّبهاتِ خَيْرٌ مِنَ الإِنْجِعام في الْهَلَكاتِ ،(١٢). وغير ذلك.

ويرد عليه: أنّه إن كان المراد بالضرر هو العقاب فالصغرى ممنوعة؛ إذ ليس استحقاق العقاب من لوازم الحرمة الواقعية حتّى يكون الظنّ به ظـنّاً باستحقاق العقاب، بل هو من لوازم المعصية التي لاتتحقّق إلّا مع العلم بالحرمة أو الظننّ المعتبر به.

وكذلك الثواب. لا يَتُرَتَّبُ على نفس إتيان المطلوب الواقعيّ، بل على عـنوان الطاعة التي لاتتحقّق إلّا مع العلم بالوجوب، أو الظنّ المعتبر به.

## [معنىٰ قُبْحِ التّكليفِ بِلٰا بَيْانِ وأَنَّ الظَّنَّ غَيْرَ الْمُعْتَبَر كَالشَّك]

وأمّا الظنّ الغير المعتبر، فهو كالشكّ، لا يصدق معه الإطاعة والمعصية، ولهذا اتققوا على عدم المؤاخذة على الوجوب والحرمة المشكوكين، وهو المراد بقولهم: «إنّ التكليف من غير بيان قبيح»؛ لِذَمّ العقلاء المولىٰ إذا عاقَبَ الْعُبُدَ على مخالفة التكليف الذي لم يُبيّنه له ولو إجمالاً.

اللهم إلا أن يقال بمنع القبح في صورة ظنّ المكلّف بالتكليف؛ إذ لا يعتبر في صحّة التكليف عقلاً وصحّة المؤاخذة عليه إلاّ تمكّن المكلّف من الإمتنال، وهو حاصل في صورة الظنّ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة اليقرة (٢): ١٩٥.

<sup>(</sup>۲) الكافي ۲//۱، الحديث ۱۰.

<sup>(</sup>٣) «باستحقاق العقاب حتّى يتمّ الصغرى» كذا في نسخة ب.

لكن يرد عليه: أنّ الظنّ بالتكليف \_حينئذٍ \_موجب لجواز التكليف الفعليّ، وإمكان استحقاق العقاب حتّى يتمّ الصغرى. يتمّ الصغرى.

نعم، لو قلنا بوجوب دفع الضرر المحتمل صعّ ما ذكر ؛ لأنّ الظنّ بالتكليف كافٍ في صحّة التكليف ذلك خلاف ما نقلوا في صحّة التكليف واستحقاق العقاب، فيكون محتملاً، لكن ذلك خلاف ما نقلوا من الإجماع على عدم المؤاخذة على الوجوب والتحريم المشكوكين، كذا ذكره الفاضل الأنصاريّ \_قدَّس اللهُ رؤحَه \_(١٠).

#### [دَفْعُ الضَّرَرِ الْمُحْتَمَل لَايَجِبُ فِي التَّكليفِ الْمَشْكوك]

ويمكن أن يقال بالفرق بين صورتي الظنّ والشكّ، فلا يكون الإجماع على عدم المؤاخذة في الثاني منافياً لوجودها في الأوّل، ولا منافياً لوجوب دفع الضرر المحتمل بأن يقال: إنّ المعتبر في صحّة التكليف ليس إلّا تمكّن المكلّف من الإمتثال مع رجحانه عنده.

أمّا اعتبار التمكّن، فظاهر، وأمّا اعتبار الرجحان، فللإتّفاق على عدم المؤاخذة عند الشكّ في التكليف وبناء العقلاء عليه. وأمّا الزيادة على الرجحان وهو الجزم، فلم يثبت اعتباره، وحينئذٍ فيكون العقاب على التكليف المظنون محتملاً بخلاف التكليف المشكوك، فإذا ثبت وجوب دفع الضرر المشكوك أو المحتمل وجب العمل بالظنّ دون الشكّ، ولا ينافيه الإجماع المذكور، ولا بناء العقلاء؛ لانتفائهما في صورة الظنّ بالتكليف.

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول ٣٧٣/١ ٣٧٤.

ويشهد لذلك ما يقوله المعترض ونقله عن الشيخ في العدّة والسيّد في الغنية من وجوب دفع الضرر المحتمل، وأنّه تمسّك له في العدّة ببقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَلقُوا ﴾ (١٠)، فلو لاما ذكرنا لكان قولهم هذا منافياً لا تفاقهم على عدم المؤاخذة على التكليف المشكوك، فهذا أقوى شاهد على انتفاء احتمال الضرر عند الشكّ في التكليف.

وأمّا عند الظنّ، فلا مانع من ترتّب العقاب، فيكون الضرر محتملاً كما عرفت، فلو يدلّ الصغرى بقولنا: إنّ مخالفة المجتهد لما ظنّه فيه احتمالُ العقاب ودفع العقاب المحتمل واجب لم يرد عليه الاعتراض المذكور.

وقد يعترض بأنّه إن قُرِضَ ذلك مع ملاحظة العلم الإجماليّ بالتكاليف الواقعيّة وانسداد باب العلم وعدم إمكان الاحتياط فيُرْجَعُ إلى دليل الانسداد، وسمياً تي الكلام فيه.

وإن فرضَ مع قطع النظر عن ذلك فنقول: إن أريد بذلك وجوبُ التديّن بالظنون وَجَعْلُ مؤدّاها حُكماً شرعيًا يُتَدَيَّنُ به فيكفي في ردّه الآيات والأخبار الناهية عن العمل بالظنّ (٢): نظراً إلى ما قدّمناهُ من أنّ المقصود حرمة التديّن بها، ويكفي فيه حكم العقل بقبح التشريع.

<sup>(</sup>١) والمعترض هو الشيخ الأنصاري، راجع الفرائـد ٣٦٩/١؛ والغـنية (الجـوامـع الفـقهية): ٤٧٦ ـ ٤٧٧ وعَدَّة الأُصول: ٧٤٢/٢ و٧٤٧، وليس فيه تمسّكُ بالآية المذكورة.

 <sup>(</sup>۲) يكفي من الكتاب قوله تعالى ﴿ قُلْ آللهُ أَوْنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهُ تَفْتُرُونَ ﴾ (يونس (۱۰): ٥٩)
 ومن السنة قوله(ﷺ) في عداد القضاة من اهل النار: «ورجل قَضىٰ بالحق وهمو لا يمعلم»
 الكافى: ٤٠٧/٧، الحديث ١.

وإن أريد مَحْضُ تطبيقِ العمل عليها \_وهو إتيان ما يحتمل الوجوب وترك ما يحتمل الحرمة في البراءة يحتمل الحرمة في البراءة والإستصحاب(١١)؛ إذ لا يخلو إمّا أن يدلّ الدليل القطعيّ على وجوب الرجوع إليهما في صورة عدم العلم بالتكليف الشامل لصورة الظنّ أو لا.

وعلى الأوّل فتلك الأدلّة قاضية بعدم ترتّب العقاب على مخالفة التكليف المظنون في مورد البراءة والإستصحاب، فلا احتمال حتّى يجب دفعه.

وعلى الثاني فلا أقلٌ من قيام الأدلّة المعتبرة على الرجوع إليهما في الصـورة المفروضة، وهذا ـأيضاً ـكافٍ في الحكم بعدم العقاب.

وفيه نظر؛ لأنّا نمنع من قيام الدليل المعتبر على الرجوع إليهما في صورة الظنّ بالتكليف؛ لاختصاص العقل والإجماع بصورة الشكّ، بـل غـايته قـيام بـعض الأخبار الظنّيّة على الإطلاق المذكور، وهو لا يوجب ارتفاع احتمال العقاب وإن أوجب ارتفاع الظنّ بالعقاب، لكنّه لا يقدح بناءً على ما قررناه.

إلّا أن يقال: إنّ الممنوع في الآيات الناهية هو نفس تطبيق العمل على الظنّ. وهذاكاشفٌ عن عدم تَرَتُّبِ العقاب في مورد الظنّ. فلا احتمال حتّى يجب دفعه. وهو مشكل على ما قرّرنا من معنى الآيات.

وظهر بما ذكرنا فساد ما قيل في ردّ الدليل المذكور بالنقض بالقياس وأمثاله

<sup>(</sup>١) كقوله تعالى: ﴿ لاَ يُكَلَّفُ أَنهُ تَفْساً إِلَّا مَا آتَاهَا ﴾ (الطلاق (٦٥): ٧ وقوله (臺灣): «رفع عن أمتي تسع خصال: الخطأ والنسيان، وما لايعلمون، وما لايطيقون، وما اضطرّوا إليه...» الخبر. الكافي ٢٣/٢٤، العديث ٢. وقوله (經): «ولا ينقض اليقين أبداً بالشك، ولكن ينقضه بيقين آخر». التهذيب: ٨/٨، الباب ١. العديث ١٢.

ممّا قطع بعدم اعتباره(١١).

بيان دفعه: أنّ قيام الدليل القطعيّ على ذلك كاشفٌ عن عدم تَرَتُّبِ العقاب على مخالفة التكليف المظنون بمثل هذه الظنون، فلا يكون في موردها احتمال العقاب حتّى يجب دفعه.

وهذا أولى ممّا ذكره المحقق الأنصاريّ (هُلى) من أنّ في نهي الشارع عن الاعتناء بها وترخيصه في مخالفتها مع علمه بأنَّ تركها ربما يُفضي إلى ترك الواجب وفعل الحرام؛ مصلحة يُتدارك بها الضرر المظنون على تقدير ثبوته في الواقع (٢٠)؛ فإنّ هذا لا يجري في المضارّ الأخرويّة؛ إذ العقاب لا يتدارك بشيء من المصالح، إلّا أن يريد بالتدارك أنّ تلك المصلحة موجبة لعدم تَرتُتُّبِ العقاب، فيرجع إلى ما ذكرنا.

ولقائل أن يقول: إنّ الأدلّة الدالّة على حرمة القياس لا تدلّ إلّا على حرمة التديّن به، والالتزام بمؤدّاه شرعاً وأمّا محض تطبيق العمل عليه في الخارج، فلا نهى عنه إذا لم يكن موجباً لطرح الأصول المعتبرة، فيكون كسائر الظنون.

ويمكن دفعه بأنّ ضرورة المذهب قاضيةٌ بحرمة الاعتناء بالقياس مطلقاً، وأنّه لا يجوز النظر إليه في أحكام الله، فلو كان الظنّ الحاصل منه معتبراً في وجوب الاحتياط ونفي البراءة لوجب البحث عنه والفحص عن شرائطه وأحكامه؛ لأنّ الفحص عن المانع كالفحص عن الدليل واجب، وهو خلاف ما جرى عليه طريقة

 <sup>(</sup>١) هذا النقض مذكور في الذريعة: ٥٥٠/٢؛ ومعارج الأُصول: ١٤٣، وراجع مفاتيح الأُصول:
 ٤٨٦ - ٤٨٦.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأُصول: ٣٧٣/١.

فيظهر من ذلك الاتفاق على عدم ترتب العقاب بمخالفة ما ظن وجوبه أو تحريمه بسبب القياس، فلا يكون في مورده احتمال العقاب حتى يجب دفعه، بخلاف سائر الظنون، كالحاصلة من الأخبار والشهرة وأمثالها؛ إذ لا إجماع على عدم الاعتناء بها إن لم يكن الإجماع على العمل بها، فلا يرتفع في موردها احتمال العقاب، فتأمل.

وإن أريد من الضرر الضرر الدنيويّ ـ وهو المفسدة المترتّبة على فعل الحرام وترك الواجب ـ فيمكن منع الصغرى تارةً والكبرى أخرىٰ.

وذلك لاَنّه إن أراد من الضرر التضرّر فعلاً فنمنع الصغرى، وإن أريد منه الضرر ولو كان مع التدارك فنمنع الكبري.

بيان ذلك: أنّ الضرر الدنيويّ ـ وهو المفسدة ـ وإن كان مظنوناً بناءً على ما تقرّر عند العدليّة من أنّ الأحكام الشرعيّة تتبع المصالح والمفاسد النفس الأمريّة، إلّا أنّه إذا حكم الشارع بجو ازمخالفة التكليف المظنون كشف ذلك عن تدارك ذلك الضرر، وإلّا لكان حكمه بذلك إلقاءً للمكلّف في المفسدة.

وحينئذ فنقول: إن حصل القطع من الأدلة القائمة على البراءة بوجوب الرجوع إليها عند عدم العلم بالتكليف الشامل لصورة الظنّ فالأمر واضح، وإن لم يحصل القطع بذلك فلا أقلّ من قيام بعض الأخبار الظنّيّة بذلك، فيحصل الظنّ بالتدارك، ومعه فلا يكون هناك ظنَّ بالتضرّر فعلاً؛ لأنّ الظنّ بالتدارك يمنع عن حصول الظنّ بالتضرّر، ولا يحكم العقل بوجوب دفع الضرر المظنون إذا كان مقترناً بظنّ التدارك. مع إمكان منع حكم العقل بدفع الضرر الدنيويّ إذا كـان لبـعض الأغـراض المطلوبة وإن لم يكن يتدارك به الضرر.

هذا؛ ويرد على الدليل المذكور: أنّه على فـرض تسـليمه يـقتضي وجــوب الاحتياط كلّيّةً، فلا يقتضي وجوب العمل بالظنّ إذا تعلّق بنفي التكليف، ولا في نفى الجزئيّة والشرطيّة وغير ذلك من مواردمخالفته للاحتياط.

[الوجه] الثاني: أنّه لو لم يُأخَذْ بالظنّ لَزِمَ ترجيحُ المرجوح على الراجح، وهو قبيحٌ.

وفيد: أنّه إن فرض ذلك مع العلم الإجماليّ بالتكاليف الواقعيّة وعدم إمكان الاحتياط فهو مسلّمٌ؛ لأنّه إذا دار الأمر بين الوصول إلى الواقع من الطريق الذي يظنّ الوصول به والطريق الموهوم فالعقل يستقلّ بترجيح الأوّل وقبح مخالفته، ولكنّه يرجع إلى دليل الانسداد، وإن فرض مع قطع النظر عن ذلك فإن كان الاحتياط ممكناً مع العلم الإجماليّ وجب الاحتياط وإن كان بفعل مرجوح الوجوب وإن لم يكن هناك علم إجماليّ فإن قلنا بكفاية الظنّ في بيان التكليف الوقعيّ وجب الاحتياط الأوّل، وإن قلنا بعدم الإكتفاء فيه بالظنّ وجب الحكم بالبراءة وإن ظنّ بالوجوب؛ لما عرفت من أنّ مقتضى أدلّة البراءة قطعاً أو ظنّا تحقّق رجحانٍ ومصلحةٍ في العمل بها موجبةٍ لتدارك مفسدة مخالفة الواقع، وترجيح المرجوح لا يقبع (١) إذا كان فيه الرجعان من جهة أخرى، كما في حكم المشهور بوجوب طرح القياس وإن حصل الظنّ منه، ولا قبح فيه أصلاً، كما عرفت.

(١) «لا يقبح فيه أصلاً» كذا في نسخة ب.

[الوجه] الثالث: ما حكي عن بعضهم من أنّه لاريب في وجود واجباتٍ ومحرّماتٍ كثيرة بين المشتبهات، وهو يقتضي وجوب الاحتياط بإتيان كلّ ما يحتمل الوجوب، وترك ما يحتمل الحرمة ولو احتمالاً وهميّاً، لكنّه حَرَجُ شديدٌ وعُشرُ أكيدٌ، فالجمعُ بين مقتضى قاعدة الاحتياط ودفع العسر إنّما هو العمل بالاحتياط إذا كان التكليف مظنوناً دون ما لوكان موهوماً أو مشكوكاً؛ لأنّ إخراج بعض المظنونات وإدخال بعض المشكوكات أو الموهومات خلاف الإجماع (١٠).

ولا يخفى أنَّ هذا التقرير هو لُبُّ دليل الانسداد على ما قرّروه، فذكرُهُ مستقلَّةً كما صدر عن الفاضل الأنصاريّ(ﷺ) لعلّه للتحفّظ على جعل دليل الانسداد دليلاً رابعاًكما سمّى به عندالمتأخّرين (۲)، وهو حَسَن.

<sup>(</sup>١) المراد من البعض السيّد الطباطبائي(ﷺ) صاحب الرياض، وحكاه شريف العلماء عنه في مجلس المذاكرة على ما في بحر الفوائد ١٨٩/١، والحاكي هو الشيخ الأنصاري(ﷺ) في فرائد الأصول: ٣٨٢/١.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأُصول: ٣٨٤/١، والحدائق الناضرة ٣٥٨/٩.

#### [دليل الإنسداد]

[الوجه] الرابع: هو الدليل المعروف بدليل الإنسداد.

#### [الوُجوهُ المُخْتَلِفة في نَتيجةِ دليلِ الإنسداد]

وحاصله: أنّه بعد ما ثبت في المقاميّن السابقيّن انسداد بــاب العــلم القـطعيّ والظنّ المخصوص في معظم الأحكام الشرعيّة فيدور الأمر بين أمور:

و و ق ق الرجوع فيها إلى البراءة الأصليّة، فيُقتصرُ في الامتثال على ما عُـلِمَ ثمو ته شرعاً.

[الأمر] الثاني: الرجوع إلى الاحتياط كلّيّةً بإتيان كلّ ما يحتمل الوجـوب وترك كلّ ما يحتمل الحرمة.

[الأمر] الثالث: الرجوع في كلّ مسألة إلى الأصل الجاري في تلك المسألة من الباري في تلك المسألة من البراءة أو الاحتياط أو التخيير أو الإستصحاب.

[الأمر] الرابع: الرجوع إلى الامتثال الظنّيّ بإتيان كلّ ما يظنّ وجوبه وترك ما يظنّ حرمته.

[الأمر] الخامس: الرجوع إلى الإمتثال الميسور بإتيان كلّ ما يظُنّ وجوبُه أو يُشكُّ فيه، وترك ما يُظنّ حرمتُه أو يُشكَ فيه، ويقتصر في ترك الاحتياط عملى مخالفة التكليف المه هوم. [الأمر] السادس: الرجوع إلى الاستثال الاطمئنانيّ بأن يـقتصر فـي تـرك الاحتياط على مخالفة التكليف الذي يطمئن النفس بانتفائه دون مطلق الظنّ.

لكن هذا الوجه يرجع إلى الوجه الخامس، والفرق بينهما إنّما هو في تـعيين الميسور.

## [الأمر الأوّل: إبطال البراءةِ الأُصْلِيّة عند عدم العلم]

أمّا الأمر الأوّل ـ وهو الرجوع إلى البراءة كلّيّة في مورد عدم العلم ـ.، فــيدلّ على بطلانه وجوه:

أحدها: الإجماع القطعيّ على أنّ المرجع بعد الانسداد ليس هو البراءة، يَعلمُ ذلك من يَتَبِعُ طريقة الأصحاب في الفقه، وإنّا نعلم أنّ كلّ من له مسلكٌ في الفقه من العلم أو الظنّ الخاصّ إذا فُرض انسداد بابه عنده لا يبني في الفقه على أصالة البراءة، كما أنّ القائل بالظنّ المطلق إذا فرض انسداد بابه عنده لا يرجع إلّا إلى الموافقة الاحتماليّة، ولا يستريح إلى أصالة البراءة.

وقد صرّحوا كثيراً بأنّ الظنّ في الشرعيّات يقوم مقام العلم مع تعذّره، وحُكي ذلك عن السيّد في بعض كلما ته، ويشهد له ما حكاه عنه في السرائر من أنّه قال: فإن قلت: إذا سددتم طريق العمل بأخبار الآحاد فعلى أيّ شيء تُعَوِّلون في الفقه كُلَّه؟.

وأجاب بدعوى انفتاح باب العلم(١).

 <sup>(</sup>١) راجع رسائل المسرتضى: ٣١٢/٣، والسرائر: ٤٦/١ و٤٧، والحاكمي هـو الشيخ الانصاري(ﷺ) في فرائد الأصول: ٣٤٣/١ و ٣٤٠. وفي نسخة ب: «فأجاب».

فإنّ الجواب بذلك ظاهرٌ في التسالم على حجّية أخبار الآحاد عند الانسداد، وإلّا لَما كان للاعتراض ولا الجواب معنى ؛ لجواز طرح الأحكام والاستراحة إلى الأصل، فلم يكن فِقْهُ حتّى يُعَوَّلُوا فيه على شيء، فكان الأولى في الجواب أن يقال: إنّ انسداد باب المُعَوَّل في الفقه لا يوجب العمل بالخبر ؛ لجواز الرجوع إلى البراءة.

وحُكي عن المختلف دعوى الإجماع على قيام الظنّ مقام العلم عند تعدّره (١٠). وحُكي عن بعضهم دعوى الإجماع على اعتبار الظنّ المطلق في الأحكام عند انسداد باب العلم الشرعيّ (٢٠).

[الوجه] الثاني: لزوم الخروج عن الدين من الرجوع إلى البراءة في الأحكام المجهولة؛ وذلك لكثرة الأحكام المجهولة وقلّة المعلومات.

وقد صرّح بذلك الشيخ في محكيّ العدّة؛ حيث قال: «ومن قال: «إنّي متى عَدمتُ شيئاً من القرائن حَكمتُ بما كان يقتضيه العقل» يلزمه أن يترك أكثر الأخبار وأكثر الأحكام، ولا يَحْكُمُ فيها بشيء وَرَدَ الشرع به، وهذا حَدٌّ يَرْغَبُ أهلُ العلم عنه، ومَنْ صار إليه لا يَحْسُنُ مكالَمتُه؛ لأنّه يكون مُعَوِّلاً على ما يُعلم ضرورةً من الشرع خلافُهُ (٣). إنتهىٰ.

ومرجع هذا الوجه إلى قيام الضرورة على عدم سقوط الأحكام الشرعيّة

<sup>(</sup>١) راجع المختلف: ٢٦/٣، والحاكي هو الشيخ الأنصاري في فرائد الأُصول: ٣٨٨/١.

 <sup>(</sup>۲) المراد من البعض الشريف المرتضى(ف)، راجع رسائل المرتضى: ۳۹/۳، والحماكمي هـو
 الشيخ الأنصاري في فرائد الأصول ۳۸۸/۱.

<sup>(</sup>٣) عُدَّة الأُصول: ١٣٦/١، والحاكي هو الشيخ الأنصاري(يُثُخُ) في فرائد الأُصول: ٣٩١/١.

بمحض الجهل التفصيليّ، فمع الاقتصار على المعلومات يلزم المخالفة القطعيّة للأحكام المجهولة، والمفروض كثرة المجهولات فيلزم كثرة المخالفة القطعيّة بحيث يستلزم الخروج عن الدين، وهذا الوجه لا يقتضي لزوم الاحتياط كليّةً بل يكفي المتال التكاليف المجهولة بحيث لا يلزم كثرة المخالفة القطعيّة والخروج عن الدين.

[الوجه] الثالث: أنّ العلم الإجماليّ بوجود واجباتٍ كثيرةٍ ومحرّماتٍ كذلك في ما بين المشتبهات يمنع عن إجراء البراءة، لاختصاص أدلّتها بصورة الشكّ في التكليف ابتداءً، لا في الشكّ المقرون بالعلم الإجماليّ.

ويرجع (١) هذا الوجه إلى حرمة المخالفة القطعيّة مع قطع النظر عن كونها كثيرة مستلزمة للخروج من الدين، وهذا لو تمّ لدلّ على وجوب الاحتياط كليّةً؛ لما سنبيّنه من التلازم بين القول بحرمة المخالفة القطعيّة في الشبهة المحصورة ولزوم الموافقة القطعيّة.

[الوجه] الرابع: أنّه لادليل على البراءة في مقابل الظنّ بالتكليف وإن قُطِع النظر عن العلم الإجماليّ؛ لاحتمال العقاب بمخالفة التكليف المظنون، ودفع العقاب المحتمل واجب.

نعم، لو شُكِّ في التكليف أو ظُنَّ عدمُهُ صحّ إجراء البراءة.

وذلك لأنّ ما يدلّ على البراءة إمّا العقل، وهو لا يحكم بقبح العقاب عند رجحان التكليف في نظر المكلّف بالطريق الذي يُحتمل اعتبارُهُ عنده، فلا يرد النقض بالقياس وأمثاله، وإمّا النقل، وغاية ما يحصل منه هو الظنّ بعدم العقاب في مورد البراءة، وهو لا يستلزم ارتفاع احتمال العقاب ما لم يثبت حجّية الظنّ، وإمّا

(۱) فی نسخة ب: «ومرجع...».

الإجماع، ولا نُسلِّم تحقّقه في مورد الظنّ، فتأمّل.

ولو سلّم فهو لا ينافي حُسْنَ تطبيقِ العمل على الظنّ؛ لأنّ أدلّة البراءة لا تدلّ على حرمة الاحتياط في موردها، بل الاحتياط راجح قطعاً، وليس ذلك اتباعاً للظّنّ؛ لِماسبق أنّه ظاهر في التديّن به، وجَعْلِ مؤدّاه حكماً واقعيّاً، كما هو الظاهر من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً ﴾ (١).

وأمّا تطبيق العمل عليه احتياطاً فليس بمذموم قطعاً. فمُدَّعَى القائل بـالبراءة لا ينافي مُدَّعَى القائل بحجّيّة الظنّ حتّى يحتاج في ردّه إلى تكلّفٍ، فتأمّل.

#### [الأمر الثاني: إبطال الإحتياط كلّيّةً عندَ عَدَم العِلْم]

وأمّا الأمر الثاني \_وهو الرجوع إلى الاحتياط كلّيّة أ. فيدلّ على بطلانه وجوه: أحدها: الإجماع القطعيّ، بمعنى أنّا كما نقطع من مراجعة مسالك الأصحاب أنّه لوفُرِضَ انسدادُ المسالِكِ المعلومةِ الحجيّة لكلّ منهم فليس بناؤهم على الاستراحة إلى أصالة البراءة، فكذا نعلم من حالهم أنّه بعد الفرض المذكور لا يحكمون بلزوم الاحتياط الكلّيّ بإتيان كلّ ما يحتمل وجوبه و ترك ما يحتمل حرمته، فلا يرد أنّ عدم حكمهم بالاحتياط لعلّه لوجود المدارك المعتبرة عندهم. وربما يستظهر كون هذا مُسلماً من كلام السيّد والشيخ المتقدّمين في إسطال البراءة، وإلّا لَذَكْرَهُ السيّد في جواب السائل بأنّ ما ذكرتَ من عدم المُعَوّل في

الفقه (٢) لا يوجب الرجوع إلى أخبار الآحاد؛ لإمكان الاحتياط.

<sup>(</sup>۱) سورة يونس (۱۰): ۳٦.

<sup>(</sup>۲) «عدم العول في الفقه» كذا في نسخة ب.

وكذا الشيخ إنّما اعترض على القائل بالبراءة بأنّه المنكر للضرورة ولم يتعرّض لاحتمال وجوب الاحتياط، وهذا ظاهر في أنّ فساده كان أظهر من فساد البراءة وإلّا لكان التعرّض لدفعه أهمّ.

[الوجه] الثاني: لزوم العسر الشديد والحرج الأكيد المخلّ لنظام العالم واختلال حال بني آدم؛ لكثرة ما يحتمل وجوبه موهوماً في أبواب العبادات، مع أنّ تميّز موارد الاحتياط وملاحظة الترجيح بين الاحتياطات المتعارضة و تعليمها للمقلّد موجب لاستغراق أوقات المجتهد والمقلّد ووقوعهم في الْحَرْجِ الْمُخِلِّ بالنِظام، وكيف يجوز للمجتهد أن يلقي إلى مقلّده أنّه يجب ترك التوضّو من الماء المستعمل في رفع الحدث الأكبر من باب الاحتياط؟، مع أنّ الاحتياط في ذلك رسما يعارض بالاحتياج إليه في الوضوء؛ لفقدان ماء آخر؛ فإنّ الاحتياط حسينة عادر عاد من الوضوء والتيمّم ما لم يعارِضهُ ضيقُ الوقت، وحينته لامعنى للاحتياط؛ لدوران الأمر بين الوضوء بما لا يعلم طهار ته وبين التيمّم، ولا احتياط في تقديم أحدهما.

وبالجملة، تعليم مسائل الاحتياط للمقلدين عُشرُ شَديدٌ مُخِلُّ بالنظام، مع أنّه ربما لايمكن الاحتياط، كما لو دار المال بين صغيرينِ كـلُّ منهما مـحتاجُ إلى الانفاق، ولا يمكن الترجيح إلا بالظنّ.

[الوجه] الثالث: عدم الدليل على وجوب الاحتياط في المقام؛ وذلك لآنًا وإن سلّمنا تَحقُّق الأحكام الواقعيّة للموضوعات المحقّقة، وَعَدَمَ خُلُوَّ شيء من الوقائع عن الحُكْمِ بحسب المصالح والمفاسد، وَعَدَمَ اخْتلافِ ذلك بعلم المكلّفين وجهلهم على ما هو المُحقَّق في المذهب، والْمُبَيَّن في الآثار المستفيضة، لكنّ العقل

المستقلّ يحكم بقبح تنجّز ذلك التكليف الواقعيّ إلاّ بعد تمكّن المكلّف من استعلام الواقع، إمّا بالعلم به، أو بالظنّ المنصوب طريقاً من قِبَل الآمِر، أو بالظنّ المطلق على وجهٍ تقدّم بيانه.

وأمّا محضُ احتمال التكليف، فلا يُجْدي في دفع القبح المذكور (١١)، وذلك واضحُ مؤيَّدُ بالأدلّة السمعيّة من الكتاب والسنّة.

وبالجملة ، مَحْضُ تحقِّق الحكم واقعاً لا يقتضي وجوب الامتثال إلَّا بعد وصوله إلى المكلّف علماً أو ظنّاً ، وأمّا بدونهما ، فلا يجب الامتثال وإن كان ثابتاً في الواقع .

فإن قلت: إنَّ العلم المُصحِّح لِتنجَز التكليف أعمُّ من العلم به تفصيلاً أو إجمالاً، ولا ريب في وجود الثاني في المقام؛ للإجماع القطعيّ، بل الضرورة القطعيّة على بقاء الأحكام الواقعيّة إلى زماننا هذا، فقد علم إجمالاً ببقاء الأحكام، وهذا يكفي في تنجّزها ووجوب امتثالها.

قلت: سلّمناكفاية العلم الإجماليّ في وجوب الامتثال عقلاً؛ نظراً إلى عدم قبح العقاب على مخالفة التكليف المعلوم إجمالاً، فيكون العقاب محتملاً حينئذٍ، فيجب الإمتثال دفعاً للضرر المحتمل (٢)، لكن نقول: إنّه يظهر من مراجعة سنن المتقدّمين من أهل الشرع، بل من ملاحظة سيرة سائر الملل والأديان ممّا يُقطعُ معه بتقرير الرسول (ﷺ) لهم على ذلك، أنّ العلم الإجماليّ بـوجود الواجبات والمحرّمات في الشريعة ليس مقتضياً لوجوب الامتثال الإجماليّ بـالاحتياط،

<sup>(</sup>١) «فلا يجدي في تنجّز دفع القبح» كذا في نسخة ب.

 <sup>(</sup>۲) «سلمنا كفاية العلم الإجمالي في صحّة وجوب الإمتثال دفعاً للضرر المحتمل» كـذا فـي
 نسخة ب.

و إلا لوجب على الناس في أوّل بعث الرسول(ﷺ) إتيان كلّ ما يحتمل الوجوب، وترك كلّ ما يحتمل الحرمة إلى أن يبيّن لهم الرسول(ﷺ) تصيلاً ؛ لِعَدَم خُلُوَّ أحدٍ عن هذا العلم الإجماليّ حتّى في أوّل البعثة، سيّما بعد دعوى الرسول(ﷺ) أنّ شريعته ناسِخة للشرائع السابقة، وأنّ لِكُلِّ موضوعٍ من الموضوعات حُكْماً ثابتاً في الواقع، فلا يبقى مورد لاستصحاب الأحكام السابقة والبناء عليها إلى أن يظهر الناسخ.

ومن الظاهر لمن له أدنى تَتَبُّعِ أنّ الحال على خلاف ذلك، وأنّ سيرة القوم مع النبيّ (義) في امتثال الأحكام على بسيانه التفصيليّ، وترك الاعتناء بالعلم الإجماليّ المذكور.

وهكذا في زمان الأثمّة (هي)؛ فإنّ أصحابهم كانوا يعلمون أنّ لكلِّ واقعةٍ حكماً ثابتاً في الواقع، يظهر ببيانهم شيئاً فشيئاً، ومع ذلك لم يكن يصدر منهم الاحتياط الكلّيّ، وهو في الحقيقة إجماعٌ قطعيٌّ على عدم الاعتبار بهذا العلم الإجماليّ في تنجّز الأحكام الواقعيّة، ومَثْرُونٌ بتقرير الأُتَمَة (هيًا).

بل نقول: لافرق بين أهل هذا العصر وأهل زمان حضور الأثمّة (هي) الساكنين في البلاد البعيدة، فكما أنّه لم يكن تكليفهم امتثال الأحكام المعلومة إجمالاً بنحو الاحتياط، بل كان بناؤهم على امتثال ما وصل إليهم بالطرق المقرّرة، فكذا أهل هذا الزمان.

فهذا الإجماع والتقرير والسيرة المستمرّة في جميع الشرائع كاشفةً عن انتفاء العقاب في مخالفة الأحكام المعلومة إجمالاً إلاّ بعد الوصول إلى المكلّف بإحدى الطرق المتقدّمة، فلا احتمال للعقاب حتى يجب الامتثال الإجماليّ عقلاً لدفعه.

نعم، لانُضائِقُ عن القول بوجوب الاحتياط في التكليف المعلوم إجسالاً إذا كان مردّداً بين أمرين أو أمور محصورة، كما قرّر في محلّه؛ لانتفاء المانع عن احتمال العقاب، أعني ما تقدّم من الإجماع والسيرة في المقام، في حكم العقل بوجوب الامتثال دفعاً للعقاب المحتمل، فتأمّل جدّاً.

وسيأتي بيان هذا المطلب بالوجه الأوفيٰ بعد ذكر المعمّمات.

ومن هذا البيان تبيّن أنّ المعتمد (١) في ردّ الرجوع إلى البراءة كليّةٌ هـو غـير الوجه الثالث، فراجعه.

فإن قلت: إذا توقّف تنجّز التكليف على البيان فكيف يُدّعىٰ الإجماع على بقاء التكليف ووجوب امتثاله في هذا الزمان، كما هو إحدى مقدّمات الدليل المذكور مع انتفاء الطريق.

قلت: لا ينحصر طريق بيان التكاليف في أمر معيّن، بل له مراتب ثلاث: إحداها: العلم الحقيقيّ، وهو الطريق العقليّ الغير القابل للجعل الشرعيّ.

والثانية: العلم الشرعيّ، وهو الطريق الذي جعله الشارع بخصوصه طريقاً إلى الحكم الواقعيّ، فيُتبع فيه ما وصل منه في كيفيّة نصبه طريقاً، أعني حال التمكّن من العلم، أو حال العجز منه.

وكيف كان، فيجوز متابعته ما لم يقم الطريق العقلي، وهو العلم على خلافه.

والثالثة: الظنّ ، وهو الطريق الذي لا يجوز متابعته إلّا بجعل الشارع، وبـعده يدخل في العلم الشرعيّ .

والفرق بين هذا وسابقه: أنَّ الحكم بأنَّ الشارع قد جعل ذلك طريقاً إنَّما هــو

(١) «أنّ المعتبر...» كذا في نسخة ب.

بلسان الرسول الظاهريّ هناك، وبلسان العقل الذي هو الرسـول البـاطنيّ هـنا، ولكنّ حكم العقل بذلك يتوقّف على مقدّمات:

منها: الإجماع على بقاء التكاليف منجّزاً.

ومنها: ما قررناه من الإجماع على عدم تنجّز التكليف الواقعيّ على نحو الإجمال من غير طريق معيّن ليوجب الاحتياط الكلّيّ، سيّما عند عدم التـمكّن منه، كما سيظهر.

ومنها: ما قرّرناه سابقاً من انسداد باب العلم الحقيقيّ والشرعيّ، فيحكم العقل من ملاحظة هذه الأمور أنّ هناك طريقاً مقرّراً تابتاً في الشريعة، يرضى الشارع بسلوكه في امتثال التكاليف، وما يحتمل كونه طريقاً هو خبر الواحد، والإجماع المنقول، والشهرة، والاستقراء، والإجماع الظنّي، وعدم نقل الخلاف، ونحوها مطلق الظنّ الحاصل مما يحتمل اعتباره بالظنّ (١٠).

وأمّا القياس والاستحسان ونحوهما، فخارجة عن الاحتمال المذكور، ومثلها تقليد العالم بالواقعة؛ للإجماع على عدم جواز الرجوع إلى شيء من ذلك لِمن تمكّن مِنَ الاستنباط. وحينئذ فإن قام عند العقل دليل على ترجيع أحدهذه الأمور حكم بتقديمه، وإلّا حكم بالتّخيير، وبعد ملاحظة بطلانه بالإجماع وغيره يحكم بحجّية الجميع، سواء حصل منها الظنّ أو لا؛ حذراً من الترجيح بلا مرجّح، فيكون الظنّ المطلق حجّة، فإذا تعارض ما يفيد الظنّ مع غيره من الأمارات فإن لم يكن حجّية تلك الأمارة مظنونة بالخصوص دار الأمر في الواقعة بين العمل بالظنّ أو بالوهم فيجب تقديم الأول؛ للاكتفاء في الترجيح بمطلق الظنّ، كما سيأتي.

(۱) «ممّا يحتمل اعتباره» كذا في نسخة ب.

وكذا إن كانت حجّيتها مظنونة بالخصوص كخبر الواحد، فصار حاصل نتيجة تلك المقدّمات حجّية مطلق الظنّ شرعاً بحكم العقل، بل حجّية ما لا يفيد الظنّ \_ أيضاً \_من الأمارات المتقدّمة إذا لم يعارضه ما يفيد الظنّ منها، لكن يجب \_حينئذٍ \_إبطال ما ذكروه من المرجّحات لبعض الظنون على بعض، وستسمعه إن شاء الله.

#### [الأمر الثالث: الرجوعُ في كلّ واقعةٍ إلى الْأَصْل الجاري فيها]

وأمّا الأمر الثالث \_ وهو الرجوع في كـلّ واقعة إلى الأصل الجاري في خصوصها بأن يلاحظ نفس الواقعة \_، فإن كان فيها حكمٌ سابقٌ يُحتملُ بقاؤه المتتُضحِب، وإلّا فإن كان الشكّ في التكليف أجري البراءة، وإن كان في المكلّف به فإن أمكن الاحتياط وجب، وإلّا فالتخيير.

ولا يُعتنى بالعلم الإجمالي بوجود الواجبات والمحرّمات، ولا بالظنون القائمة على التكليف في الشكّ على التكليف، ولا بالظنون المعيّنة للمكلّف به، في الشكّ في المكلّف به، فيدلّ على بطلانه؛ للعلم الإجماليّ بانقطاع جملة من الأصول المخالفة للاحتياط بوجود الواجبات والمحرّمات، وانقطاع الإستصحاب الموافق له بالعلم بوجود غير الواجبات والمحرّمات فيها، فلا مَجرى إلاّ للاحتياط، فرجع الأمر إلى الاحتياط الكلّيّ.

أو نقول: إنّ إجراء البراءة في جميع موارد الشكّ في التكليف والظنّ به موجب للخروج من الدين؛ لكثرة تلك الموارد جدّاً، بل يمكن المناقشة في شمول أدلّة البراءة لما إذا قام الظنّ على التكليف، كما تقدّم.

وإجراء الاحتياط في جميع موارد الشكّ في المكلّف به والظنّ بــ مستلزم

## للحرج؛لكثرتها أيضاً.

هذا مع قطع النظر عن الإجماع على بقاء التكاليف المنجّزة، والإجماع على عدم التنجّز إلا بقدر الطرق المقرّرة؛ لما عرفت أنّ سقتضى هاتين السقدّمتين بضميمة سائر المقدّمات حجّيّة الظنّ المطلق، بل الأمارات الغير المفيدة للظنّ المضاها أيضاً إذا لم يعارضها الظنّ بالخلاف، وإذا كان الظنّ ححجّة لكونه طريقاً إلى التكاليف المنجّزة نفياً وإثباتاً لم يبقى في مورده مجرى للأصل.

أمّا البراءة، فظاهر؛ لثبوت التكليف بالظنّ، وكذا الاحتياط؛ لأن معنى حجّيّة الظنّ من جهة الطريقيّة أنّه المناط في لزوم امتثال التكاليف، وهو المُعيِّن لها، فهو بمنزلة الظنون المخصوصة في كونها معتبرة في إثبات التكليف ونفيه.

وأمّا الإستصحاب؛ فلأنّ الحكم المظنون بمنزلة المتيقّن بعد حبجّية الظنّ، فيخرج النقض به عن نقض اليقين بالشكّ، وقس على ذلك حال التخيير.

وممّا ذكرنا يظهر الجواب عن احتمال وجوب تقليد العالم والرجوع إلى فتواه في موارد الانسداد؛ وذلك لأنّ من يتمكّن من الاستنباط إذا لاحظ فتوى غيره من الفقهاء، فإمّا يحصل له الظنّ بالحكم من ذلك، فهو حجّة بناءً على حجّية مطلق الظنّ، وليس تقليداً، وإلّا فإن حَصلَ له الظنّ بخلافه اتّبتَع ظنّة؛ حَذَراً من ترجيح المرجوح، وإن لم يحصل له الظنّ بخلافه ولا على طبقه فعدم جواز متابعته إنّما هو للإجماع على حرمة التقليد، أو لعدم المرجّح؛ إذ المفروض أنهما مساويان في التوقة، فاعتقاد أحدهما حُكُماً بسببِ دليلٍ لا يَراهُ الآخرُ دليلاً لا يقتضي وجوب متابعته عليه؛ إذ هو ليس أولى من العكس، إلّا أن يفرض ذلك قبل التتبّع والنظر، فإن كان ذلك في زمان مهلة النظر فلا مانع من جواز تقليده للغير، وإن كان عن

تقصيرٍ وتفريطٍ بِتَرْك النظر والاشتغال بما ليس مقدّماً على تـحصيل الأحكام الشرعيّة فحرمة التقليد عليه إنّما هو للإجماع، فهو ممّا ليس محتملاً للطريقيّة حتّى يقضى باعتباره الدليل المذكور، فتأمّل.

#### [الأمر الرابع: الرجوعُ إلى الْإمْتِثَالِ الظنِّيّ]

وأمّا الأمر الرابع ــوهو الرجوع إلى الامتثال الظنّيّ ــ، فهو مقتضى المقدّمات السابقة.

وحاصله: أنّه يظهر من ملاحظة طريقة الأصحاب مع النبيّ (ﷺ)، وكذاكلّ قوم مع رسولهم أنّه لا يكفي في وجوب امتثال التكاليف الواقعيّة مجرّدُ ما يسمكن للمكلّف من الامتثال ولو إجمالاً(۱۱، بل يعتبر في وجوبه أمرٌ زائدٌ على ذلك، وهو التمكّن من إحدى الطرق المقرّرة، فإن أمْكنَ القطعُ فهو المتبّع، وإلّا فالظنون المخصوصة، وإن لم يكن فمطلق الأمارات التي يحتمل كونها طريقاً، ومع فَـقْدِ جميع ذلك فلاتكليف، وحيث قام الإجماع على بقاء التكليف المنجّز في هذا الزمان زائداً على المقدار المعلوم (۱۱) الذي يحصل البراءة العلميّة تفصيلاً بـإتيانه كان لازمُهُ وجودَ طريقي يكون معتبراً شرعاً في مقام الامتثال، ولمّا انتفى العلم

(١) «مجرّد تمكّن المكلّف...» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>۱) «مجرّد تمكن المكلف...» كذا في تسخه ب.

<sup>(</sup>۲) «إنما قيدناه بذلك دفعاً لما ذكره في الفرائد، فإنّ من أتى من أفعال الصلاة بما عُلم وجوبها وترك ما اختلف فيه فهو تمثيل للأحكام المعلومة. بيان الدفع: أنّه وإن كان ذلك الأجزاء معلوم الوجوب لكن لا يعلم حصول البرائة بإتيانها، لاحتمال وجوب جزء آخر يوجب تركّه فساد العمل وفساد الكلّ يستلزم فساد سائر الأجزاء». «منه عُفى عنه». كذا في هامش نسخة ب.

بالوجدان والظنون المخصوصة بالبرهان كان الطريق السعتبر غيرهما، وحيث لامرجّح بين الامارات المحتملة كان الجميع حجّة: إذ لا ينفع حجّيّة واحدٍ مُبهمٍ منها في الطريقيّة التي عُلِمَ اعتبارها في صحّة التكليف الباقي بالإجماع.

وبالجملة، كما يثبت تلك المقدّمات وجمودَ طريقٍ معتبرٍ شرعاً للمتكاليف المنجّزة كذا يثبت بها كون ذلك الطريق مُعَيّناً عند المكلّف، وإلّا فلا يترتّب على وجوده الفائدة المذكورة.

وإن أمكن تعيين شيء من الأمارات بإحدى المرجّحات الآتية كان هو المتّبع ، وإلّا فالجميع؛ حذراً من الترجيح من دون مرجّح .

ثمّ إن اتّحدت الأمارة في موردٍ كانت حجّة، ولا يعارضها الأُصول الشرعيّة؛ لأنّ مجراها حيث لا يكون دليل معتبر على خلافها.

وإن تعدّدتْ متعارضةً قُدّم ما كان منها مفيداً للظنّ بالحكم، أو كــان مــظنون الاعتبار بالخصوص على غير ه.

ولو كان إحداها مفيداً للظنّ بالحكم وأخرى مظنونَ الاعتبار \_كالخبر والشهرة مثلاً \_وجب ترجيح أقوى الظنّين، وسيأتي زيادة بيان لذلك إن شاء الله.

وبهذا التقرير الذي ذكرنا يندفع جملة من الإيسرادات الواردة عملى دليل الانسداد، فانتظر للبيان، والله المستعان.

## 

وأمّا الأمران الأخيران \_أعنى الرجوع إلى الامتثال الميسور أو الاطمئنانيّ \_.

فقد عرفت أنّ مرجعهما إلى أمر واحد، وهو الامتثال الميسور، والفرق إنّما هو في تعسر. ذلك.

وكيف كان، فهو ممّا قرّره المحقّق الأنصاريّ \_طاب ثراه \_مدّعياً أنّ ذلك هو المستنتج من دليل الانسداد، ثمّ اعترض عليه بأمور، فينبغي ذكركلامه أوّلاً على وجه الاختصار، ثمّ النظر في ما أورده؛ فإنّ هذا المقام قابل للنقض والإبرام.

# [نقلُ كلام الشيخ الأعظم في نَتيجةِ دليلِ الانسداد وهي حجّيَّةُ الظنّ مطلقاً]

فنقول: إنّه بعد أن اختار أنّ نتيجة دليل الانسداد هو حجّية الظنّ بحكم العقل من غير أن يجعل كاشفاً عن حجّيته شرعاً وفَرَّع عليه عموم النتيجة من حيث أسباب الظن، نَظَراً إلى استقلال العقل بعدم الفرق في ما إذا كان المقصود الانكشاف الظنّيّ بين الأسباب المُحَصِّلة له بخلاف مرتبة الظنّ، فيجوز كون المعتبر من الظنون هو الظنّ القويّ الذي يعبّر عنه بالاطمئنان دون مطلق الظنّ قال في بيانه: إنّ الثابت من مقدّمة بقاء التكليف وعَدَم التمكّن من العلم التفصيليّ هو وجوب الامتثال الإجماليّ بالاحتياط في إتيان كلّ ما يحتمل الوجوب، وترككلّ ما يحتمل الوجوب، وترككلّ ما يحتمل الحرمة، مظنوناً كان، أو موهوماً، أو مشكوكاً، لكنّ المقدّمة الثالثة النافية للإحتياط إنّما أبطلت وجوبه على وجه الموجبة الكلّية؛ لأنّه الذي يوجب العسر دون التبعيض فيه، وحينئذ فلا يثبت من تلك المقدّمات إلّا وجوب العمل بالظنّ على خلاف الاحتياط والأصول في الجملة.

ثمّ إنّ العقل حاكم بأنّ الظنّ القويّ الاطمئنانيّ أقرب إلى العلم، فكـلّ واقـعةٍ ليست فيها أمارةٌ توجب الاطمئنانَ بعدم التكليف فيها يُعملُ فيها بالاحتياط، سواء لم يوجد فيها أسارة أصلاً، كالوقائع المشكوكة، أو كانت ولم تبلغ مرتبة الاطمئنان، ولو لم يكن الاحتياط تَعَيَّنَ التخييرُ في الأوّل، والعملُ بالظنّ في الثاني وإن كان في غاية الضعف؛ لأنّ الموافقة الظنّية أولى من غيره، ونتيجة هذا هو الاحتياط في المشكوكات والمظنونات بالظنّ الغير الاطمئنانيّ إن أمكن، وإلا فبالأصول والعمل بالظنّ في الوقائع المظنونة بالظنّ الاطمئنانيّ.

ثمّاستشكل ذلك بأمور:

منها: أنّه حينتنز ـ لا يجوز الرجوع في المشكوكات إلى أصالة البراءة؛ لأنّ العلم الإجماليّ بوجود الواجبات والمحرّمات مردّدٌ بين أفراد المظنونات والمشكوكات والموهومات، فكان مقتضى وجوب امتثال التكليف المعلوم إجمالاً هو الاحتياط الكليّ، وغايةً ما لزم من أدلّة رفع العسر أو الإجماع على عدم وجوب الاحتياط الكليّ جوازُ ترك الاحتياط في الموهومات، فيبقى وجوب الاحتياط في المظنونات والمشكوكات بحاله، بل لا يلزم من تلك المقدّمات إلاّ جواز ترك الاحتياط عند الاطمئنان بعدم التكليف، ففي مورد الظنّ بعدمه إذا لم يبلغ رتبة الاطمئنان يكون الاحتياط واجباً.

ودعوى استلزام ذلك للـعُسر ممنوعة؛ لقـلّة المشكـوكات وكـثرة أسباب الاطمئنان في الفقه؛ فإنّه كثيراً ما يحصل من الشهرة والإجماع المنقول والاستقراء والأولويّة وخبر من يوثق بصدقه في الرواية، وإن كان يتفاوت كثرة وقلّة بكثرة التبّع والممارسة لأحوال الرواة وفتاوى العلماء وقلّته.

ومنها: أنّه \_حينئذٍ \_لا يجوز تخصيصُ العمومات القطعيّة بالظنّ الثابت اعتباره بالاحتياط؛ إذ ليس مقتضى هذا الدليل إلّا اعتبار الظنّ بعدم التكليف في رفع اليد

عن الاحتياط الكلّي، فَمُفادُ حقيقتِهِ (١) هو التبعيض في الاحتياط لاحجّيّةُ الظنّ، وكونه كالعلم في الاعتبار، بل العمل في الظنّ بالتكليف ليس بالظنّ من حيث إنّه ظنّ، بل العمل إنّما هو على الاحتياط.

ومنها: أنّه حينئذ لا يجوز الرجوع إلى الظواهر اللفظيّة التي هي من الظنون الخاصّة في موارد الشكّ؛ وذلك لأنّ من مقدّمات الدليل عَدَمَ جواز العمل بالظنون المخصوصة، مثل ظواهر الكتاب والسنة المتواترة والأخبار المتيقنّة؛ للعلم الإجماليّ بمخالفة ظواهرها في كثير من الموارد، فتصير مُجْمَلَةً لا تصلح للاستدلال. وحينئذ فإذا فرض رجوع الأمر إلى ترك الاحتياط في المظنونات أو المشكوكات أيضاً بعكم الدليل المذكور فَمَا الذي أوْجَبَ رفع إجمالِ تلك الظواهر حتى يتمسّك بها في مورد الشكّ؟

نعم، لو كان الظنّ حجّة شرعاً \_كالعلم \_صحّ ذلك؛ لأنَّ من حصل له الظنّ في جملة من الموارد المعيّنة بإرادة خلاف الظاهر في جملة منها صار ذلك المعلوم إجمالاً بمنزلة المعلوم تفصيلاً عنده، فبقي الظاهر في غير تلك الموارد سليماً عن معارضة العلم الإجماليّ (٢).

## [نَقْلُ بَعْضِ الْفُوائِد عَنِ المحقِّقِ الأَرْدكانيّ]

أقول: أمّا الإشكال الأوّل، فهو مبنيّ على تسليم وجوب الاحتياط الكلّيّ عند العلم الإجماليّ بوجود الواجبات والمحرّمات بمقتضى القواعد، وعلى أنّه إذا

<sup>(</sup>١) «مفادُهُ حقيقةً » كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأصول: ٥٠٢/١ ـ ٥١٢.

تعسّر الاحتياط الكلّيّ وجب بمقدار ما يندفع به العسر، وعلى أنّ المشكـوكات داخلة في أطراف العلم الإجماليّ، وفي جميع ذلك نظر:

أمّا الأوّل؛ فلما قررناه سابقاً من عدم تنجّز التكاليف الواقعيّة بمعض العلم الإجماليّ بوجود الواجبات والمحرّمات في الشريعة، وأنّ ذلك يظهر بملاحظة سيرة السلف الماضين من أصحاب الرسول(ﷺ وسائر الأنبياء(ﷺ).

والقول بأنّهم لم يكونوا عالمين إجمالاً بوجود الواجبات والمحرّمات المخالفة للشريعة السابقة إنكارٌ لما يعلم ضرورةً، فهو مكابرة.

ودعوى الفرق بيننا وبين السابقين بتمكّنهم من استعلام الأحكام تفصيلاً بخلافنا لا يقتضي الافتراق بتنجّز المعلوم إجمالاً في حقّنا دونهم؛ لأنّ عدم التمكّن من التفصيل لو لم يكن سبباً لتسهيل الأمر فلا يكون سبباً لعسره قطعاً.

مضافاً إلى أدلّة اشتراك التكليف بين السلف والخلف، وهو ينافي تنجّز التكاليف في حقّنا بالعلم الإجماليّ؛ لعدم تنجّزها في حقّهم بمقتضى ما قرّرناه، وحينئذٍ فيتوقّف تنجّز التكاليف في حقّنا على وجود طريق من الطرق الشرعيّة بعد القطع ببقاء التكليف المنجّز، فيثبت (١٠ وجوب امتثال التكاليف المظنونة؛ لأنّ الظنّ قابل لكونه طريقاً، وأمّا الشك أو الوهم فليس طريقاً إلى الحكم، فعدم وجوب امتثال التكليف المشكوك أو الموهوم إنّما هو لعدم الطريق إليه، لالكونه عسراً.

وأمّا الثاني أعني كون الأصل بعد عسر الاحتياط الكليّ الاقتصار في ترك الاحتياط على ما يندفع به العسر -؛ فلأنّ وجوب الاحتياط عند العلم الإجماليّ بالتكليف إنّما هو لاحتمال كون التكليف منجّزاً ليكون تاركه مستحقّاً للعقاب، ولا

(۱) «فثبت» كذا في نسخة ب.

يجوز تنجّز التكليف إلّا حيث يتمكّن المكلّف من الامتثال باختياره، ولا يمكن الامتثال اختياراً إلّا حيث يتمكّن من إتيان المأمور به بعنوانه المطلوب، إمّا تفصيلاً، أو إجمالاً في ضمن أمور متعدّدة. وأمّا إذا لم يتمكّن من ذلك، بل كان إتيانه للمأموربه بحسب الاتفاق من غير أن يكون مستنداً إلى اختياره، فلا يجوز تنجِّز التكليف حينئذ، فإذا تردّد الواجب بين أمرين فإن تمكّن المكلّف من الإتيان بهما جاز تنجّز التكليف في حقّه؛ لتمكّنه من الامتثال الاختياري، أمّا إذا اضطرّ إلى ترك أحدهما لاعلى التعيين، فلا يجوز تنجّز الواقع في حقّه، فإنّه بسبب جهله بالواقع معذور في ترك الواقع إن صادف اختياره، بل لو اختار إتيان الواقع اتّفاقاً فليس ذلك امتثالاً اختياريّاً، وإذا لم يتنجّز التكليف الواقعيّ لفقد شرطه الذي هو التمكّن من الامتثال الاختياريّ فلا دليل على وجوب إتيان الآخر ؛ لأنّ الوجوب الواقعيّ غير منجّز، فينتفي الوجوب الظاهريّ الذي هو لإدراك الواقع بالاحتياط. والحاصل: أنّ تنجّز التكليف الواقعيّ لاينفكّ عن وجوب الاحتياط الكلّيّ، فإذا جاز ترك الاحتياط في أحد أطراف الشبهة كان ذلك كاشفاً عن عدم تنجّز الواقع، وإذا لم يتنجّز الواقع جاز ترك الاحتياط في جميع أطراف الشبهة؛ إذ لاوجه لوجوبه في بعض الأطراف دون بعض، كما عرفت.

وحينئذ فنقول: إذا جاز تَرْكُ الاحتياط في الموهومات جاز في المشكوكات أيضاً، لأنّ تَنَجُّرُ الأحكام المعلومة إجمالاً في الشريعة لا ينفك عن وجوب الاحتياط الكلّي، وإذا لم يجب الاحتياط في الموهومات كان ذلك لعدم تنجّر تلك الأحكام بمحض العلم الإجماليّ، وإذا لم يتنجّز التكليف فلا وجه للاحتياط في المشكوكات.

فإن قلت: ينبغي \_حينئذٍ \_أن يُجوزَ تَرْكُ الاحتياط في المظنونات أيضاً.

قلت: نعم، يجوز تَرْكُ الاحتياط فيها من حيث دخولها في أطراف العلم الإجماليّ بوجود الواجبات والمحرّمات بين المظنونات والمشكوكات والموهومات فإنّه الذي لم يتنجّز بسبب جواز ترك الاحتياط في بعض أطرافه، أعني سلسلة الموهومات، لكن لاينافي ذلك وجوبُ الاحتياط في المظنونات بسبب العلم الإجماليّ بمطابّقة جملةٍ منها للواقع، بحيث يحتوقف العملُ بموارد المطابقة على العمل بالجميع؛ فإنّ هذا العلم الإجماليّ سبب لوجوب الاحتياط الكلّيّ في سلسلة المظنونات فقط، ولم يَقُمْ مانعٌ عن الاحتياط في بعض أطرافه حتى يقتضي عدم تنجّز الواقع رأساً، وليس هذا العلم الإجماليّ في خصوص سلسلة المشكوكات، ولا في الموهومات.

هذا؛ ويمكن الجواب عن هذا الأصل بوجه آخر، بيانه: أنّ التكاليفَ المعلومةَ إجمالاً مَجْهولَةٌ من حيث المقدار ومن حيث الشخص. أمّا من حيث الشخص؛ فلتردّدها بين أفراد المظنونات والمشكوكات والموهومات،

وأمّا من حيث المقدار فلتردّدها بين الأقلّ والأكثر، وأمّا الجهل من حيث المقدار، فالحكم فيه أصالة البراءة عن الزائد، وأمّا من حيث الشخص، فالحكم فيه الاحتياط.

ومثال ذلك: ما إذا علم بقَواتِ صلاةٍ واحدةٍ أو أكثرَ من الصلوات الخمس مَجْهولةِ الشخص، فيحكم بأنّها واحدة لاأكثر، ولكن يحتاط بـإتيان كـلٍّ من الصلوات الخمس للجهل بشخص الفائتة على تقدير الوحدة.

[مُخْتَارُ المُصَنَّف مِنْ أَنَّ نَتَيجَةَ دَليلِ الإنْسداد هِيَ حُجَيّةُ الأماراتِ غيرِ العلميّة في الجملة، خلافاً لِلشَّيخ الأنصاريّ]

فنقول في المقام: إنّ مقتضى الترديد في التكاليفِ المعلومةِ بالإجمال بين الأقلّ والأكثر هو الاكتفاء بالأقل، ولكن لمّا كان الأقلَّ مجهولَ الشخص كان مقتضى الأصل الاحتياط الكلّيّ، ولمّا جاز بمقتضى أدلّة نفي العسر تَرْكُ الاحتياط في الموهومات أزِمَ جوازُ تركه في المشكوكات أيضاً: لأنّ التكاليف المعلومة إجمالاً لا يُعلم زيادتُها مقداراً على المظنونات، فإذا ظُنّ بنبوت التكاليف المعلومة إجمالاً في جملةٍ من الموارد كان ثبوتُ تلك التكاليف في غير تلك الموارد

ولو فُرض شَكَّ فيها فإنّما هو في المقدار الزائد عن المظنونات، وقد عرفت أنّ حكم الشكّ في المقدار هو البراءة.

والحاصل: أنّ التكاليفَ المعلومةَ إجمالاً ـ التي يجب امتثالها ولا يجوز إجراء البراءة فيها ـ لَيستْ مُر دّدةً إلاّ بين المظنونات والموهومات.

وأمّا المشكوكات، فالشكّ فيها ليس شكّاً في التكليف المعلوم إجمالاً الذي يجب امتثاله، بل الشكُّ فيها شكُّ في التكليف الزائد، فالأصل البراءة،

فلو قُرِضَ في مسألة الفائتة أنّه حصل الظنّ بأنّها فريضة الصبح كان الفَوْتُ في سائر الفوائت موهومةً بالنسبة إلى التكليف الذي يجب امتثاله، وهو المقدار الأقلّ.

ولو فُرِضَ الشكّ في فَوْتِ الظهر \_حينئذٍ \_فإنّما هو شَكَّ في المقدار الزائد عن الأقلّ، والمفروض أنّ الأصل عند الشكّ في التكليف الزائد هو البراءة، فإذا جاز تَوْكُ الاحتياط في الموهومات جاز الاقتصار في الامتثال على المظنونات، لأنّ غيرها داخلٌ في سلسلة الموهومات بالنسبة إلى التكليف الذي يجب امتثاله، وهو المقدار الأقلّ.

وهذا من فوائد شيخنا المحقّق الأردكانيّ \_دامَتْ إفاداتُهُ \_ولَعَثري انّه لَحَقيقُ بأن يُكتَبَ في صَحائِفِ النُورِ عَلَىٰ أَحْداقِ الْحُورِ.

وأمّا الثالث \_أعني دخول المشكوكات في أطراف المعلوم إجــمالاً \_. فــإنّه قرّره بوجهين:

أحدهما: أنَّ العلم الإجماليّ بوجود التكاليف الإلزاميّة حاصل قبل استقصاء الأمارات، بل قبل الاطِّلاع عليها، فبلا يمكن تمخصيص العلم الإجماليّ بالمظنونات.

و[الوجه] الثاني: أنّ المعيار في دخول طائفة من المحتملات في أطراف العلم الإجماليّ وعدم دخوله تبّديلُ طائفة من المحتملات لها دَخْلُ في العلم الإجماليّ بهذه الطائفة المشكوك دخولها، فإن حصل العلم الإجماليّ كانت من أطراف العلم، وإلّا فلا، ولا ريب أنّه لو بُدّل طائفةٌ من المظنونات بالمشكوكات لكان العلم الإجماليّ حاصلاً، هذا كلامه(١٠).

ويرد على الأوّل: أنّ ذلك العلم الإجماليّ ينحلّ بعد استقصاء الأمارات إلى علم إجماليّ أقَلَّ منه أطرافاً، وإلى شكّ صِرفٍ؛ وذلك لأنّ المظنونات -لكثرتها وغلبة مطابقتها للواقع - يُعلم إجمالاً بثبوت جملة من التكاليف فيها بمخلاف المشكوكات؛ لقلّتها، وعدم كون الشكّ طريقاً للواقع، فيبقى الشكّ فيها مجرّداً عن العلم الإجماليّ، وكما أنّه لو انحلّ الععلوم إجمالاً إلى معلوم تفصيليٍّ ومشكوكٍ

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٥٠٨/١ ـ ٥١٠.

صرفٍ يكون الحكم في المشكوك هو البراءة، كما لو قام البيّنة على حرمة بغض القطيع التي يُعلمُ بحرمة بعض شياتها، فيحكم بحلّ الباقي، فكذا لو انحلّ العلم الإجماليّ إلى علم إجماليّ أقلَّ منه أطرافاً وشكَّ صرفٍ فإنّه ينبغي إجراء البراءة في ذلك المشكوك؛ إذ لا فرق بين العلم التفصيليّ والإجماليّ من هذه الجهة.

ويرد على الثاني: أنّ المظنونات لكثر تها وغلبة مطابقتها كما أشرنا إليه \_يُعلم بتحقق كثير من التكاليف فيها، فلا يُمكنُ طَرْحُ جملةٍ لها مَدخلٌ في العلم الإجماليّ بتحقق كثير من التكاليف فيها، فلا يُمكنُ طَرْحُ جملةٍ لها مَدخلٌ في العلم الإجماليّ بضمّ المشكوكات إلى الباقي، لندرة المشكوكات جدّاً، كما اعترف به المحقق المذكور (شُ). نعم، لو سلّمنا حصول العلم الإجماليّ حينئذٍ لم ينفع الانحلال المذكور سابقاً، لأنّ السرّ في جريان البراءة عند انحلال التكليف المعلوم بالإجمال حهو خروج المورد المعلوم تفصيلاً عن الشك، فلا يجري فيه البراءة حتى يعارض إجراؤه في الموارد الأخر، فيبقي الأصل فيها سليماً عن المعارض.

وكذا لو انحل إلى العلم الإجماليّ الأقلَّ من الأوّل أطرافاً والشّكِ الصِرْفِ. وأمّا لو كان بعد ضمّ الجملة المشكوكة إلى بعض أطراف الشبهة بحيث يحصل العلم الإجماليّ، فلا يجري ذلك الكلام حينئذ، لأنّ القول بأنّ الأصل قد انقطع في مورد العلم الإجماليّ فيبقى الباقي سليماً عن المعارض معارَضٌ بالمِثْل؛ لِتَعَدُّدِ العلم الإجماليّ وتداخُل بعض الأطراف في بعض، فتأمّل.

ثمّ إنّ ما ذكره من المعيار لايدلٌ على دخول المشكوكات في أطراف العملم الإجماليّ المتعلّق بالمظنونات والموهومات، بل إنّما يدلّ على تَعَلَّقِ علمٍ إجماليٍّ آخَرَ بالتكليف المردّد بين بعض المظنونات والمشكوكات.

#### [الضابطُ الحقيقيّ لِدُخُول شييءٍ في أطْرافِ الشُبْهَة]

والضابط الحقيقيّ لدخول شيء في أطراف الشبهة أن يكون بحيث لو فُرِضَ طَرْحُهُ بضميمة ما يَتحقَّقُ معه مقدارٌ معلومٌ إجمالاً لار تفع العلم الإجماليّ، كما لوعُلِمَ بحرمة إناءٍ مردّدٍ بين خمسة، أو بحرمة إناءين كذلك؛ فإنّه يسر تفع العلم الإجماليّ بطرح إناء منها في الأوّل، وإناءين في الثاني.

وأمًا الإشكال الثاني ــأعني عدم جواز تخصيص العمومات القـطعيّة بــالظنّ بالبيان الذي ذكره ــ. فهو غير وارد على ما ذكرناه في تقرير دليل الانسداد.

نعم، يرد عليه ببيان آخرَ، وهو: أنَّ من مقدّمات ذلك الدليل انسدادَ باب العلم والظنّ الخاص، فلا يقتضي حجّيّة الظنّ في موردٍ يُموجدُ فيه ظنَّ خاصًّ كالعمه مات القطعيّة.

والجواب: أنّ العلم الإجماليّ بِطُرُوّ تخصيصات كثيرة في تملك العمومات أُوجَبَ خروجَها عن الظهور المعتبر في مباحث الألفاظ، فجاز التمسّك بالظنّ المطلق في حكم الخاصّ؛ لسلامته عن المعارض المعتبر على كلا التقريرَيْن.

وأمّا الإشكال الثالث أعني عدم جواز الرجوع إلى الظواهر .. فهو إنّما يتفرّع على ما ذكرناه في الجواب عن الإشكال الثاني، لأنّ جوازَ تخصيص العمومات القطعيّة بالظنّ فَرْعُ العلم الإجماليّ بِطُرُوِّ التخصيص على جملة منها، فتكون حينئذٍ مُجملةً لا تصمّ للاستدلال، وحصولُ الظنّ بالمخصّص في جملة منها لا يوجب ارْتفاع الإجمال إلّا بناءً على ثبوت كون الظنّ كالعلم في الاعتبار.

ويمكن الجواب عنه بناءً على تقريره \_ رحمه الله \_بأنَّ العلم الإجماليِّ إنِّما

دليل الإنسداد.....دليل الإنسداد.....

تَعَلَّقَ بوجود المخصِّص في هذه الأمارات التي بأيدينا، فإذا تَفَحَّصَ الفقية ولم يجد أمارةً توجب التخصيص في العام جاز له التمسّك به، لخروجه عن أطراف العلم الإجماليّ سابقُ على تصفّع موارد الأمارات فلا يختصّ بها، يمكن الجواب عنها بما عرفت من أنّ هذا العلم الإجماليّ يتُحلُّ بعد ملاحظة الأمارات إلى علمٍ إجماليِّ آخَرَ أُقَلَّ من الأوّل أطرافاً بوجود المخصّص في موارد الأمارات، وإلى شكِّ صِرْفٍ في وجود مخصِّصٍ آخَرَ في غير مواردها، ومع الشكّ في التخصيص يجب التمسّك بالعام، كما مرّ نظيره في الجواب عن الإشكال الأوّل، فتأمّل.

وأمّا على ما قرّرناه في توجيه الدليل فهذا الإِشكال مُنْدُفَعٌ من أصله، كما أشرنا اليه.

# [ تَنبيهاتُ دَليل الْإِنْسِداد ]

وينبغي التنبيه على أمور:

أحدها: أنّه بناءً على تقرير دليل الانسداد على وجه يدلّ على اعتبار الظنّ من باب الاحتياط \_كما هو مختار بعض المحققين على ما تقدّمت إليه الاشارة (١١) \_ فالجواب عن أدلّة حرمة العمل بالظنّ هو ما تقدّم سابقاً، من أنّ الملحوظَ في تلك الأدلّة هو التعبّدُ بالظنّ والتَديُّنُ به، وجَعْلُ مؤدّاه حُكْماً شرعياً لامَحْضُ تطبيق العمل عليه من باب الاحتياط، كما هو مقتضى الدليل المذكور.

وأمّا على التقرير المختار، فتقع المعارضة بينه وبين تلك الأدلّة، وهو مُـقَدَّمُ عليها؛ لأنّ ما سوى الدليل العقليّ منها \_كالآيات والأخبار \_[قـابلً]للـتأويل بحملها على أُصول الدين، أو على زمان الانفتاح بخلاف هذا الدليل؛ فإنّه لايقبل التأويل.

وأمّا الدليل العقليّ \_وهو قُبْحُ الْتِزامِ العبد بشيء من قِبَلِ المولى من غير أن يرد عليه أَمْرٌ منه \_، فهو غيرُ منافٍ لهذا الدليل، ولا مُعارِضٌ له؛ فإنّ مقتضى دليل الانسداد \_على ما قرّرناه \_ثبوت الإذن شرعاً في امتثال التكاليف المعلومة إجمالاً بالأمارات الغير العلميّة في زمان الانسداد، بحسب ما تقدّم من المقدّمات،

,

<sup>(</sup>١) المراد من البعض السيّد الطباطبائي(اللهُ اللهُ) صاحب الرياض.

ومع ثبوت الإذن والرخصة يرتفع موضوعُ ذلك الدليل العقليّ الحاكم بحرمة العمل بغير العلم؛ لأنّ حكمه بالحرمة معلّق على عدم ثبوت الإذن من المولى، وقد ثبت الإذن، فلا تَشريعَ ولا حُرمةً، فافهم.

#### [الأمر] الثاني:

قد عرفت أنّ المستنتج من دليل الانسداد على المختار ـ هو جوازُ التعبّد بالأمارات الغير العلميّة في الجملة، ووجودُ طريقٍ معتبرٍ شرعاً في جملتها، وأنّ ما يحتمل كونه طريقاً هو خبر الواحد مطلقاً، وخصوص مظنون الصدور منه مطلقاً، أو بالظنّ الاطمئنانيّ، وخصوص الخبر الصحيح المُزّكّىٰ كلٌّ من رُواتِهِ بعَدْلَيْن، أو مع أن لا يكون موهوناً بشيء من أسباب الوهن، والإجماع المنقول، والسيرة، والإجماع الظنّيّ، والشهرة والاستقراء، والأولويّة، وفتوى الفقيه مع حصول الظنّ منه، والظنّ بوجود الدليل من أمْرٍ مُحتملٍ الاعتبار، فهذه الأمارات لا يخرج الطيق يق المعتبر شرعاً عن ضمنها.

وأمّا القياس والاستحسان والنُجُوم والتقليد ونحو ذلك، فخارجة عمّا يحتمل كونه طريقاً، وحينئذٍ فإن قام في تلك الأمارات مرجّع على تعيين شيء منها بحيث يكون كافياً في امتثال التكاليف المعلومة إجمالاً فهو المعتبر، وإلا وجب الحكم بتعميم الحجّيّة؛ لأنّ التخيير خلاف الإجماع، فيجب ذِكْرٌ ما يمكن كونه مرجّحاً، والنظرُ في صحّة الترجيح به وفسادٍو. 

# [نَقُلُ كلامِ الشَيخِ الْأَعظمِ الأنصاريّ في وُجوهِ تَرْجيحِ بَعْضِ الظنون على بَعْض]

فنقول: قيل إنّ ما يصلح للترجيح أحد أمور ثلاثة:

[الأمر] الأوّل: كون بعض الظنون متيقّناً بالنسبة إلى الباقي، بمعنى أنَّه يحتمل اختصاص الحجّيّة به لابغيره، فيؤخذ به ويُطرحُ الباقي؛ اقستصاراً في القضيّة المُهْمَلَةِ المخالفةِ للأصل على المتيقّن.

[الأمر] الثاني: كون بعض الظنون أقوى من بعض، فيتعيّن العمل عليه؛ اقتصاراً في مخالفة الاحتياط اللازم في كلّ واحد من محتملات التكاليف الواقعيّة على ما إذا كان الاحتمال الموافق للاحتياط (١) بعيداً جدّاً، وكان الاحتمال المخالف قويّاً؛ اذكلّ ما قوى الاحتمال المخالف للاحتياط كان ارتكابه أهون.

[الأمر] الثالث: كون بعض الظنون مظنونَ الحجّيّة بالخصوص؛ فإنّه في مقام دوران الأمر بينه وبين غيره يكون أولى من غيره؛ إمّا لكونه أقرب إلى الحجّيّة من غيره، وإمّا لكونه أقرب إلى إحراز مصلحة الواقع؛ لأنّ المفروض رجحان مطابقته للواقع؛ لكونه من الأمارات المفيدة للظنّ بالواقع، ورجحان كونه بدلاً عن الواقع؛ للظنّ بكونه طريقاً قائماً مقام الواقع، بحيث يتدارك به مصلحة الواقع على تقدير مخالفته له بخلاف سائر الأمارات؛ إذ لا يظنّ كونها بدلاً على تقدير المخالفة، فهو نظير ما لو تَعَلَّق غَرَضُ المريض بأكل الهنّير بلد يشرّك م فأحضرَ عنده شيئان:

<sup>(</sup>١) قد عَبَر الفاضل الأنصاريّ هنا بـ: «الاحتمال المخالف»، والظاهر أنّه سهوّ، كما لا يـخفىٰ على العنائمار. مندائشًا.

أحدهما مظنون أنّه الهندبا ، وعلى فرض الخلاف يُطَنُّ أنّه «الْخَسّ» الذي يحصلُ به خاصيّةُ الهندبا ، والآخر يُطنُّ أنّه الهندبا ، وعلى فرض الخلاف لا يظنّ بأنّه مُبُرِّدٌ ، ومعلومٌ \_ضرورةٌ \_أنّ العمل بالأوّل (١) متعيّن .

ثمّ إنّه لافرق في البعضِ الْمَظنونِ الحجّيّة بين كونه معلوماً تفصيلاً أو إجمالاً. كما لو ظنّ بوجوده بين جملة من الأمارات، فيكون العمل بها أولى من غيرٍها الخارج عن محتملاتِ ذلك المظنونات الاعتبار.

هذا غاية ما يمكن أن يقال في ترجيح بعض الظُنون على بعض، وشيء منها غير ناهض بإبطال التعميم:

أمّا الأوّل؛ فلأنّه وإن كان من المرجّحات لكنّه نادر التحقّق جدّاً، غير كافٍ في الخروج عن محذور الاحتياط والبراءة؛ لأنّ القدر المتيقّن من هذه الأمارات هو الخبر الذي زُكِّيَ جَميعُ رُواتِهِ بِعَدْلَيْنِ، ولم يُعمل في تصحيح رجاله ولا في تميّز مشتركاته بظنَّ أضعفَ نوعاً من سائر الأمارات الأخر، ولم يوهن بمعارضة شيء منها، وكان معمولاً به عند الأصحاب كُلدَّ أو جُلدً، ومفيداً للظنّ الاطمئنانيّ بالصدور؛ إذ كلَّ ما انتفى شيء من هذه الأمور في خَبَرٍ احْتَهِلَ كونُ الحجّة غَيرَهُ

(١) إنَّما صرّحنا بالمثال مع أنّه ليس في كلام الفاضل الأنصاريّ(ذيُّ)، دفعاً لاعتراض بـعض

الأفاضل عليه بأنّه: كيف يمكنُ تعلَقُ الظنّ في كلُّ منهما أنّه الدواءُ المطلوب مع أنّ المفروضَ وحدةُ المطلوب واختلاف الدواءين؟.

وحاصلُ الدّفع: أنّ الوحدةَ نوعِيَّةً، والاختلافُ عَرَضٌ. فلا يُنافي تعلَق الظنّ في كلَّ منهما أنّه الدواءُ العطلوب، كما يظهر ذلك من العثال. (حاشيةً من المصنّف \_ (دام ظلّه) \_). كـذا فـي هامش النسختين.

دونَهُ، فلا يكون متيقّن الحجّيّة.

وظاهر أنّ هذا النوع لندرته غير كافٍ، مع أنّه لو كان كثيراً لم ينفع، للعلم الإجماليّ بوجود مخصّصاتٍ كثيرةٍ ومقيّداتٍ كذلك في الأمارات الأُخر، فيكون نظير ظواهر الكتاب في عدم جواز التمسّك بها مع قطع النظر عن غيرها، إلّا أن يؤخذ \_بعدالحاجة إلى التعدّي منها \_بما هو متيقّن بالإضافة إلى ما بقي؛ فإنّه إذا لم يحصل الاكتفاء بالخبر الجامع للأمور المذكورة جرى مقدّمات دليل الانسداد في الأمارات الأُخر، ومقتضاه حجّية شيء منها على نحو الإهمال، فيؤخذ بالمتيقّ من بينها إن كان، وإلّا فالتعميم (١).

أقول: أوّلاً: الأخذ بالمتيقّن الإضافيّ إنّما ينفع دفعاً للكلام الأوّل، أعني عدم الاكتفاء بالمتيقّ الابتدائيّ.

وأمّا ما ذكر في العلاوة، فلا ينفع ذلك في دفعه؛ لأنّ العلم الإجماليّ بـوجود المخصّصات والمقيّدات لا ينحصر أطرافه في المتيقّن الإضافيّ، بـل يـتساوي نسبته إلى جميع موارد الأمارات، فلا ينفع تَيَقُنُ بعضها بالإضافة إلى بعض.

وثانياً: أنّ التيقن إن كان من حيث دلالة دليل الانسداد ففاسد؛ لأنّه قضيّة مهملة يتساوي نسبتُها إلى جميع أفراد الظنون وإن كان من جهة الإجماع المركّب على أنّ حجّيّة هذه الأمارات، فإذا فرض ثبوت الأول بدليل الانسداد ثبت الثاني بالإجماع المركّب، ففيه: أنّ المعترض قد ادّعى في جملة كلام له: أنّ الإجماع في مثل هذه المسألة غير كاشف عن رأي الإمام ( الإنها من المسائل المستحدثة بعد الفيبة، بل هي من المسائل العقليّة

(١) راجع فرائد الأُصول: ٤٧١/١ ــ ٤٧٥.

الغير التوقيفيّة (۱)، وحينئذٍ فكيف يَدَّعي تَيَقُّنَ بعض الأمارات للإجماع؟، فتأمّل. وأمّا الثاني ــأعني كون بعض الظنون أقوى من الباقي ــ؛ فلأنّه ليس مرجّـحاً

واما الثاني \_ اعني دون بعض الطنون افوى من الباقي \_؛ فلانه ليس مرجـحا لوجهين:

أحدهما: أنّه أمر غير منضبط؛ لأنّ القوّة والضعف أمران إضافيّان، وليس الكلام هنا في مقام تعارض القويّ مع الضعيف في متعلّق واحد، بل يراد إشبات حجّية القويّ مطلقاً دون الضعيف.

وإن أريد من القويّ المرتبة الأعلى من الظنّ \_وهو الظنّ الاطمئنانيّ \_ورد عليه: أنّه غير كافٍ في دفع المحذور؛ لندرته.

كذا ذكره المحقق الأنصاري(ش)(٢)، وهو منافٍ لما ادّعاه في مقام آخر من كثرة الاطمئنان في الفقه لأسباب ذكرها، وقد تقدّم في الإشكال الأوّل منه على تقرير دليل الانسداد.

# [نَتيجةُ دليلِ الإنسداد عَلَى الْكَشْفِ وَالْحُكُومَة]

[الوجه] الثاني: أنّ المستنتج من دليل الانسداد كما تقدّم حجيّة بعض الأمارات شرعاً، بمعنى كشف العقل بسبب المقدّمات المتقدّمة عن ذلك؛ لا أنّ العقل هو الحاكم بحجيّة الظنّ، وحينئذٍ فلا نسلّم كون قوّة الظنّ معتبرةً في نظر الشارع؛ فإنّا قد وجدنا تعبّد الشارع بالظنّ الأضعف، وطَرْح الأقوى في موارد

(۱) راجع فرائد الأصول: ٤٦١/١ ـ ٤٦٢.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأُصول: ٥٠٧/١.

كثيرة،كموارد الظنون الخاصّة(١).

قيل: يمكن دفع هذا الكلام: أمّا بناءً على حكومة العقل بحجّية الظنّ \_ في ما عرفت في تقرير اعتبار القوّة من أنّ الاحتمال الموافق للاحتياط كلّ ما كان أبعد كان ترك الاحتياط فيه أهون \_، فالمراد بقوّة الظنّ \_حينئذٍ \_قوّة الظنّ القائم على نفي التكليف. وأمّا إثبات التكليف، فيكفي فيه أضعف الظنون، بل الشكّ أيضاً، على ما سبق.

وأمّا بناءً على كشف العقل عن حجّية أمارة شرعاً، فبأنّ المراد \_حينئذٍ \_قوّة الظنّ المتعلّق بالتكليف. وتقرير اعتبار القوّة \_حينئذٍ \_أنّه وجه الجمع بين مقتضى الدليل المذكور وأدلّة حرمة العمل بالظنّ، فيقتصر في مخالفة تلك الأدلّة \_أعني العمل بالظنّ \_على الظنّ الأقوى؛ إذ كلّ ما قَوِيّ الظنّ بالتكليف كان التعبّد به أهون، فيرجع في موارد الظنون الضعيفة إلى البراءة.

وحينئذ فيه: أنّ مقتضى تلك المقدّمات ليس حجّية الظنّ من حيث إنّـه ظـنَ يقتصر على الظنّ الأقوى، بل مقتضاها حجّية أمارة من الأمارات الغير العـلميّة التى يمكن وصول المجتهد إليها شرعاً، سواء كانت ممّا يفيد الظنّ أو لا.

ولا يجب على الشارع أن يجعل الحجّة ما يكون مفيداً للظنّ بالواقع، فضلاً عن أن يكون أقوى، وهو ظاهر، فلا يكون القوّة مُعيّنةً للقضيّة المجملة بناء على تقرير الكشف، ويكون وجه الجمع ما تقدّم سابقاً.

وأمّا الثالث \_أعني كون بعض الظنون مظنون الحجّيّة فيؤخذ به لأحد الوجهين السابقين ـ؛ فَلِفَساد كلا الوجهين وعدم نهوضهما بإثبات الترجيح .

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأصول: ٤٧٥/١ ـ ٤٧٦.

أمّا الوجه الأوّل؛ فلأنّه لاأمارة تفيد الظنّ بحجّية أمارة على الإطلاق كافية في الفقه حتّى تكون أقرب إلى الحجّية؛ لأنّ العمدة في الأمارات من حيث الدليل على الاعتبار هو الخبر الصحيح، ومعلوم عند المنصف أنّ شيئاً ممّا ذكر وه لحجّيتها لا يوجب الظنّ بها على الإطلاق، مع أنّه لا دليل على اعتبار مطلق الظنّ في تعيين هذا الظنّ المجمل.

وأمّا الثاني؛ فلاتّه إنّما يفيد أولويّة التقديم لالزومه، مع أنّ الترجيح بهذا النحو نظير الترجيح بالقوّة والضعف في أنّ المدار فيه على الأقرب إلى الواقع، وحيننذٍ فلوفُرِضَ كون الظنّ المشكوكِ اعْتبارُهُ أقوى بمراتب من الظنّ الذي ظنّ حجّيته فليس بناء العقلاء على ترجيح الثاني.

واعترض على الثاني بأن كون مظنونية الاعتبار مرجّحاً إنّما هو في نفسه مع قطع النظر عن معارضته بشيء آخر، فلا ينافي جواز الترجيح بالقوّة إذاكانت في جانب الظنّ المشكوك الاعتبار.كيف؟ وقد صرّح المعترض بأنّ القوّة -أيضاً - من المرجّحات. وفيه نظر: لأنه لا يبقى - حينئذ حابطة كليّة للظنّ الشابت حجيّته بدليل الانسداد، بل يجب - حينئذ حملاحظة الموارد الخاصّة، والأخذ بما يكون أقرب إلى الواقع، فيرد عليه حينئذ حما ذكرناه في دفع الترجيح بالقوّة والضعف. نعم، يمكن أن يقال: كما أنّ الترجيح بالقوّة والضعف متفرّع على انتفاء القدر المتيقن الذي هو أوّل المرجّحات، فكذا الترجيح بمظنونيّة الاعتبار فرع انتفاء الأقوى، فيكون الترجيح بهذا النحو على فرض أن لا يكون شيء من الظنون أقوى، بل يكون الجميع متساوية في المرتبة.

لكن يرد عليه: أنّ هذا الفرض مستبعد جدّاً، بل مستحيل، مع أنّه يرد عليه أنه

يجب \_حينئذٍ \_أن لا يعمل بكلّ مظنون الحجّيّة، بل بما ظُنَّ حجّيّته بِظُنَّ قد ظُنَّ حجّيّته؛ لأنّه أبعد عن مخالفة الواقع وبدله على ما ذكره.

واعترض على الوجه الأوّل: أمّا على إنكار مظنونيّة الاعتبار، فبأنّه مكابرة؛ إذ لم يقم في شيء من المسائل الفقهيّة من الأدلّة ما قام على حجّيّة خبر الواحد، غاية الأمر دعوى عدم حصول القطع من ذلك لإختمالاتٍ تَقَدَّمَت الاشارةُ إليها.

وأمّا الظنّ، فلا يقبل الإنكار، وكفاك في ذلك ما ادّعاه كاشف الغطاء من الإجماع على حجّية الخبر الصحيح في مصطلح القدماء، أعني «المعتمد الصدور لأمورٍ داخلةٍ أوخارجةٍ »(١)، فلو لم يكن هذه الدعوى موجبة للقطع بصدورها من مثل هذا المتبحّر النحرير فلا أقلّ من حصول الظنّ، ومنعه مكابرة جداً.

ولا ريب في كفاية مثل هذا الخبر في الخروج عن المحذورين؛ لكثرته جدّاً، وأمّا على إنكار اعتبار الظنّ في تعيين الظنّ المجمل؛ فبأنّه ليس المراد حجيّة مطلق الظنّ في تعيين القضيّة المهملة، بل الغرض ترجيح بعضها على بعض بالظنّ، ولا يجب كون المرجّع قطعيّ الاعتبار.

بيان ذلك: أنّ قضيّة دليل الانسداد حجّية الظنّ على سبيل الإهمال، فيدور الأمر بين القول بحجّية الجميع والبعض، ثمّ الأمر في البعض يدور بين المطنون وغيره، وقضيّة العقل في الدّوران بين الكلّ والبعض هو الاقتصار على البعض أخذاً بالمتيّق، ولو لم يتعيّن البعض في المقام ودارت الحجّيّة بينه وبين سائر الأبعاض من غير تفاوت في نظر العقل لُزِمَ الحكمُ بحجّيّة الكُلِّ؛ لبطلان الترجيح من غير مرجّع.

<sup>(</sup>١) راجع كشف الغطاء: ٣٨/١.

وأمّا لوكانت حجّية البعض ممّا فيه الكفاية مظنونةً بخصوصه بخلاف الباقي، فكان ذلك أقرب إلى الحجّية من غيره، فيتعيّنُ عند العقل الأُخْذُ به دون غيره، فالرّجحانُ قطعيٌّ وإن كان المرجّح ظنّيّاً (١).

واعترض عليه الفاضل الأنصاري (﴿ ) بأنّ هذا إنّما يتمّ بناءً على كون حجّية الظنّ من منشآت العقل بعد الانسداد وحكمِه بجواز الاكتفاء بالظنّ في باب الإطاعة، فيكون المناط في حجّية الظنّ على ما كان أقرب إلى الواقع، والظنّ المظنون الاعتبار أقرب إلى الواقع، والظنّة؛ إنسا يكون الظنُّ المشكوكُ الاعتبار أقوى بمراتِب من المظنون الاعتبار، وهو أقرب إلى الواقع في نظر العقل، فيتعين الأخذ به، فيجب حينئذ ملاحظة أقرب إلى الواقع في نظر العقل، فيتعين الأخذ به، فيجب حينئذ ملاحظة الانسداد. وأمّا بناءً على كشف العقل عن حجيّة الظنّ شرعاً، فلا يتمّ الترجيح بذلك إلّا بعد ثبوت حجيّة الظنّ المذكور؛ إذ لادليل على أنّ الظنّ الذي جعله السارع حجّة هو خصوص مظنون الاعتبار، بل يحتمل كون الحجّة هو الْقِسْمُ المشكوكُ الاعتبار، أو الموهومُ الاعتبار، ال

أقول: ويؤيّد ذلك حكمهم بأنّ المفرد المحلّى يحمل على العموم إذا ورد في مقام الامتنان نظراً إلى الحكمة ، نحو: ﴿ أَخَلَّ اللهُ الْبَيْعَ ﴾ (٣)؛ إذ لوكان المرادُ البعضَ فإمّا البعضَ المعيّن، فهو مُبيَّق، فلا يناسب الامتنان، أو البعضَ المُثِهَمَ فكذلك؛ إذ

(۱) راجع هدایة المستر شدین: ۳۲٤/۳ ـ ۳٦٥.

<sup>(</sup>٢) راجع فرائد الأُصول: ٤٨١ ـ ٤٧٦/١.

<sup>(</sup>٣) البقرة (٢): ٢٧٥.

لافائدة في حلَّيّة بعضٍ مُبْهَمٍ من البيع، بل لامعنى له فيجب الحكم بارادة العموم.

وهذا شاهد على عدم اعتبار الظنّ في ترجيح القضيّة المهملة، وإلّا أمكن أن يقال: إنّ المرادَ البعضُ المعيّنُ على نحو الإهمال، ويتعيّن بالظنّ، فكلُّ بيعٍ ظُئَّ بحلّيّته كان هو المراد، ولم يقل به أحد.

ويؤيّده \_أيضاً \_ما اشتهر بين الحكماء من: «أنَّ الممكنَ مَا لَمْ يَحِبْ لِـلْعَلَةِ لَمْيُوجَدْ »(١٠)، فلا يكفي الأولويّة الذاتيّة كما ادّعاها طائفة من الدهريّة.

وذلك لأنّ الأولويّة المذكورة إن كانت بحيث يمتنع معها العدم فقد خرج الممكن إلى الوجود، فكان واجب الوجود بالذات، هذا خُلفٌ، وإن كانت بحيث يجوز معها العدم فلا تكفي في ترجيح الوجود؛ إذ المفروض أنّ العدم يجوز تحقّقه مع وجود هذه الأولويّة، فما السبب في رجحان جانب الوجود مع إمكان العدم؟.

فكذا نقول في المقام: إنّ الظنّ بالاعتبار لا يكفي في الترجيح ما لم يشبت حجّيته، لأنّه إمّا لا يحتمل معه عدم الاعتبار أو يحتمل، فعلى الأوّل يكون قطعاً لاظنّاً، وعلى الثاني لا يكفي في الترجيح؛ لاحتمال كونه غير معتبر مع تعلّق الظنّ باعتباره.

هذا؛ مع أنّ أصالة عدم اعتبار الظنّ لافرق في مجراه بين كون الظنّ دليلاً أو مُرجِّحاً.

فإن قلت: كما يقولون: «يجب علينا في كلّ واقعةٍ البناءُ على حُكمٍ ، ولعدم كونه معلوماً لنا يجب في تعيينه العملُ بالظنّ»، فكذا نقول: بعد ما وجب علينا العمل

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الألفين: ١٩٩.

بالظنّ ولم نَعلمْ تعيينَه وَجَبَ علينا في تعيين هذا الظنّ العملُ بالظنّ (١٠).

قلت: نعم، لو لم نعلم تعيينه ولم يمكن الاحتياط فيه لَمَمِلْنا فيه بالظنّ؛ لكنّا قد عَلِمْنا تعيينة بمقتضى عدم وجود المرجّح بين أبعاض الظنون، وقد عرفت أنّ الظنّ بالاعتبار لا يكفي في الترجيح، فتَعيَّن عندنا أنّ الظنّ المعتبر بعد الانسداد هو جميع الأمارات المحتملة للحجّيّة، وحينئذٍ فلا يبقى مورد للترجيح حتّى يُرجَّح بالظنّ.

## [المُرَجِّحُ بِمَنْزِلَةِ الدَليل، يَجِبُ كونُهُ ثابِتَ الحجّيّة]

وبالجملة، إمّا يكون مطلقُ الظنّ حجّة أو لا، فعلى الأوّل لامورد للترجيح، وعلى الثاني لا يجوز الترجيح بمطلق الظنّ؛ لما عرفت أنّ المرجّح بمنزلة الدليل يجب كونُهُ ثابتَ الحجّيّة،

سلّمنا عدم التمكّن من العلم لكن يمكن الاحتياط بالعمل بكلّ ظنّ في غير مقام التعارض، وأمّا فيه، فنعمل بالظنّ في الترجيح.

لايقال: إنْ تَبَتَ حجّيّةُ مطلق الظنّ تَعَيّنَ ترجيحُ مظنون الاعتبار به.

لانًا نقول: بعد ثبوت حجّية مطلق الظنّ في الفروع لا يتعقّل ترجيعٌ حتّى يتعيّن الترجيح بمطلق الظنّ.

فإن قيل: لو ثبت حجّيّة الظنّ لثبت حجّيّة الآيات الناهية عنه، و«مَا يَلْزُمُ مِنْ تُبُوتِهِ نَفْيُهُ فهو مُحال».

<sup>(</sup>١) والمستشكل هو الفاضل النراقيّ (هُكُا)، راجع عوائد الأيّام: ٣٩٧؛ وفرائد الأُصول: ٨٨٢٨ ـ ٨٨٢

تَنبيهاتُ نَليل الإنسداد...........تنبيهاتُ نَليل الإنسداد......

قلنا: أمّا أوّلاً، فإنّ المستنتج من المقدّمات المتقدّمة هو حجّيّة الظنّ في الفروع. والظنّ الحاصل من تلك الآيات ظنّ بعدم حجّيّة الظنّ، وهي من المسائل الأُصوليّة. فلا تنهض تلك المقدّمات بإثبات حجّيّتها، كذا قيل، وفيه نظر سيأتي تحقيقه.

وأمّا ثانياً، فإنّ تلك الآيات بناءً على عدم حجّيتها بالخصوص \_خارجة عن تحت دليل الانسداد قطعاً؛ لأنّها تنفي حجّية نفسها أيضاً، فهي لا تصلح لإخراج سائر الظنون.

وأمّا ثالثاً، فإنّ دليل الانسداد إذاكان مفاده حجّية مطلق الظنّ لم يتعقّل شموله لما يُضادّ مدلوله، أعني الآيات والأخبار الناهية عنه، بل يقع بينهما المعارضة إذا ثبت حجّية تلك الأدلّة بالخصوص، والرجحان مع دليل الانسداد؛ لقطعيّة مقدّماته بحيث لا يقبل التأويل بخلاف تلك الأدلّة.

بل نقول: إنّ مفاده أخصّ من مفاد تلك الأدلّة، فيخصّص تملك الأدلّة بمغير أحكام الفروع أو بغير زمان الانسداد، أو بما يكون مستنداً إلى الأمور التي علم عدم اعتبارها شرعاً، كالقياس والرأى وأمثالهما.

مضافاً إلى كونها مخصّصة بالمجمل، لقوله تعالى: ﴿ اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظُّنُّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ ﴾ (١)؛ لدلالته على عدم ثبوت الإثم في جملة من الظنون، وهي غير مُبُيَّة، وحيننذٍ فلا تصلح لمعارضة هذا الدليل، فتأمّل.

ويظهر من ذلك الكلام في كلّ ظنَّ قام على عدم اعتبار ظنَّ آخر؛ فإنّه لااعتبار به(٢) بعد ما عرفت، وقد ذكرنا: أنّ الظنّ ما لم يثبت حجّيته لا يصلح للتّرجيح؛ فإنّه

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات (٤٩): ١٢.

<sup>(</sup>٢) «فإنه لا يُعبَأُ به» كذا في نسخة ب.

لافرق فيه بين الظنّ بحجّية أمارة تفصيلاً وبين الظنّ بحجّية أمارة من بين أماراتٍ متعددة إجمالاً، كأنْ يُظنّ بعدم حجّية الشهرة؛ فإنّه ظنّ بأنّ الأمارة التي هي حُجّة شرعاً إنّما هي بين سائر الأمارات.

## [كلامُ الْفاضِلِ الأنصاريّ في تَعْيينِ الْقضيّةِ الْمُهْمَلَة بِالظّن]

هذا؛ قال الفاضل الأنصاري( الله الله عنه على القضيّة المهملة بالظنّ في واضع:

أحدها: أن يكون الظنّ القائم على حجّية بعض الظنون من المتيقن الاعتبار بعد الانسداد إمّا مطلقاً، أو بالإضافة إلى ما قام على اعتباره، لكن هذا موقوف على ثبوت حجّية الظنّ في المسائل الأصوليّة أيضاً. وأمّا إن قلنا باختصاص الحجّية بالفروع، فلا؛ لأنّ الظنّ بحجّية الأمارة الفلانيّة ظنِّ بالمسألة الأصوليّة.

[الموضع] الثاني: أن يكون الظنّ القائم على حجّيّة الظنّ متّحداً لا تعدّد فيه؛ لأنّه إذا انسدّ باب العلم في تعيين المتّبع ولم يجز الرجوع إلى الأُصول تَعَيّن بحكم العقل الرجوع إلى أيّ ظنّ وجد في تلك المسألة.

[الموضع] الثالث: أن يتعدد الظنون في مسألة تعيين المُتبع بعد الانسداد، بأن يقوم كلّ منها على اعتبار طائفة من الأمارات كافية في الفقه، ولم يكن شيء من تلك الظنون مظنون الاعتبار، فإذا وجب بحكم مقدّمات الانسداد في مسألة تعيين المتبع الرجوع فيها إلى الظن في الجملة والمفروض تساوي تلك الظنون وجب الأخذ بالكلّ.

وحينئذٍ فعلى تقدير الكشف ينبغي أن يقال: إنّ اللازم أوّلاً هو الاقتصار على

المتيقن من الظنون، وهل يلحق به كلّ ما قام المتيقّن على اعتباره؟ وجهان، أقواهما: العدم؛ إذ بناءً على هذا لانسلّم كشف العقل بواسطة مقدّمات الانسداد إلّا عن اعتبار الظنّ في الجملة في الفروع دون الأُصول.

ثمّ لو فرضنا عدم القدر المتيقن بين الأمارات أو عدم كفايته فإن لم يكن على شيء منها أمارة فاللازم الأخذ بها، وإن كانت أمارة ما المارة فإن كانت أمارة واحدة كان اللازم الأخذ بها، وإن كانت أمارات متعدّدة قامت كلّ منها على حجيّة طائفة من الأمارات فإن كان الجميع ممّا يحتاج إليه في الفقه عُمِل بالجميع، ولا فق حينئذٍ بين تساويها واختلافها من حيث الظنّ بالاعتبار، وإن كان كلّ واحد من تلك الأمارات كافيةً في الفقه، فإن تساوت تلك الأمارات القائمة وجب الأخذ بالكلّ، وإن تفاوتت قام متيقن الاعتبار أو مظنون الاعتبار على اعتبارها فهي الحجّة دون غيرها، كما إذا قام الإجماع المنقول بناءً على كونه منظنون الاعتبار على حجّية أمارة غير مظنون الاعتبار، وقامت تلك الأمارة؛ فبإنها تتعين بذلك،

هذاكله على تقدير الكشف.

وأمّا على تقدير الحكومة فسيأتي الكلام فيه، انتهى ملخّصاً(١).

## [ردُّ المُصننِّف على كلام الفاضل الأنصاريِّ]

أقول: قد عرفت أنّ التعميم بعدم المرجّح وبالاحتياط مقدّم على الترجيح بالظنّ، وقد اعترف المحقّق المذكور أنّ الترجيح بالظنّ فرع حجّيّته، وبعد حجّيته

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٤٨٨/١ ــ ٤٩٢.

لا يبقئ موردٌ للترجيح، وحينئذٍ فما معنى ترجيح الأمارة التي قام مظنون الاعتبار علم اعتبار ها؟.

ثم إنّه صرّح بعدم حجّية متيقن الاعتبار في المسألة الأُصوليّة، أعني حجيّة الأمارة الفلائيّة، وحينتنذٍ فكيف يكون قيامُ أمارةٍ متيقنة الاعتبار على حجّية طائفة من الأمارات كافية في الفقه، مُعيّناً لها بالنسبة إلى سائر الأمارات بناءً على تقدير الكشف؟.

ويمكن دفعه بأنّ المراد بالمتيقن في الثاني هو المتيقّن بالنسبة إلى تعيين المتّبع ؟ فإنّه إذا وجب تعيين المتّبع ولم يكن العلم وجب الرجوع إلى الظنّ، فيقتصر فيه على المتيقّن ولا يتعدّى إلى ما قام المتيقّن على اعتباره في تعيين المتّبع.

والحاصل: أنّه عند انتفاء القدر المتيقّن في الفقه يجري دليـل الانســداد فـي الأُصول، ويقتصر على المتيقّن.

ويرد عليه: أنّ وجوب التعيين إنّما هو فرع عدم التمكّن من الاحتياط، وهو ممكن في الأُصول عند عدم تعارض الأدلّة.

نعم، يصحّ ما ذكره في مقام التعارض، كما سيأتي تفصيل القول فيه.

ثمّ إنّ هذا لا يرفع التناقض اللازم في حكمه بتقديم مظنون الاعتبار هــنا مـع منعه عنه سابقاً، كما لايخفي.

#### التعميمُ بعدم الكفاية

الأمر الثالث: قد ذكروا لتعميم النتيجة وجهين آخرين:

أحدهما: أنَّ مقتضى القاعدة بعد إهمال النتيجة هـ و الاقتصار عـلى الظنَّ

المظنون الاعتبار، ثمّ على المشكوك، ثمّ يُتَسَرّى إلى الموهوم، لكن الظنون الاعتبار، ثمّ على المشكوك، ثمّ يُتَسَرّى إلى الموهوم، لكن الظنون المظنونة الاعتبار غير كافية إمّا بنفسها، بناءً على انحصارها في الأخبار الصحيحة بتزكية عَدْلَيْن، وإمّا لأجل العلم الإجماليّ بمخالفة كثير من ظواهرها للمعاني المقصودة منها، ووجود ما يبيّن ذلك في الظنون المشكوكة الاعتبار، فتكون تلك الظواهر نظير ظواهر الكتاب في عدم الوفاء بمعظم الأحكام، فلابد من التسرّي إلى الظنون المشكوكة الاعتبار التي تدلّ على إرادة خلاف الظاهر في ظواهر مظنون الاعتبار، مُخصصًا أو مقيداً أو قرينةً على المجاز.

وإذا وجب العمل بهذه الطائفة من مشكوك الاعتبار وجب العمل بالباقي؛ للأولويّة القطعيّة لأنّه إذا وجب العمل بمشكوكِ الاعتبارِ المعارضِ لظاهر مظنون الاعتبار فالعملُ بما ليس له معارضٌ أولى؛ لأنّ الدليلَ يَصَعُفُ بالمُعارِض، فإذا جاز العمل بالضعيف جاز العمل بالقويّ بالأولويّة، بل نقول بالإجماع المركّب؛ إذ كلُّ مَن عَمِلُ بالخبر الْحَسَن المُعارض للصحيح عَمِلَ به مع الخُلُوّ عن المعارض.

ثمّ نقول: إنّ التسرّي إلى مشكوكة الاعتبار أيضاً غيرُ كافٍ إمّا بنفسها أو للعلم الإجماليّ بعدم إرادة الظاهر في جملة منها، ووجودِ ما يُسبيّن ذلك في سوهوم الاعتبار، فيُعمل به، ويُعمل بالباقي ممّا ليس معارضاً لمشكوك الاعتبار بالأولويّة أو للإجماع المركّب.

واعترض عليه الفاضل الأنصاريّ (طاب ثراه) \_بعد القدح في اعترافه (۱) بأنّ مقتضى القاعدة هو الاقتصار على مظنون الاعتبار \_بأنّه لادليل على الترجيح

 <sup>(</sup>١) أي اعتراف غير واحد كصاحب الفصول وصاحب هـدايـة المسـترشدين، فـراجـع فـرائــد
 الأصول: ١٩٣/١ع. ٤٩٤، الفصول الغروية: ٢٧٥؛ هداية المسـترشدين: ٣٩٠/٣.

بالظنّ -كما تقدّم - أوّلاً بأنّه مبنيّ على انحصار مظنون الاعتبار في الخبر الصحيح بتزكية عدلين، وليس كذلك، بل يحصل الظنّ القويّ من جملة من الأمارات -كالشهرة والأخبار، وسيرة العلماء -بحجيّة الخبر الصحيح بتزكية عدلٍ واحدٍ، والخبر الموثق، والضعيف المنجبر بِالشُهْرَةِ من حيث الرواية، وهي كافيةٌ في الفقه قطعاً.

وثانياً : أنّ العمل بالظنّ المشكوك الاعتبار المُعارِض لمظنون الاعتبار \_لأجل العلم الإجماليّ بمطابقة بعضها للواقع الكشفها عن المرادات في مظنون الاعتبار \_ لايقتضى حجّيّة الخالية عن العلّة المذكورة.

وبالجملة، علَّة الحكم غير موجودة في غير صورة المعارضة، فضلاً عـن أن يكون أولى.

ودعوى الإجماع ممنوعةً؛ لأنّ الحكم بالحجّيّة في صورة المعارضة لعلّة غير مُطَّرِدَة في غيرها حكمٌ عقليٌّ نعلم بعدم تعرّض الإمام (عِلَيُّ) له قولاً ولا فعلاً.

وما يُرى من عدم فرقهم بين الخبر الحسن المُعارِض للخبر الصحيح وغير المعارض إنّما هو لثبوت الدليل عليها مطلقاً، أو عدمه كذلك عندهم؛ لأنّهم مسن أهل الظنون الخاصّة. انتهى مع تحريرٍ منّي (١٠).

## [إشكالُ المصنتَف على كلام الفاضل الأنصاريّ]

أقول: أمّا القدح المذكور، فيمكن دفعه بأنّ غرض المستدلّ إنّما هو الفرض

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٤٩٥/١ ــ ٤٩٧.

والتقدير ، فلا يضرّه منع كون القاعدة ذلك.

وذلك لأنّه إذا ثبت إهمال النتيجة وحجّيّة الظنّ في الجملة فإمّا يقال بحجّيّة جميع الأقسام، وهو المطلوب، أو يقال بحجّيّة البعض فيفرضه مظنون الاعتبار؛ لأنّه أولى بفرض الحجّيّة، فيثبت عدم الاكتفاء به ليثبت التعميم.

وأمّا الاعتراض الأوّل، فهو وإن كان موجّهاً على ما مرّ، لكنّه لاينفع ما لم يتمّ الاعتراض الثاني، وفيه كلام سيظهر إن شاء الله.

ولا يخفى عليك أنّ ما ادَّعاهُ هنا من كفاية مظنون الاعتبار وكثرته ينافي ما قرره في الاعتراض على المرجّح التالث من: أنّ أكثر ما أقيم على حجّية الأدلّة \_من الأمارات الظنيّة المبحوث عنها \_الخبر الصحيح، ومعلومٌ عند المنصف أنّ شيئاً ممّا ذكر وه لحجّيّتها لا يوجب الظنّ بها على الإطلاق (١١). انتهى.

فإنّ غرضه من ذلك الكلام أنّ الترجيح بالظنّ غير نافع بعد عدم الاكتفاء بمظنون الاعتبار فكيف يَدّعي هنا كثرته والاكتفاء به؟، ولعلّه عدولٌ عمّا ذكره هناك، وهو في محلّه.

وأمًا الاعتراض الثاني، فهو وإن كان وارداً بناءً على ما ذكره من التقرير ، لكن يمكن تقرير الكلام بوجه لا ير د عليه ذلك .

بأن يقال: إنّ العلم الإجماليّ بمطابقة جملة من الظنون المشكوكة الاعتبار للواقع لا ينحصر أطرافه في خصوص ما يكون منها مُعارضاً لمظنون الاعتبار، وإن كان ثابتاً في خصوصها أيضاً، فكما أنّ العلم الإجماليّ الثابت في خصوص المعارض منها يوجب العمل بها فكذا العلم الإجماليّ الثابت في المجموع يوجب

(١) فرائد الأُصول: ٤٧٧/١.

العمل بغير المعارض -أيضاً -بالأولوية القطعية : حيث إن العلّة هي العلم الإجمالي بمطابقة الواقع ، وهي ثابتة هنا مع الأولوية ؛ إذ لامعارض يوجب منع تأثير العلّة وليس العلّة هي المعارضة مع مظنون الاعتبار ، بمل ليس في عبارة «الفاضل الشريف» ما يقتضي ذلك، فراجع (١) ليظهر لك صحّة ما قلنا ، فإنّه جعل العلّة هي العلم الإجمالي بمطابقة جملة من الظنون المشكوكة الاعتبار المُعارِضة لمنظنونه للواقع ، ثمّ حَكمَ بحجيّة الخالية عن المعارض للأولويّة ، فالمراد وجود العلم الإجماليّ في غير المعارض -أيضاً - وإن كان ضميمة المعارض.

وحينئذ فمنع وجود العلّة في الفروع (٢) أو منع الأولويّة ممّا لاوجه له، وإنّه ما فرض العلم الإجماليّ في خصوص المعارض أوّلاً: لأنّ إثبات حجّيّة غير المعارض أقلّ مؤنةً من حجّيّة المعارض، بل لاينبغي المناقشة فيها بعد ثبوت حجّية المعارض بالوجه المذكور.

فإن قلت: لانُسلّم ثبوت العلم الإجماليّ في غير صورة المعارضة.

قلت: نثبته بطرح بعض من الطائفة المعارضة وضمّ الباقي إلى الطائفة الغير المعارضة، ولا ريب في حصول العلم الإجماليّ حينئذٍ، وقد ذكر المعترض أنّ هذا هو المناط في كون الشيء داخلاً في أطراف العلم الإجماليّ، وقد ذكر نظير ذلك في ردّ بعض أدلّة حجيّة الخبر، فراجعه (٣).

ثمّ نقول: لامعنى لكون المعارضة لمظنون الاعتبار علَّة لحجَّيّة مشكوك

<sup>(</sup>١) «النتائج» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>۲) «في الفرع» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٣) راجع فرائد الأُصول: ٣٥٧/١ \_ ٣٥٩.

الاعتبار. وذلك لأنَّ علَّة السراية إلى مشكوك الاعتبار هي عدم الاكتفاء بمظنون الاعتبار للعلم الإجماليّ بعدم إرادة الظاهر في كثير منها.

والاقتصار على ما يُعلم المراد منها غيرُ كافٍ؛ فإنّا نعلم بعد الاقتصار عليه ببقاء التكليف المنجّز، كما في صورة الاقتصار على المعلومات، وما يمكن الرجوع إليه في إثبات التكليف حينئذ حطائفتان من الظنّ المشكوك الاعتبار وموهومِه، فإمّا يقال بعموم الحجّيّة فهو المطلوب، أو يُقتصر على المشكوك الاعتبار فيثبت حجّيّة مشكوك الاعتبار، سواء كان معارضاً لمظنون الاعتبار أو لا، كما أنّه بعد عدم الاكتفاء بالأحكام المعلومة حمن الكتاب والسنّة المتواترة للعلم الإجماليّ بعدم إرادة الظاهر في جملة منها \_ يجب التسرّي إلى الظنون المظنونة الاعتبار مطلقاً، سواء كانت معارضة للكتاب والسنّة المتواترة أو لا، فالعمل بالظنّ المشكوك الاعتبار في صورة المعارضة وعدمها على حدّ سواء، ولا مدخليّة للمعارضة في ذلك؛ لأنّ مظنون الاعتبار لوجود ذلك العلم الإجماليّ قد خرج عن الحجيّة في فيون وجودها كعدمها.

نعم، بعد العثور على جملة من المعارضات في باقي الظنون تخرُجُ تلك الطائفة المظنونة الاعتبار عن الإجمال، كما أنّه بعد العثور على جملة من المخصّصات في الأمارات الظنيّة تخرُجُ عمومات الكتاب عن الإجمال؛ لاختصاص مورد العلم الإجماليّ بذلك، وكذا الكلام في الظنون المشكوكة الاعتبار بالنسبة إلى الموهومة حرفاً بحرف.

وبما ذكرنا اندفع ما يقال: من أنّ العمل بمشكوك الاعتبار عند كونه معارضاً لمظنون الاعتبار إنّما هو لتوافق كلا الظنّين على نفي الأصل، فلا يجوز الرجـوع إليه. وأمّا عند عدم المعارضة فلا يصلح مشكوك الاعتبار لرفع الأصل.

بيان الدفع: ما عرفت من أنّ وجود مظنون الاعتبار في صورة المعارضة بمنزلة عدمه؛ للعلم الإجماليّ المانع عن العمل به، فيكون ارتكاب مخالفة الأصل فيه مستنداً إلى خصوص مشكوك الاعتبار، فافهم.

وأمّا دعوى الإجماع المركّب، فلا ضير فيه؛ لأنّه إذا ثبت أَخَدُ شَطْري المسألة بدليلٍ تَبَتَ الشَطرُ الآخر بالإجماع المركّب، ولا فرق في ذلك الدليل بين كونه عقليّاً أو نقليّاً، ومنهُ اطراد الملّة قد عرفت ما فيه.

[الوجه] الثاني: أنّه بعد ما ثبت من دليل الانسداد وجوب العمل بالظنّ في الجملة وكان مشتبهاً بين ظنون كثيرة فمقتضى الاحتياط العمل بالجميع؛ لقاعدة الاشتغال.

لا يقال: إنّ ما عدا واجب العمل من الظنون محرّمُ العمل، فيدور الأمر بين الواجب والحرام، ولا يمكن الاحتياط.

لاَنَا نقول: أوّلاً: أنّ حرمة غير واجب العمل من الظنون حرمةً بِدْعيّةٌ تشريعيّةٌ، ولا ينافي ذلك وجوب العمل به من باب الاحتياط، كما في إتسان الصلاة إلى الجهات عند اشتباه القبلة؛ فإنّ فعل الصلاة إلى غير القبلة حرامٌ تشريعيُّ، ومع ذلك وَجَب مقدّمةٌ للامتثال بالصلاة المطلوبة، وكذا في جميع موارد الاحتياط.

وثانياً: أنّ وجود الفرد المحرَّمِ العملِ في جملة هذه الأمارات التي هي محلّ الكلام غير معلوم؛ لاحتمال كون الجميع واجب العمل، ووجود الفرد الواجبِ العملِ معلومٌ بدليل الانسداد، ففي كلِّ من الظنون يحتمل الوجوب والحرمة، لكن احتمال الوجوب مقارن للعلم الإجماليّ بوجود الواجب بخلاف احتمال الحرام، وفي مثل ذلك يحكم العقل بوجوب إتيان الجميع؛ لأنّ الموافقة القطعيّة مع المخالفة الاحتماليّة مقالم في نظرِ العقل على المخالفة القطعيّة مع الموافقة الاحتماليّة، بل القطعيّة الثانية في صورة ترك جميع الظنون.

وثالثاً: إذا اشتبه الواجب العمل من الظنون بالمحرّم منها فإمّا يقال بحرمة العمل بالجميع وخروجها عن الحجّيّة، أو يقال بحجّية الجميع ووجوب العمل بها، أو يقال بالتخيير في كلّ ظنَّ بين العمل به وتركه، أو يقال بالتخيير بين الظنون فيُعمل بالبعض ويُترك البعض، تخييراً بُدُوياً أو استمرارياً.

أمّا الأوّل، فهو ينافي بقاء التكاليف المنجّزة المتوقّقة على تمكّن المكلّف من استعلامها بالطرق المقرّرة، كما قرّرناه في مقدّمات دليل الانسداد بضميمة سائر المقدّمات، بل الكلام هنا إنّما هو بعد فرض ثبوت حجّيّة الظنّ على وجه الإهمال؛ للاحتياج إليه في العمل، فإذا حَرْمَ العمل بجميع الظنون احتياطاً فلا ينفع حجّيته في رفع الاحتياج.

وأمّا الثاني،فهوالمطلوب.

وأمّا النالث، فمع أنّه خلاف الإجماع، ولا ينافي المقصود من العمل بالظنّ لامعنى له إلّا جواز ترك العمل بالظنّ رأساً، وهو خلاف القضيّة المهملة الحاكمة بوجوب العمل بالظنّ في الجملة.

وأمّا الرابع، فباطلٌ إجماعاً، مع أنّه يأتي الكلام ـحينئذٍ ـ في تعيين مقدار ما يجعله واجباً وما يجعله مُحرَّماً.

ثمّ إنّ التخيير البدويّ لادليل عليه، والاستمراريّ أوضح فساداً من أن يُبيّن. فيثبت حجّية الجميع بمعنى وجوب العمل بها طُرّاً، مقدَّمةً للعمل بالحجّة الثابتة فيها

بدليل الانسداد، وهو المطلوب.

وأورد عليه الفاضل الأنصاري (ش): بأنّه إنّما يتمّ في الظنون المُثنّية للتكليف الموافقة للاحتياط. وأمّا الظنون النافية له، فلا؛ لأنّ قاعدة الاستغال فيها معارضة بقاعدة الاستغال في الفروع، كما إذا اقتضى الاحتياط وجوب السورة وكان ظنَّ مشكوك الاعتبار على عدم وجوبها؛ فإنّه يجب مراعاة قاعدة الاحتياط في السألة الفروع وقراءة السورة؛ لاحتمال الوجوب، ولا ينافيه الاحتياط في المسألة الأصوليّة؛ لأنّ الحكم الأصوليّ المعلوم بالإجمال وهو وجوب العمل بالظنّ القائم على عدم الوجوب معناه وجوب العمل على وجه ينطبق مع عدم الوجوب، ويكفي فيه أن يَقَع الفعل لاعلى وجه الوجوب، ولا ينافي ذلك وجوب الإبيان لاحتمال الوجوب الوجوب الوجوب.

وبعبارة أخرى: معنى وجوب العمل بالظنّ المتعلّق بعدم وجوب السورة جوازُ تركِ أمر مُقتّيد، وهو الفعل بقصد الوجوب.

ومعنى وجوب الاحتياط فيها عدمٌ جواز ترك أمر آخر، وهو الفعل بقصد احتمال الوجوب، ولا تنافي بينهما لاختلاف التركين، فيمكن جواز أحدهما، بل وجوبه مع حرمة الآخر(۱).

أقول: لا يخفى أنّ وجوب العمل بالظنّ بعدم وجوب السورة ليس معناه جواز ترك قصد الوجوب فيها؛ لأنّ قصد الوجوب في ما إذا ظُنَّ عَدَمُه أمرٌ مُحالٌ وإن لم يثبت حجّيّة ذلك الظنّ، بل لامعنى لحجّيّة الظنّ به إلّا عدم تنجّز الوجوب لوكان ثابتاً في الواقع، وعدمُ وجوب الاحتياط الذي هو من لوازم تنجّز الواقع ولا ريب

(١) راجع فرائد الأُصول: ٤٩٧/١ ـ ٤٩٨.

أنّ الحكم بحجّيّة الظنّ بهذا المعنى يُنافي الحكم بوجوب الإحتياط، لأنّ وجوب الإحتياط فَرعُ تنجّز الواقع، وهو لا يجتمع مع حجّيّة الظنّ بخلافه، كما ذكرنا، كما إذا قام الظنّ المعتبر بالخصوص على عدم وجوب السورة؛ فإنّ حجّيّته لا يجتمع مع الحكم بوجوب الاحتياط فيها، وأيُّ فرقٍ بين الظنّ الذي ثبت حجّيّته تفصيلاً وبين الظنّ الذي ثبت حجّيّته تفصيلاً وبين الظنّ الذي ثبت حجّيّته مقدّمة للعمل بالظنّ الواجب العمل؟؛ إذ المفروض حينتذٍ ووجوب العمل بذلك الظنّ الغير المعيّن منجّزاً، ولا يمكن ذلك إلّا بالعمل بكلّ ما يحتمل كونه ذلك الظنّ ، فيكون الجميع حجّة.

وقد أثبتنا أنّ حجّية الظنّ على خلاف الاحتياط الفرعيّ لا يجتمع مع وجوب ذلك الاحتياط، فلو اختار المُورِدُ وجوبَ الاحتياط في الفروع لَزِمَه منع وجوب العمل بذلك الظنّ التابت الحجّيّة الغير المعيّن؛ نظراً إلى تقديم الاحتياط في الفروع على حجّيّة الظنّ، وهو خارج عن محلّ الكلام؛ إذ النظر هنا إنّما هو في المُعَمَّمات بعد الفراغ عن حجّية الظنّ في الجملة، وعدم وجوب الاحتياط كلّيةً.

وحاصل ما ذكره المُورِدُ يرجع إلى الاحتياط الكلّيّ في الفروع، وقد مَرَّ ويأتي إبطال أصالة الاحتياط وما يتفرّع عليها بما لامزيد عليه.

#### توضيخ وتنقيخ

## [هِلْ نَصَبَ الشَّارِعُ طريقاً لِمَعْرِفةِ الأَحكام في زَمَنِ الغيبة؟ ومَا هُـوَ حكـمُ العقل؟]

قد أشرنا سابقاً إلى أنّ الظنّ في نفسه لا يمكن أن يكون طريقاً إلى الأحكام الشرعيّة ما لم يصل من الشارع إذنّ في العمل به؛ لكونه تشريعاً يحكم العقل والنقل بتحريمه، فلابدّ للحكم بكونه طريقاً من وصول الإذن من الشارع في العمل به، وبعده لاحرمة في العمل به؛ لانتفاء موضوع الحرمة، وهو التشريع.

وحينئذ فنقول: إنّ مقتضى الإجماع على بقاء التكاليف المنجّزة في هذا الزمان والإجماع على عدم تنجّزها إلاّ بطريقٍ مقرّرٍ هو وجود الطريق المقرّر في هذا الزمان إلى تعيين الأحكام المعلومة إجمالاً، فحينئذ يحتمل أن يكون الشارع لم ينفص طريقاً مخصوصاً، بل رَضِيَ هو بمطلق الظنّ بالإمتثال عند عدم التمكّن من العلم، وهوالذي عليه بناء العرف في التكاليف الصادرة من الموالي إلى العبيد، كما ادّعاه بعض الأفاضل (١).

ويحتمل أنّه رَضِيَ بالعمل بأمارةٍ معيَّنة وإن لم يحصل منها الظنّ، ويحتمل أنّه رَضِيَ بكلا الأمرين.

ثمّ إنّ العقل بعد تساوي هذه الاحتمالات في نظره لا يتمكّن من تعيين أحدها على المكلّف، لكنّه يحكم بأنّه متى دار الأمر بين الإمتثال الظنّيّ والامتثال الاحتماليّ فمع التمكّن من الأوّل يَقبحُ من المكلّف الاكتفاء بالثاني، فلا يجوز له العمل بالأمارة بمحض احتمال كونها بدلاً عن الواقع إذا تمكّن من الامتثال الظنّيّ في موردها.

كما لا يجوز الاكتفاء بالظنّ عند التمكّن من العلم بمحض احتمال كون ذلك الظنّ بدلاً عن العلم، وذلك مبنيَّ على ما تُقُرر في محلّه من أنّ الغرض من نَصبِ الطرق الشرعيّة ليس إلّا الوصول إلى الواقع، وليس في نَـفْس الطُـرُق مصلحةً مستقلّة في قبال الواقع.

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٤٦٨/١.

فحينئذ يقال: إنّا وإن علمنا بوجود الطريق المقرّر في هذا الزمان، ولا يتعيّن كونه الظنّ المطلق؛ لاحتمال كونه أمارة مخصوصة، لكن لمّا كان الغرض منه محض الوصول إلى الواقع فالعقل يحكم بأنّه متى دار الأمر بين تحصيل الواقع المطلوب ظنّاً وبين تحصيله احتمالاً فالأوّل متعيّن ما لم يقم دليل على كون تلك الأمارة المعيّنة طريقاً، فحكم العقل بتقديم الظنّ ليس من جهة تعيينه أنّه الطريق الذي قرّره الشارع في زمان الانسداد، بل هو حكمٌ مستقلٍ من عنده، متفرّع على الجهل بذلك الطريق المعيّن الموجود المردّد بين الظنّ وغيره، فَتَبَت حجيّة الظنّ. وأمّا الأمارة الغير المفيدة للظنّ فتبقى تحت الاحتمال المتقدّم، وحينئذٍ فإن أمكن لنا تعيين ذلك الطريق المقرّر شرعاً فهو، وإلّا لزم الاقتصار في الامتثال على الظرّ، حكم المقل .

والحاصل أنّ حكم العقل بتقديم الامتثال الظنّيّ إنّما هو بعد العجز عن تعيين الطريق المقرّر.

فنقول: إنّا لو قلنا بجواز العمل بالظنّ مع وجود الطريق المقرّر والعلم به؛ نظراً إلى أنّ الغرض من نَصْب الطريق هو الوصول إلى الواقع غالباً، وهو يحصل بالعمل بالظنّ؛ لم يكن لنا تعيين ذلك الطريق المجمل الموجود الذي حكم بوجوده مقدّمات الانسداد؛ إذ لا يجب العمل بذلك الطريق معيّناً حتى يجري قاعدة الاشتغال، أو الترجيح من غير مرجّح، أو نحوهما.

لكن لايخفي فساد هذا المبنى؛ لأنّ الطريق الشرعيّ إذا كان معلوماً لم يـجز للمكلّف الرجوع إلى الظنّ؛ لأنّه عُدولٌ عن الامتثال المعلوم إلى المظنون.

وكونُ الحكمة في نصب الطُرُق الوصول إلى الواقع لا ينافي ثبوت خصوصيّة

فيها في نظر الشارع، بها يمتاز عن سائر الطرق الغير المنصوبة.

وعلى هذا فإذا حكم مقدّماتُ الانسداد بوجود طريق منصوب شرعاً في هذا الزمان \_بحيث يكون المكلّف مكلّفاً بالعمل به، وامتثال الأحكام الواقعيّة بحسبه، كما هو قضيّة المقدّمة القائلة بعدم تنجّز الأحكام الواقعيّة وإن كانت معلومة بالإجمال إلا بحسب طريق مقرّر شرعاً، وهو الشرط في تنجّزه، وثبت التمكّن من ذلك الطريق في هذا الزمان لثبوت تنجّز الأحكام \_ ثبت استغال الذمّة بوجوب العمل بذلك الطريق، ولمّاكان الأمر دائراً بين كونه مطلق الظنّ أو مطلق الأمارات أو الجميع، ولم يمكن التعيين والترجيح وجب العمل بالجميع؛ لقاعدة الاشتغال، ووجب الحكم بحجّية الجميع؛ لبطلان الترجيح من غير مرجّح.

هذا في غير مقام التعارض، وأمّا فيه، فسيأتي الكلام إن شاء الله.

فَعُلَمَ أَنّه لا يجوز الحكم بعدم حجّية غير الظنّ من الأمارات إلّا لأحد وجهين: أحدهما: عدم اشتراط تنجّز الواقع بوجود الطريق المجعول، بل يكفي محض تمكّن المكلّف من الامتثال في تنجّزه، فيكون التنجّز بحسب التمكّن.

فإن تمكّن من الامتثال العلميّ لم يجز الاكتفاء بالظنّيّ، وإن لم يستمكّن من الامتثال العلميّ وجب الظنّيّ، ولَمْ يجز الاكتفاء بالاحتماليّ، وإنْ لَمْ يتمكّن من الامتثال الظنّيّ وجب الاحتماليّ.

وهذا هو مبنىٰ كلام من يدّعي حجّيّة الظنّ في هذا الزمان من جهة الحكومة دون الكشف(١٠).

[الوجه] الثاني: عدم تعيين العمل بالطريق المنصوب، فإذا دار الأمر بين أمورٍ

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٤٣١/١ ــ ٤٣٢ و٤٦٩.

كلّها يحتمل أن يكون منصوباً وجب اختيار ما يفيد الظنّ منها؛ لأنّه طريق إلى الواقع، ولا يجوز العدول عنه إلى الاحتمال بحكم العقل بقبح الأخذ بالمرجوح مع التمكّن من الراجح، فيكون حجّة.

وأمّا ما لايفيد الظنّ. فليس فيه إلّا احتمال الحجّيّة، وهو غير كافٍ. وأنت خبير بفساد الوجهين:

أمّا الأوّل؛ فلأنّه إن أراد عدم اشتراط تنجّز الواقع بمساعدة الطريق حتّى مع عدم العلم الإجماليّ فهو ينافي مذهبه من عدم حجّيّة الظنّ ما لم يدلّ عليه دليل معتبر، وأنّه بمنزلة الشكّ.

وإن أراد عدم الاشتراط في صورة العلم الإجماليّ فيرد عليه أؤلاً: أنّ مثل هذا العلم الإجماليّ ليس سبباً لتنجّز الواقع على الإطلاق، وإلّا لم يجز انفكاكه عن لازمه الذي هو وجوب الاحتياط الكلّيّ، وحيث لم يجب الاحتياط المُغسِر واخْتلالِ النَظْم كَشَفَ ذلك عن اشتراط تنجّز التكاليف بأمرٍ غير ذلك العلم الإجماليّ يكون هو المعيّن للتكاليف الواقعيّة، وهو المعيّر عنه بـ: «الطريق المعتبر شرعاً»، وحيث قام الإجماع على تنجّز التكاليف المعلومة إجمالاً كان ذلك بعينه إجماعاً على وجود الطريق الذي تَنجّز الواقع بحسبه، ووَجَب على المكلّف العمل به، وبقاعدة الاشتغال يثبت التعميم، كما سبق.

وثانياً: أنّ الوجه الذي ذكره لا يدلّ إلاّ على حرمة العدول من الإمتثال الظنّيّ إلى الاحتماليّ، ولا يدلّ على حرمة الجمع بينهما، بل هذا مقدّم على خصوص الامتثال الظنّيّ، فيأتي بكلّ ما يحتمل فيه التكليف، لقيام أمارة عليه غير مفيدة للظنّ، وبكلّ ما يظنّ فيه بالتكليف، بل بكلّ ما يحتمل فيه التكليف ولو شكّلً

وأمّا الثاني؛ فلما بيّنًا من عدم جواز العدول من الطريق المنصوب إلى الظنّ وإن كان الحكمةُ في نصبه مَعْضَ الكشف عن الواقع.

# [تَحقيقُ المصنفّ في مُقتضىٰ دليلِ الإنْسِداد عَلَى الْكَثْنْفِ وَالْحُكُومَة]

ثمّ لمّاكان هذه الإشكالات ناشئةً من الغفلة عمّا يقتضيه دليل الانسداد وجب بسط الكلام في هذا المقام؛ لأنّه العمدة في إثبات المرام، ولَزِمَ إشباعُ القول في ذلك وإن تقدّمت الإشارة إليه في الجملة.

فنقول وبالله التوفيق: إنّه يمكن تقرير الدليل المذكور بوجوهٍ ثلاثةٍ يُعبَّر عـن أحدهابالكشف وعن الآخَرَيْن بالحكومة.

#### [تَقْريرُ دليل الإنْسِداد عَلَى الْكَشْف]

أمّا الأوّل، فيتوقّف على مقدّمات:

إحداها: أنَّ الأحكام الواقعيَّة المنجّزة باقيةٌ في هذا الزمان ضرورةً.

[المقدّمةُ] الثانية: أنّ العلم الإجماليّ ببقاء الأحكام الواقعيّة غيرُ كـافٍ فـي تنجّزها من دون مساعدة طريق عليها.

والمستنتج من هاتين المقدّمتين أنّ التنجّز الثابت بالمقدّمة الأُولىٰ إنّ ما هو بمقدار ما يساعد عليه الطريق، فينتج أنّ الطريق الذي يوجب تنجّز التكليف موجودٌ بحيث يجب امتثال التكليف الواقعيّ بحسب المساعدة، لكنّه يحتمل كونُهُ مطلق الظنّ، أو أمارة من الأمارات أو الجميع. [المقدّمة] الثالثة: أنّه إذا أوجب الشارعُ علينا امتثال الواقع بحسب طريق، فلو كان بين هذه الأمارات التي يحتمل كونها طريقاً مُرَجِّعٌ في نظره \_بحيث يكون الحجّيّة منحصرةً فيها، ولا يكون الإمتثال بحسب غيرها واجباً \_لزم أن يُبيَّنه، وإلا لكان التكليف باتباعه تكليفاً بما لا يُعلم، وحيث لم يُبيَّنه يُعلم تساوي الجميع في الحجيّة في نظر الشارع.

سلّمنا عدم وجوب البيان عليه واحتمال وجود المرجّح، لكن مقتضاه وجوب الاحتياط بالعمل بكلّ ما يحتمل أن يكون طريقاً للعلم الإجماليّ بوجوب العمل ببعض ما يحتمل الطريقيّة مجملاً، ولا يعارضه الاحتياط في الفروع لما تقدّم في المُمّم الثالث(١٠).

وليس هذا العلم الإجماليّ مثل العلم الإجماليّ الثابت فـي الفـروع بـوجود الواجبات والمحرّمات لوجهين:

[الوجه] الأوّل: الإجماع على عدم كفايته في وجوب تنجّز الواقع هناك. ولا إجماع في المقام، وقد مرّ أنّ مقتضى القواعد هو التنجّز لولا الإجماع.

[الوجه] الثاني: أنّ العلم الإجماليّ بالحكم الواقعيّ إنّما يوجب تنجّزه بحسب القواعد؛ حيث يتمكّن المكلّف من الإمتثال القطعيّ بالاحتياط.

وأمّا حيث لايمكن الاحتياط \_لِلْمُسرِ ونحوه \_فلا نسلّم تنجّرُه إلّا بمقدار ما يساعد عليه الطريق العلميق<sup>(٢)</sup>.

 <sup>(</sup>١) «سلّمنا عدم وجوب البيان عليه بالعمل بكلّ ما يُحتمل أن يكون طريقاً. لكن مقتضاه وجوب
 الإحتياط، للعلم الإجمالي بوجوب العمل ببعض ما يحتمل الطريقيّة» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>۲) «وأمّا حيث لا يمكن للإحتياط المُغسِر ونحوه» كذا في نسخة ب.

وعدمُ إمكان الاحتياط ثابتٌ في الفروع دون ما نحن فيه؛ لإمكان العمل بكلّ ما يحتمل الطريقيّة في غير مقام التعارض، وهو كافٍ في حصول القطع بالعمل بالطريق المعتبر الموجود؛ إذ ما من طريقٍ محتملِ الاعتبار إلاّ وله مواردُسليمةٌ عن المعارض، فيحصل لكلّ من الأمارات وجوبٌ مقدّميٌّ تَعَلَّق بها مقدّمةً للامتثال بالطريق المعتبر.

وأمّا عند التعارض، فيتزاحم الواجبان المُقدِّميّان؛ لتساويهما في المصلحة المقتضية للوجوب، أعني المقدّميّة، والمفروض عدم إمكان العمل ببهما معاً، وحينئذٍ فلا يتنجّز العمل بالطريق الموجود بينهما إجمالاً؛ لعدم إمكان الاحتياط بالعمل بهما معاً، ولا يمكن منع وجود الطريق بينهما، فيكلّرحان، ويُسرجع إلى أصالة البراءة والاحتياط؛ لاتنا نعلم إجمالاً تنجّز أحكام كثيرة في موارد الأمارات المتعارضة، وقد عَلِمْتَ عدم تنجّز الواقع إلا بمساعدة الطريق الذي يجب العمل به، فالعمل بأحد المتعارضين واجبٌ في الجملة.

ولمّا لمْ يمكن الاحتياط بالعمل بهما لم يَكُفِ هذا العلم الإجماليّ في تنجّز التكليف بسلوك أحدهما إلّا بمقدار ما يساعد عليه الطريق، فيعلم وجود الطريق المعتبر في الأمارات التي تدلّ على ترجيح أحدهما على الآخر عند التعارض، فيرَجَّحُ ما قام على ترجيحه ما يُحتملُ كونُهُ مُرجِّحاً، مقدّمةٌ للعمل بذلك الطريق المعتبر الموجود في المرجّحات.

ومع التساوي من جميع الجهات يُعكمُ بالتخيير ؛ لتساويهما في الحجّيّة؛ إذ لو كان أحدهما معيّناً في نظر الشارع لوجب عليه البيان، وإلّا لكان التكليفُ باخْتيارِو معيّناً تكليفاً بما لا يطاق، فيدور الأمر بين جواز تركهما معاً وبين تَنبيهاتُ دَليل الإنسداد.....تنبيهاتُ دَليل الإنسداد....

التخيير، والأوّلُ فاسدٌ؛ للعلم بتنجّز الحكم الواقعيّ في موارد التعارض الكاشف عن تنجّز وجوب العمل بالطريق الكاشف عن وجود الطريق الواجبِ العمل، كما ظهر سابقاً، فَتَعَيَّرَ التخيير.

فالتخيير \_حينئذ \_حكمٌ شرعيٌّ كَشَفَ عنه هذه المقدّمات، وهو متأخِّر عن الترجيح؛ لحجيّة الأمارات الواردة في الترجيح مقدِّمةٌ للعمل بالطريق المعتبرِ النابتِ في تلك الأمارات إجمالاً، المُرَجِّع لأَحَدِ المتعارضين الذي تَنَجَّزُ التكليف به بحسب مساعدة الطريق.

فالحاصل: أنّ الأماراتِ المحتملة كَونُها طريقاً للأحكام الشرعيّة تكونُ حجّة في غير مقام التعارض؛ للاحتياط.

وأمّا في مقام التعارض، فإنْ وُجِدَ لأحدهما ما يُحتملُ كونُهُ مرجِّحاً وجب العملُ به، للاحتياط أيضاً، وإلّا فالتخيير.

ولك أنْ تمنعَ ثبوت التخيير مع التساوي؛ لانتفاء الطريق المعيّن لأحد المتعارضين، ولا يمكن كونهما معاً طريقين؛ لامتناع التخيير الواقعيّ بين المتضادّين، ولا يمكن الاحتياط.

وحينئذٍ فلا يتنجّز التكليف بالعمل بأَحَدِ المتعارضين المعيَّن واقعاً مع التساوي، فلا يتنجّز الحكم الواقعيّ في مورد هذا التعارض، كما لا يتنجّز عند انتفاء الأمارات طُرّاً؛ لعدم الطريق، فيجب الرجوع إلى الأصل.

ولعلّه الوجه في حكم جماعة عند تعارض النصّين بطرحهما والرجـوع إلى الأصل، وأنّ ذلك بمنزلة فقدان النصّ.

نعم، لو قلنا بجواز التخيير الواقعيّ بين المتضادّين \_نـظراً إلى تـبعيّة الحكـم

للأمارة، وكونِها مقتضيةً لحدوث المصلحة في مقتضاها \_ وَجَب الحكم بالتخيير من أوّل الأمر، وعدم الاكتفاء بالمرجّع الاحتماليّ، بل الظنّيّ.

إذ نقول حينئذٍ: انّه بعد ثبوت تنجّز الأحكام الواقعيّة في موارد التعارض يكشف ذلك عن وجود طريق شرعيّ بين المتعارضين، فيحتمل أن يكون ذلك خصوص أحدهما، ويحتمل أن يكونا معاً طريقين، فلا يتعيّن \_حينئذٍ \_ تعلّق التكليف المنجّز بأحدهما ليكشف عن وجود الطريق في ما بين المرجّحات.

وحينئذٍ فلو كان أحدهما معيّناً في نظر الشارع لوجب عليه البيان، وحيث لم يُبيّن كان الحكمُ هو التخيير؛ لعدم إمكان الاحتياط.

والمرجّحاتُ الظئيّة لا يجب كونها مرجّحات في نظر الشارع، ولا يلزم مع الأخذ بالمرجوح \_حيئة لل عبية لا يقد ثبت بهذه المقدّمات تساويهما في نظر الشارع، وهو الحاكم بالتخيير، قد كشف عنه العقل بسبب هذه المقدّمات، فلا يضرّه المرجوحيّة في نظرنا.

إلا أن يقال: قد ثبت من الأدلة الشرعية وجوب تقديم ماكان أقرب إلى الواقع من الأدلة المتعارضة، فهذا بمنزلة البيان لِتَعَيُّنِ أحدهما عند وجود الأقرب، وعدم كون الآخر طريقاً حينئذٍ.

وأمّا عند التساوي، فهما طريقان يُتَخَيّر بينهما وحينئذٍ فَيتَّجِه التفصيل المتقدّم. وكذا على الوجه الأوّل يمكن دعوى ثبوت التخيير عند التساوي وعدم جواز الطرح بالأخبار الواردة في تعارض الخبرين، ولا بأس به لو أريد الإقتصار على تعارض الخبرين، وأمّا إجراؤهُ في سائر الأدلّة المتعارضة فمشكلٌ.

وحيث إنّ التحقيق عدم طريقيّة المتعارضين معاً فالتحقيق هو الوجــه الأوّل،

فيؤخذ بأقوى المتعارضين بحسب الأمارات المُرَجِّحَة، ومع التساوي فالتخيير في الخبرين والرجوع إلى الأصل في الباقي، أو الرجوع إلى الأصل في الجميع، كما هو مقتضى القاعدة على ما عرفت.

ولو ثبت التخيير في الخبرين لكان حكماً تعبّديّاً على خلاف القواعد، يُقتصرُ فيه على مورده.

# [نَتيجةُ التقريرِ الأوّل وهي حجّيّة جَميعِ الأماراتِ المحتملةِ شرعاً]

وحاصل الكلام: أنّ نتيجة المقدّمات المتقدّمة هي حبيّية جميع الأسارات المحتملة شرعاً، وكونها بمنزلة العلم، بل كونها ظنوناً مخصوصةً كَشَفَ عن خصوصيّتها مقدّماتُ الانسداد، لاالأدلة الخاصة المفصّلة.

ولا ينافي ما اعتبرناه في تلك المقدّمات من انسداد باب الظنّ الخاصّ أيضاً؛ فإنّ تلك المقدّمة ممّا لابدّ منها في إثبات هذه النتيجة؛ إذ لو ثبت حجّية مقدارٍ كافٍ من الأمارات بخصوصها لم ينتج تلك المقدّمات حجّية غيرها بعدم المرجّح أو بالاحتياط: لوجود المرجّح الشرعيّ والبيان أيضاً.

## [تَقريرُ دليلِ الانسداد عَلَى الْحُكومَةِ بالمعنى الأَوّل]

وأمّا التقرير الثاني، فهو أنّه ليس الغرضُ من تلك المقدّمات كَشْفَ العقل عن حجّية أمرٍ مجملٍ، كالقبلة المشتبهة بين الجهات، وإلّا لكانت النتيجةُ عينَ المقدّمة مسلّمةَ البطلان في الدليل على وجود الظنّ الخاصّ (١١)، بل المقصود من الدليل أنّه

<sup>(</sup>١) «في الدليل وهو وجود الظنّ الخاصّ» كذا في نسخة ب.

مع بقاء التكليف وعدم العلم وعدم معرفة طَريقٍ خاصِّ شرعيٍّ فَالْمَقلُ يُمعَيِّن أَنَ الظنّ طريق، ويحكم بحجّيته من قِبَل نفسه، لكن على نحو الإهمال، بمعنى أنّه بمقتضى مُقدِّمَتْي بقاء التكليف بلا علم وعدم إمكان الاحتياط يحكم بحجّية طبيعة الظنّ على نحو القضيّة المهملة القابلة لكونها مشروطة بشرط وعدمه؛ إذ لاملازمة بين ها تين المقدّمتين وبين حجّية الظنّ بنحو الإطلاق، وإلاّ لما جاز للشارع التعبّد بالظنون المخصوصة.

وذلك لأنّ حكمة التعبّد بالظنّ ليست إلّا انسداد باب العلم، وعدم إمكان الاحتياط، وإلّا بأن تَمَكَّن من العلم أو الاحتياط من غير عُسرٍ لَقَبُح من الشارع تجويز العمل بالظنّ، بناءً على ما هو الحقّ من أنّ العمل بالطرق الشرعيّة إنّما هو لكشفها عن الواقع من غير أن يكون لقيامها مدخليّة في المصلحة والمفسدة، فتفويتُ المصالح الواقعيّة على المكلف(۱) مع تـمكنه من إدراكها قبيحٌ على الشارع، فالتعبّد بالظنّ الخاصّ كاشفٌ عن عدم التلازم بين ها تين المقدّمتين وبين حجيّة الظنّ المطلق، وإلّا لوجب على الشارع الحكم بحجيّة الظنّ المطلق بدل تلك الظنون الخاصّة؛ إذ لا ينفك اللازم عن الملزوم، وإذا ثبت عدم الملازمة وجب ملاحظة مقدّمات أخرى في الحكم بالعموم والعدم، فالمراد من كون النتيجة مهملةً أنّ مقتضى تلك المقدّمات ليس إلّا حجيّة طبيعة الظنّ بنحو الإهمال، القابل لكونه بشيء وعدمه.

ثمّ إذا لاحظ العقل ثبوت الترجيح لبعض أفراد الطبيعة اقتصر في الحكم بالحجّية عليه، لالكونه ترجيحاً بالظنّ، بل لعدم المقتضي لحجّية الباقي حينتُذٍ،

<sup>(</sup>١) «عن المكلّف» كذا في نسخة ب.

ومع انتفاء الترجيح يحكم بحجّيّة الجميع؛ لعدم الْمُرَجِّح.

وحينئذٍ فنقول: إنّ العلم الإجماليّ بوجود الأحكام لا يوجب تنجّزها إلّا بمقدار ما يساعد عليه الطريق، وإلّا لكان الاحتياط الكلّيّ واجباً، وإذا لم يجب الاحتياط يُعلم أنّ تنجّز الواقع مشروطٌ بشرطٍ زائدٍ على العلم الإجسماليّ، فإذا شككنا في أنّ الشرط هو عدم الظنّ بالبراءة، أو مطلق الظنّ بالتكليف، أو الظلنّ الأقوى معلومٌ، وعند انتفائه مشكوكٌ، فضلاً عن انتفاء الظنّ رأساً، فنحكم بعدم التنجّز، كما في كلّ واجبٍ تَرَدَّدَ شَرْطُ وجوبِه بين الأقلّ والأكثر، فيحكم بالبراءة منه ما لم يتحقّق الأكثر.

إلاّ أن يقال: إنَّ العقل لا يُفرَق بين الظنّ الأقوى والأضعف حين عدم المعارضة بينهما بعد ثبوت العلم الإجماليّ بالتكليف.

وذلك لأنّ العمل بالظنّ حينتذٍ ليس في أصل تحقّق التكليف، بل إنّما هو في تعيين التكليف المعلوم بالإجمال، والعلم الإجماليّ يؤثّر في تنجّز الواقع بقدر ما يوصل إليه الظنّ، ولمّا كان الظنُّ المطابقُ للواقع الذي تَنَجَّز الواقع بمساعدته غيرَ ممتاذٍ عن غير المطابق وجب العمل بالكلّ، مقدّمةً للعمل بالمطابق، ولا يُمفرّق العقل حينتذ يسبن الظنّ القويّ والأضعف (١) حين عدم المعارضة بينهما بعد ثبوت العلم الإجماليّ بالتكليف.

نعم، عند التعارض يُرجَّحُ القويُّ على الضعيف، بل الضعيف \_ح ينئذٍ \_ وَهُمَّ حقيقةً، وإن كان حاصلاً ممّا يفيد الظنّ نوعاً.

<sup>(</sup>١) «بين الظن القوي وغيره» كذا في نسخة ب.

# [المقصودُ مِن قولِهِم: إنَّ الترجيحَ قَطْعيٌّ وإنْ كانَ الْمُرَجِّحُ ظَنِّيًّا]

والحاصل من هذا التقرير: أنّ الظنَّ حجّةُ بحكم العقل، بحيث لو وُجِدَ مرجِّعُ ظنّيُّ في بعض أفراده ممّا فيه الكفاية لم يحكم العقل بالتعدّي منه، اقتصاراً في القضيّةِ المهملةِ المخالفةِ للأصل على القدر المتيقن، وهو ما كان مظنون الاعتبار؛ لدوران الأمر بين حجّيّته وحجيّة الجميع؛ إذ لا يُحتملُ حجّيّةُ موهومِ الاعتبار دون مظنون الاعتبار؛ إذ الحاكم بالحجّيّة حينتذ حهو العقل، ولا يحوز له الحكم بحجّية ما يُظنُّ عَدَمُ حجّيته وعَدَمُ حجّية المظنون؛ لأنّه ترجيح المرجوح.

وهذا مراد من قال: «إنّ الترجيحَ قطعيُّ وإن كان المرجِّحُ ظَـنَيَّاً»، فـالقدر المتيقّن عند العقل هو حجّية مظنون الاعتبار، فيقتصر عليه، إلّا أن يُـدّعيٰ عـدم كفايته فيتَعدّى إلى المشكوك، ثمّ إلى الموهوم.

# [تَقريرُ دليلِ الانسداد عَلَى الْحُكُومَةِ بالمعنى الثاني]

وأمّا التقرير الثالث: وهو أنّ مقتضى بقاء التكليف وانسداد باب العلم ابتداءً هو وجوب الاحتياط، ولمّا كان متعذّراً وجَبّ الرجوعُ إلى الاستثال الظنّيّ بحكم العقل؛ لأنّه المتعيّن في امتثال التكاليف المعلومة بالإجمال بعد تعسّر الاستثال العلميّ تفصيلاً وإجمالاً؛ إذ لا يجوز له العدول إلى الموهوم مع وجود التمكّن من المظنون.

وبالجملة، ينقسم التكاليفُ المعلومةُ بالإجمال \_بعد مراجعة الأمارات \_ إلى أقسام ثلاثة: مظنونٍ ومشكوكٍ وموهومٍ، ومقتضى العلم الإجماليّ هو الاحتياط بإتيان جميع المحتملات، ومع عدم التمكّن منه يحكم العقل بأنّ ترك التكليف

المشكوك أولى من المظنون، والموهوم أولى من المشكوك.

وحينئذ فإن ارتفع العسر بترك الاحتياط في الموهومات وجب في المظنونات والمشكوكات، وإلاّ جاز تركه في المشكوكات أيضاً، واقتصر في الاحتياط على إتيان التكاليف المظنونة، لالحجّيّة الظنّ في ذلك، بل لتأثير العلم الإجماليّ في تنجّز التكاليف الواقعيّة بهذا المقدار.

والفرق بين هذا التقرير وسابقه: أنّ الظنّ لاعبرة به على هذا التقرير إلّا من حيث حكم العقل باختصاص تنجّز الواقع بموارد وجود الظنّ بعد ثبوت كون الاحتياط حرجاً في المشكوكات والموهومات، ولا مدخليّة للظنّ في إثبات الحكم أصلاً حتى يرجع فيه إلى المرجّحات، أو الاقتصار على المتيقن.

ومقتضى سابقه هو مدخليّة الظنّ في إثبات الحكم بحيث يكون شرطاً في تأثير العلم الإجماليّ في تنجّز الواقع، ولهذا يُرجعُ فيه إلى المرجّحات، ويُمقتصرُ فيه على القدر المتيةّن.

#### [معنَى الْحُكُومَةِ وَالْكَشْفِ في دليلِ الانسداد]

ثمّ إنّ هذين الوجهين مشتركان في دعوى: أنّ الحاكم باعتبار الظنّ المطلق هو العقل من دون أن يكون للشرع دخل في ذلك إلّا من جهة رضائه بحكم العقل.

وبهذا يُفرّق بينهما وبين التقرير الأوّل؛ فإنّ الحاكم بالحجّيّة فيه هو الشرع، غاية الأمر أنّ العقل بمقتضى المقدّمات المتقدّمة يكشف عن الحجّيّة الشرعيّة؛ لا أنه الحاكم بالحجّية.

#### [ثَمَرةُ الْكَشْفِ والْحُكُومَةِ في دَليلِ الانسداد]

ويظهر الثمرة بين هذه التَقارير في موارد:

أحدها: في ترجيح بعض الظنون المطلقة (١) على بعضٍ بالظنّ الغير المعتبر في غير مقام التعارض؛ فإنّه جائز على الوجه الثاني دون الوجهين الأخيرين .

أمّا على الأوّل؛ فلأنّ الحاكم بالحجّيّة فيه هو الشرع، فينبغي في المرجّع أن يكون ممّا يعلم كونه معتبراً في الترجيح عند الحاكم، وليس الترجيح بالظنّ المطلق حينئذٍ \_ إلّا كإثبات الوضع بالمناسبات الذوقيّة، وقد حقّقنا في «غاية المسؤول» عدم العبرة بها؛ لعدم العلم بكونها معتبرة عند الواضع، ولا يلزم \_حينئذٍ \_من الحكم بحجّيّهما معاً التسوية بين ترجيح المرجوح والراجع، وهو ظاهر.

وأمّا على الوجه الأخير؛ فلأنّ الْمُثْبِتَ للتكليف فيه في موارد الظنّ هو نـفس العلم الإجماليّ، ولولا عُسر الاحتياط في المشكوكات لحكم بوجوب إتـيانها، فضلاً عن المظنون بالظنّ المرجوح(٢).

[الموردُ] الثاني: في اعتبار الظنّ الفعليّ وعدمه.

فعلى الأوّل لا يعتبر؛ إذ لادليل على أنّ الأمارة التي جعلها الشارع حجّة هي المفيدة للظنّ دون غيرها ، بخلاف الوجهين الأخيرين؛ فإنّ المناط فيهما هو الظنّ الفعلى.

أمّا على الأوّل، فظاهر؛ لأنّه القدر المتيقّن.

<sup>(</sup>١) «بعض الظنون على بعض» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>٢) راجع غاية المسؤول: ٢٤.

وأمّا على الثاني؛ فلأنَّ موارد الخلوّ عن الظنّ الفعليّ مشكوك أو موهوم. نعم لو كان مدلولاً لأمار وٍ مظنونةِ الاعتبار أمكن اعتباره على الوجهين الأخيرين أيضاً، كما سيأتي.

[المورد] الثالث: في اعتبار الظنّ في المسائل الأُصوليّة من غير أن يستتبع الظنّ في المسألة الفرعيّة، كالشهرة القائمة على عدم حجّيّة الشهرة، فعلى الأوّل الااعتبار به: لأنّ التكليف الذي عُلِمّ تنجّزه بالإجماع إنّما هو التكاليف الواقعيّة، فيكشف الإجماع عن وجود الطريق إليها.

وأمّا المسائل الأُصوليّة، فإنّ باب العلم في أكثر ها مفتوح، وفي غيرها لادليل على ثبوت التكليف فيه، فيّتوقّف، كذا قيل(١١، وسيأتي فساده.

وأمّا على الأخيرين، فيعتبر بالظنّ في الأُصول كالظنّ في الفروع؛ لأنّ الظنّ بحجّية الأمارة فلّ بامتثال الحكم الظاهريّ في العمل بتلك الأمارة، والمفروض حكم العقل باعتبار الظنّ بالامتثال عند عدم التمكّن من العلم، ولا فرق بين الظنّ بالإمتثال الظاهريّ والواقعيّ بعد اشتراكهما في أنّ كلاً منهما ظنَّ بسقوط التكليف الواقعيّ المعلوم إجمالاً، ولا ترجيح بين الظنّين عند العقل، وليس أحدهما قدراً متيقناً ليقتصر عليه.

نعم، لو وَقَعَ تعارضٌ (٣) بينهما وجب الرجوع إلى الأقوى، كما لو قام الإجماع المنقول على عدم حجّية الاستقراء، وحصل الظنّ من الاستقراء بالحكم الشرعيّ.

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٥٤٢/١ ــ ٥٤٨.

<sup>(</sup>٢) «لو وقع التعارض» كذا في نسخة ب.

## [تحقيقُ المصنّف في ثُمرةِ الكَشْفِ والْحُكُومَة]

ثمّ إنّ تحقيق الحقّ من هذه التقارير يتوقّف على بيان أُمور:

## [رأىُ المصنفَ في حُجِّنَة الأمارة ورَدُّ القول بِالْمَصْلَحَة السُلُوكيّة]

أحدها: أنَّ التعبِّد بالأمارة الغير العلميَّة في زمان الانسداد لا يجب أن يكون لحدوث مصلحة في مدلول الأمارة، يُتدارك بها ما يفوت من مصلحة الواقع على تقدير مخالفة تلك الأمارة للواقع، ولا لتحقّق مصلحة في تطبيق العمل على الأمارة(١١)، بل يجوز أن يكون التعبّد بهالمحض المصالح الواقعيّة التي تُدْرَكُ عند مطابقة الأمارة للواقع، ولمّا كان موارد المطابقة مشتبهةً أوجب العمل بالكلّ؛ تحفّظاً على المصالح الواقعيّة.

#### [مَعنىٰ حجّيّةِ الْأمارة وُجوبُ فَرْضِ مُؤَدّاها حكماً واقعيّاً]

فمعنى حجّية الأمارة وجوب فرض مؤدّاها حكماً واقعيّاً، وتر تيب آثاره عليه، فإن طابقت الواقع كان الحكم الواقعيّ منجّزاً، فَيُتَرّ تَّب على امتثاله مصلحة الواقع، وعلى مخالفته مفسدة تركه، والعقاب المترتّب على مخالفته.

وإن خالفت الواقع لم يَجُزْ تنجُّزُ الحكم الواقعيّ نعم، يجب البناء عملي كون مؤدّاها هو الواقع، وهو غير تنجّز الحكم الواقعيّ التابع للمصالح الواقعيّة، وحينئذٍ فلا يترتّب على امتثال مؤدّي الأمارة مصلحة الواقع، ولامصلحة يتدارك بها فوت

<sup>(</sup>١) إشارةً إلى رَدُّ كلام الشيخ الأعظم الأنصاريّ في المصلحةِ السُلوكِيَّة.

مصلحة الواقع، لأنّ الفوت لم يستند إلى الشارع، إذ المفروض انسداد باب العلم وعدم إمكان الاحتياط، فيكفي في حسن التعبّد بالأمارة إدراك المصلحة الواقعيّة في جملة من مواردها، ويكون فوت المصلحة في موارد المخالفة مستنداً إلى أسباب الانسداد لا إلى التعبّد بتلك الأمارة.

نعم، يعتبر أن لا يكون هناك شيء أقرب في نظر الشارع إلى إدراك المصلحة الواقعيّة من تلك الأمارة، وإلّاكان التعبّد بتلك الأمارة لمحض الكشف عن الواقع من دون تدارك المصلحة الفائتة قبيحاً.

وبالجملة، إذا نصب الشارع أمارة لامتثال الأحكام الواقعيّة فمقتضاه عدم تنجّز العكم الواقعيّ في مواردمخالفة تلك الأمارة للواقع، وكذا في موارد انتفاء تلك الأمارة، فيختصّ تنجّز الواقع بموارد مطابقتها للواقع، لكن لمّا كان مواردُ المطابقة مشتبهةً ولم يُمكن تميُّزُها عن مواردالمخالفة وجب متابعة تلك الأمارة مطلقاً؛ مُقدِّمةً لادراك موارد المطابقة.

وأمّا الموارد الخالية عن الأمارة، فلا يتنجّز الحكم الواقعيّ فيها.

وهذا مرادُ مَنْ يدّعي صَرْفَ الحكم عن الواقع إلى مؤدّى الأمارة عندنَصْبِها، لا أنّ مراده أنّ المطلوب حقيقةً هو مؤدّى الأمارة مع غَمْض العين عن الواقع (١١).

والحاصل: أنّ الغرض من الصَرْفِ المذكور هو أنّ تنجّز الحكم الواقعيّ إنّما هو بقدر ماكشفتُ عنه الأمارة المطابقة، ووجوب متابعة مواردالمخالفة إنّما هو من باب المقدّمة.

وأمّا موارد فقْدِ الأمارة، فالحكم الواقعيّ غير منجّز فيها على المكلّف وإن كان ثابتاً شأناً.

(١) راجع فرائد الأُصول: ١٢١/١.

# [إشكالُ المصنَف عَلَى القول بِأنَّ حجَيّةَ الأمارة جَعْلُ مؤدّاها حكماً واقـعيّاً بالواقع الجعليّ]

أمّا ما ذكره بعضهم \_من أنّ معنى حجّيّة الأمارة جَعْلُ مؤدّاها هو الحكم الواقعيّ، فمؤدّى الأمارة واقعٌ جعليٌّ، فيكون الحكم الواقعيّ منجّزاً في موردها، سواء طابقت الواقع أو خالفت، غاية الأمر أنّ المؤدّى على الأوّل هو الواقع الحقيقيّ، وفي الثاني هو الواقع الجعليّ، فلا يلزم إغماض الشارع عن الواقع في موارد المخالفة \_(1)، فلم أتحقق معناه؛ فإنّه إذا كان الحكم الواقعيّ يوم الجمعة هو وجوب الظهر ودلّت الأمارة الشرعيّة على وجوب الجمعة فمعنى حجيّتها هو وجوب ترتيب آثارٍ وجوب الجمعة الواقعيّ عليه، ولا يكون وجوب الظهر منجّز، ومعنى حجيّة الأمارة أنّ وجوب الظهر منجّز، ومعنى حجيّة الأمارة أنّ وجوب الظهر بجعل الشارع.

## [لايُمكنُ الْجَمْعُ بين حجّيةِ الأمارة وادّعاءِ تَنَجُّزِ الواقع مطلقاً]

وبالجملة ، فعدم إغماض الشارع عن الحكم النابت في الواقع بمعنى مطلوبيّته منجّزاً من المكلّف عندمخالفة الأمارة له ينافي حجّيّة تلك الأمارة ، فتسليم حجّيّة الأمارة وادّعاء تنجّز الواقع مطلقاً ممّا لا يجتمعان .

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٤٥٣/١.

# [الغرضُ من التكليف جَعْلُ الداعي لِلْمكلَّف إلى إطاعَةِ الْمَوْلَىٰ وجَعْلُ الداعي لايُمكنُ إلاّ مَعَ الْعِلْم التفصيليّ أو الإجماليّ]

[الأمرُ] الثاني: العلم الإجماليّ بالحكم الواقعيّ لا يصمّ كونه بياناً إلّا مع تمكّن المكلّف من الموافقة القطعيّة بالاحتياط، ولا يكفي الموافقة الاحتماليّة.

وذلك لما تحقق عندهم من أنّ التكليف بلا بيان قبيحٌ ، وجعلوا البيان أعمّ من العلم التفصيليّ والإجماليّ، وأخرجوا الظنّ عن كونه بياناً، وادّعوا حكم العقل والإجماع على عدم ثبوت التكليف بالظنّ الغير الثابت الحجّية مع عدم اقترانه بالعلم الإجماليّ. وليس وجهه لزوم التكليف بما لايطاق؛ لأنّه مُنتَفِ مع تمكّن المكلّف من الإمتثال، وعدم غفلته عن التكليف رأساً بل كان محتملاً له؛ فاإنّ تكليف حينتُذِ \_ليس تكليفاً بما لايطاق، بل السبب في ذلك هو أنّ الغرض من التكليف إنما هو «جَعْلُهُ داعياً للمكلّف إلى الإطاعة»، ولا ريب في أنّ هذا الغرض لا يحصل إلّا مع العلم به تفصيلاً أو إجمالاً.

وأمّا التكليف المحتمل \_احتمالاً غيرَ معلومِ الاعـتبار \_. فـلا يكـون داعـياً للمكلّف على الإطاعة ، فينتفي فائدة التكليف ، ويكون لغواً.

ثمّ إنّ العلم الإجماليّ إنّما يكون داعياً للمكلّف إلى إتيان مجموع المحتملات التي يحصل بها الإطاعة القطعيّة. وأمّا إتيان كلّ فرد منها، فليس الداعي فيه إلّا كونه مقدّمةً لإتيان المجموع الذي يحصل به الإطاعة، لاكونه ممّا يمحتمل فيه التكليف؛ لما عرفت أنّ احتمال التكليف لا يكون داعياً للمكلّف إلى الامتثال.

وحينئذٍ إذا عُلِمَ إجمالاً بثبوت التكليف بين أمور فإن تـمكّن المكـلّف مـن

الاحتياط بإتيان الجميع كان ذلك العلم الإجماليّ داعياً له إلى إتيان الواجب الذي يُعلمُ ثبوتُه بين تلك الأُمور، فجاز تكليفه منجّزاً بذلك الأمر، ويجب عليه الباقي من باب المقدّمة.

وأمّا إذا لم يتمكّن من الاحتياط، فلا يكون ذلك العلم الإجماليّ داعياً له إلى إتيان الأمر (١) الذي يعلم ثبوته إجمالاً: إذ لا يُعلم تمكّنه من إتيانه؛ لاحتمال كونه هو المتروك اضطراراً، فيكون نظير التكليف المحتمل، فالتكليف بــه خالٍ عـن الفائدة التي هي جعله داعياً للمكلف إلى الامتثال.

وإذا لم يتعلّق التكليف المنجّز بذلك المعلوم إجمالاً فلا معنى لوجوب الباقي مقدّمة، فلابد في إيجاب الباقي من دليل يدلّ على أنّ الإتيان بها مُنزّلٌ في نظر الآمِر منزلة إتيان ذلك المعلوم إجمالاً الثابت في الواقع، ليعلم المكلّف أنّ ما يأتي (٢) به من المحتملات إمّا هو الواقع حقيقةً، أو مُنزّلٌ منزلة الواقع (٣)، فيعلم تمكّنه من الواقع، فيكون التكليف داعياً له إلى الإتيان.

فتنجّز التكليف في محتملات التكاليف المعلومة إجمالاً يـتوقف عـلى أحـد أمرين: تمكّن المكلّف من الاحتياط الكلّي، أو وجود طريق يكون مؤداه مُنزّلاً منزلة الواقع في نظر الآمِر، فيثبت أنّ وجود الطريق العلميّ عند عدم التمكّن من الاحتياط في محتملات التكليف يجب أن يكون سابقاً على تنجّز التكليف؛ إذ لولاوجوده لكان التنجّز قبيحاً، لالكونه تكليفاً بما لايطاق، بـل لانـتفاء فـائدة

(١) «إلى إتيان الجميع» كذا في نسخة ب.

<sup>(</sup>۲) «أن ما أتى به» كذا فى نسخة ب.

<sup>(</sup>٣) «أو منزّل خطر منزلة الواقع» كذا في نسخة ب.

التكليف، كما في التكليف المحتمل الغير المقترن بالعلم الإجماليّ.

[و]حينئذٍ، فلا يمكن أن يكون حجّيّةُ ذلك الطريق متفرّعةً على تنجّز التكليف، بحيث يكون التنجّز سبباً لحكم العقل بحجّيّة ذلك الطريق من عند نفسه؛ إذ يلزم \_ حينئذٍ \_ ثبوت التنجّز قبل حكم العقل بالحجّيّة، فيلزم تنجّز التكليف عند عدم إمكان الاحتياط وعدم الدليل العلميّ وهو فاسد.

# [عدمُ الملازَمةِ بين القول بالكشف في الانسداد والإجْزاء في الأَمْرِ الطَاهريّ الشرعيّ]

نعم، لابأس أن يكون حكم العقل بالحجّيّة من باب الكشف عن سبقها(١) بملاحظة المقدّمات المتقدّمة، فيكون الحاكم بحجّيّة ذلك الطريق هو الشارع، ويكون العقل كاشفاً.

ولعلّ هذا هو السرّ في عدم وجوب الاحتياط في ابتداء الشريعة مع علم الأصحاب بأنّ الشريعة ناسخةٌ لسائر الشرائع إجمالاً، وأنَّ فيها أحكاماً كثيرة من واجباتٍ ومحرّماتٍ.

وذلك لعدم تمكّنهم من الاحتياط الكلّيّ، ولم يعلموا تنجّز تلك التكاليف ليكشف ذلك عن جعل مطلق الظرّ حجّة لهم، فكانوا يتوقّفون في إتيان المحتملات على بيان الرسول(ﷺ) بنفسه، أو بوسائِطُ علموا حجّيتها، وأنَّ مؤدّاها بمنزلة الواقع في كونه مطلوباً وإن لم يترتّب عليه آثار الواقع بعد انكشاف الخلاف؛ إذ لاربط لذلك بما نحن فيه؛ فإنّه يكفى العلم بكونه مطلوباً في كونه داعياً

<sup>(</sup>۱) «على التخيير». كذا في نسخة ب.

للمكلّف إلى الإمتنال، ولا يجب \_حينئذ ٍ \_ أن يترتّب آثار الواقع عـلى مـؤدّى الأمارة حتّى بعد انكشاف مخالفتها للواقع، فلا ملازمة بين ما ادّعيناه وبين القول بالإجزاء في الأمر الظاهريّ الشرعيّ،كما لايخفى.

والحاصل: أنّه لو كان العلم الإجماليّ مع احتمال التمكّن من الامتثال \_ أعني مع التمكّن من الامتثال الحتماليّ -كافياً في البيان وتنجّز التكليف لوجب صحّة تنجّز التكليف بمحض الظنّ به؛ إذ لافرق بينهما في ترتّب الفائدة على التكليف وعدم ترتّبها، وكذا في لزوم التكليف بما لا يطاق وعدمه.

وأيضاً لكان الواجب على الصحابة الاحتياط بإتيان جميع المحتملات مع التمكّن، وإتيان ما أمكن منها مع عدم التمكّن من الجميع، وفساد كلا الأمرين غنيّ عن البيان.

[الأمر] الثالث: إذا جعل الشارع طريقاً إلى العمل بالأحكام عند عدم إمكان الاحتياط الكلّيّ بإدراك الواقع كان ذلك لعدم تنجّز الواقع في موارد انتفاء الطريق، كما عرفت في الأمر الأوّل، فكان المكلّف به منجّزاً هو مؤدّى الطريق، لابأن يكون شيئاً في مقابل الواقع، بل لحكم الشارع بأنّه هو الواقع، فإن طابق الواقع كان مؤداه واقعاً حقيقيّاً، وإلاّكان واقعاً جعليّاً.

والمراد بكونه واقعاً جعليًا أنّ الشارع حكم بوجوب البناء على أنّــه الواقــع. وترتيب آثار الواقع عليه.

وكيف كان، فيعلم أنَّ مؤدَى الطريق مطلوب للآمِرٍ، ومكلّفٌ به تكليفاً مـنجّزاً بخلاف الموارد الخالية عن الطريق؛ لعدم تنجّز التكليف فيها على ما عرفت في الأمر الثاني.

وهذا المقدار يشاركنا فيه القائل بحجّيّة الظنّ في طريق الأحكام لا في نفسها ؛ نظراً منه إلى أنّه إذا تنجّز التكليف بمؤدّى الطريق ولم يمكن تعيينه بالعلم وجب التنزّل إلى الظنّ.

ونحن نقول: إنّ التنزّل إلى الظنّ إنّما هو إذا لم يمكن الاحتياط، وهو ممكن بالنسبة إلى هذا التكليف المنجّز؛ لإمكان العمل بكلّ ما يحتمل كونه الأمارة المنصوبة تحصيلاً للموافقة القطعيّة، ولا يعارضه الاحتياط في الفروع؛ لما عرفت من عدم وجوبه؛ لانتفاء القطع بالموافقة إلّا مع الاحتياط الكلّيّ، وهو غير ممكن، والامتثال الاحتماليّ غير منجّز للتكليف، وحينئذٍ فلا يجوز تخصيص الحجيّة بمظنون الاعتبار.

نعم، لو لم يمكن الاحتياط حكما في تعارض الأمارتين ـ وجب الرجوع إلى الأمارات الدالّة على رجحان أحدهما على الآخر عند التعارض إن لم يكن قَدْرٌ متيقّنٌ كافٍ، وإلاّ اقتصر عليه، لالحكم العقل بحجّيّة الظنّ عند التعارض، بل لكشفه عن الحجّيّة الشرعيّة، لكن هذا كلّه في مقام التعارض لامطلقاً، وسيتّضح لك ذلك إن شاء الله.

إذا تحقق هذه الأُمور فنقول: قد ثبت في الأمر الأوّل والثاني أنّه إذا لم يمكن الاحتياط الكلّيّ لم يجز تنجّز التكاليف إلا بعد أن ينصب الشارعُ طريقاً إلى امتثال الواقع في المحتملات الممكنة، ويكون مؤدّى ذلك الطريق منجّزاً على المكلّف، سواء طابق الواقع الحقيقي أو لا، ولا يكون الواقع الحقيقي منجّزاً في غير موارد الأمارة، وحينئذٍ فإذا قام الإجماع على ثبوت التكاليف المنجّزة في هذا الزمان حكم العقل بضميمة تلك المقدّمات، أعنى عدم جواز التكليف عند عدم إمكان

الاحتياط إلّا بعد نصب الطريق ـبأنّ الطريق ـأيضاً ـمنصوبٌ من قِبَلِ الشارع في هذا الزمان، بحيث يكون مؤدّاه منجّزاً على المكلّف دون غيره.

ثمّ إنّه إن ثَبَتَ قَدْرٌ متيقّنٌ يُكتفى به وينتفي العلم الإجماليّ بثبوت التكاليف المنجّرة في غير مؤدّاه، وجب الاقتصار عليه. وإن لم يكتف بالمتيقّن وجب الاحتياط بالعمل بكلّ ما يحتمل كونه حجّة إن أمكن. وأمّا إذا لم يمكن \_كما في مقام التعارض \_، فلِما كان التكليف المنجّز في جملة موارد تعارض الأمارتين معلوماً، وقد اثبتنا أنّ العلم الإجماليّ بثبوت الأحكام الواقعيّة عند عدم إمكان الاحتياط غير كافٍ في تنجّزها، بل يجب نصب الطريق الذي يكون بدلاً عن الواقع في المطلوبيّة عندالمخالفة، فإذا ثبت التنجّز في موارد التعارض ثبت وجود الطريق الشرعيّ إلى تعيين الحجّة الثابتة في موارد التعارض، في الأمارات التي يحتمل كونها حجّة عند عدم التعارض، وعند التعارض يرجع إلى ما يرجّح بعض يتمل المرجّحات على بعض، وهكذا.

ولا يجوز حينتذ الرجوع إلى ما يكون مظنون المطابقة للواقع ، كما لو تعارض الخبران وكان راوي أحدهما أعدل والآخر مظنون المطابقة للواقع فيانَّ الواجب ترجيح الأوّل؛ لأنّ الخبر المفيد للظنّ وغيره متساويان (١١) في الحجيّة على التقرير المتقدّم ، فعند التعارض يجب الرجوع إلى الأمارات الدالّة على اعتبار أحد المتعارضين ، فيرجع إلى الرواية الدالّة على تقديم ماكان رواته أعدل.

ولو فرض انتفاء الأعدليّة في ذلك الطرف لم يَجُرُ ترجيحُ مفيدِ الظنّ؛ لما عرفت من مساواتهما في الحجّيّة، إلّا أن يستفاد من مجموع الروايات الواردة في

(۱) «مساویان» کذا فی نسخة ب.

الترجيح الاكتفاء فيه بكون أحد المتعارضين أقرب إلى الواقع بالنسبة إلى الآخر، كما هو الظاهر.

لكن مورد الروايات إنّما هو تعارض الخبرين دون سائر الأمارات، فينبغي الرجوع حينتذ \_ إلى اتّفاقهم \_ في مقام ترجيح أحد الدليلين على الآخر \_ على الإكتفاء بمطلق الظنّ، فإن حصل الإجماع على ذلك فهو، وكذا إن حصل الظنّ من ذلك؛ لما مَرَّ من حجّية مطلق الظنّ بالحجّية عند انتفاء القدر المتيقّن الكافي، كما هم الظاه.

ثمّ إن انتفى الترجيح من كلّ جهة وجب الرجوع إلى الأصل في غير الخبرين. والتخيير فيهما إن حصل العلم أو الاطمئنان من الأخبار الواردة في ذلك، بناءً على كون الاطمئنان من الظنون المخصوصة، وإلّا فالرجوع إلى الأصل فيه أيضاً.

ثمّ إنّ ما ذكرنا \_من أنّ حجّية جميع الأمارات مختصة بصورة عدم المعارض، ومع التعارض فالحجّة هو ما كان أقوى وأقرب إلى الواقع \_هو الوجه في لزوم الفحص في الفقه، وعدم جواز الحكم بمحض العثور على رواية أو شهرة أو نقل إجماع وغير ذلك إلّا بعد القطع أو الظنّ القويّ بعدم المعارض، وبعد العثور عليه يجب ملاحظة كلّ ما له دخل في أقربيّة أحدهما إلى الواقع من الآخر، فان تَرجَّحَ أحدهما على الآخر كذلك فهو الحجّة، وإلّا وجب الرجوع إلى الأصل.

وإنّما اكتفَيْنا بالظنّ القويّ بعدم المعارض؛ إذ لو اقتصر على التزام العلم لغى حجّية تلك الأمارة؛ لانتفاء العلم بعدم المعارض غالباً، حتّى أنّه بعد العنور على معارضٍ واحدٍ يحتمل وجود معارضات أخر، فكلّ ما يدلّ على اعتبار تملك الأمارات يدلّ على الاكتفاء بهذا الظنّ أيضاً، فيكون صورة الظنّ بعدم المعارض بمنزلة العلم بعدمه شرعاً، فيترتّب عليه آثار العلم، فافهم.

# [ختيارُ المصنّف التّقريرَ الأوَّل وهو حجّيّة جميع الأمارات بِدليل الإنسداد، من باب الكشّف]

فتحقّق ممّا حرّرنا: أنّ الحقّ في التقريرات الثلاثة هــو التــقرير الأوّل، وقــد علمت ما يترتّب عليه منكيفيّة العمل في الفقه.

فإن قلت: إذا قام الدليل الظنّيّ على كفاية مطلق الاتصال بالكرّ في تطهير النجس القليل مثلاً على رب أنّ مقتضى الإستصحاب هو بقاء النجاسة، ويمكن تحصيل الموافقة القطعيّة في المقام بالاجتناب عن هذا الماء، وحينئذٍ فلا وجم للرّجوع إلى ذلك الدليل الظنّيّ؛ لأنّه إنّما ثبت الرجوع إليه عند عدم إمكان تحصيل الموافقة القطعيّة، وهكذا في نظائر المقام.

قلت: إن أردت بالموافقة القطعية الموافقة للحكم الواقعي المحتمل ثبوته في المقام، أعني: بقاء النجاسة واقعاً ففيه: أنّ الموافقة القطعية للتكليف المحتمل \_ التي هي عبارة عن فعل ما يقطع بأنّه لوكان في مورده تكليفٌ لكان ذلك موافقاً له غير متحقّق في المقام، إلاّ بناءً على كون النجاسة تكليفاً دون الطهارة، وليس كذلك، إذ كما أنّ النجاسة يترتّب عليها وجوب الاجتناب كذلك الطهارة يترتّب عليها وجوب الاحتناب كذلك الطهارة يترتّب عليها وحوب الاحتناب كذلك الطهارة يترتّب

مضافاً إلى أنّ الموافقة القطعيّة للتكليف المحتمل أولى بمعدم الوجـوب من الموافقة الاحتماليّة للحكم المتيقّن.

وإن أردت الموافقة القطعيّة للحكم الظاهريّ المتيقّن ثبوته بأدلّة الإستصحاب ففيه: أنّا قد فرضنا الكلام في التكليف الباقي منجّزاً في زمان الانسداد بالنسبة إلى

المكلفين من حيث إنهم مكلفون لا من حيث إنهم شاكون، وحينتذ فإذا لم يحصل الموافقة القطعيّة بالنسبة إلى التكليف المعلوم الواقعيّ كان الظنّ هو الحجّة الشرعيّة في التكليف إثباتاً ونفياً، ومع وجود الحجّة يرتفع موضوع الإستصحاب، وهو الشكّ في البقاء.

فإن قلت: مورد أدلّة الإستصحاب هو عدم العلم لاالشكّ المصطلح، فيجب الرجوع إليه عند انسداد باب العلم؛ لأنه الحكم المنصوب شرعاً عند الجهل بالواقع، ولاحاجة إلى إثبات حجّية الظنّ.

قلت: هذا راجع إلى ما تقدّم في مقدّمات الانسداد من الرجوع إلى الأُصول الجارية في الموارد الخاصة، وقد أسبقنا الجواب عنه.

ونَريدُ هنا: أنّه ينافي العلم بتنجّز التكاليف الواقعيّة في زمان الانسداد؛ فالن العلم بذلك يقتضي تحصيل البراءة اليقينيّة، وهي لاتحصل بالرجوع في كلّ مورد إلّا إلى الأصل فيه؛ ضرورة أنّ مؤدّى الأُصول لاتحصل بموافقتها موافقة تلك الأحكام المنجّزة إلّا الاحتياط.

أمّا الإستصحاب؛ فلآنه ليس حجّيته من جهة الكشف عن الواقع، بـل تَعبُّدُ مَخضٌ، وكذا التخيير. وأمّا البراءة؛ فلأنّها نافية للتكليف. وأمّا الاحتياط، فقد مرّ أنّه لادليل على وجوبه إلّا حيث يمكن الامتثال القطعيّ للتكليف المعلوم، فـإذا انتفى العلم كما في صورة الإقتصار على أحد الطرفين فلا يجب الاحتياط، فتعيّن وجودُ دليلٍ مُثبِتٍ للأحكام شرعاً، وليس إلّا الأدلّة الظنّيّة، كما عرفت تـفصيل القول في ذلك.

هذا كلَّه مبنيٌّ على عدم كفاية الامتثال الاحتماليّ في تنجّز التكليف، فيترتّب

عليه تماميّة التقرير الأوّل بالوجه المتقدّم.

وأمّا بناء على كفاية ذلك بعد العلم الإجماليّ بنبوت الأحكام الواقعيّة ، فلا ريب أنّ الواجب بعد عدم إمكان الامتئال القطعيّ بالاحتياط الكلّيّ عهو الجمع بين الامتئال الظنّيّ والاحتماليّ و ترك الامتئال الوهميّ ، وبعد عدم التمكّن من الأمرين الرجوع إلى الامتئال الظنّيّ ، من غير فرق بين الظنّ القوي والضعيف، وبعد عدم الامكان فالرجوع إلى الامتئال بالظنّ الأقوى و ترك الأضعف . ولا فرق في ذلك بين الظنّ المظنون الاعتبار والمشكوك الاعتبار والموهوم؛ إذ ليس الغرض حينئذ التعبّد بالظنّ لينافي الأصل فيقتصر على المتيقن ، بل العمل بالظنّ حقيقة على حكم العقل بأنّه إذا دار الأمر بين ترك ما يحتمل فيه التكليف ضعيفاً وما يحتمل فيه قوياً فالواجب الالتزام بإتيان ما يحتمل فيه التكليف قوياً و ترك ما يضعف فيه ذلك؛ إذ كلُّ ما قوي الاحتمال المخالف للاحتياط كان الالتزام بترك الاحتياط فيه أسهل .

وهذا هو التقرير الثالث، ومقتضاه: أنّ الفقيه يجب عليه ملاحظة كلّ ما له دخل في المسألة من أسباب الظنّ، فإن حصل له الظنّ بالتكليف عَمِلَ به احسياطاً لا تعبّداً، وإن حصل له الظنّ بعدمه جاز له ترك الاحتياط، وإن شكّ فالاحتياط إن أمكن، وإلّ فالأصول.

وأمّا الجمع بين دعوى كفاية الاحتمال (١) في تنجّز الواقع وإن لم يكن منصوباً شرعاً وبين الاقتصار على المتيقّن من الظنون، كما هو مقتضى التقرير الثاني، فلم

<sup>(</sup>١) «كفاية الإحتماليّة» كذا في نسخة ب.

يظهر لي وجهه وإن كان صادراً عن بعض الأو تاد(١١، فالحقّ في التقريرات الثلاثة هو التقرير الأوّل، ثمّ الثالث.

والفرق بينهما يظهر في ما لو قامت أمارة غيرُ مظنونة الاعتبار على حكم مخالفٍ للاحتياط من غير معارض، ولم يوجب الظنّ به، فعلى الأوّل يجب البناء عليه، وعلى الثاني يجب الاحتياط؛ لأنّه حكم المسألة عند الشكّ على المفروض. وأمّا إذا كان ذلك الحكم موافقاً للاحتياط بأن كانت المسألة من مجاري البراءة، فعلى الأوّل يجب البناء عليه أيضاً، وعلى الثاني يجوز البناء فيها على البراءة إذا استلزم الاحتياط فيها العُشرَ بضميمة سائر المشكوكات. وإذا خَلَت المسألة عن أمارة فعلى الأوّل يجب الرجوع إلى الأصل الجاري فيها، وكذا على الثاني إذا استلزم الاحتياط في المشكوكات عُشراً. وأمّا إذا قامت أمارة مظنونة الاعتبار على الحكم أو أمارة مفيدة للظنّ بالحكم وإن كانت مشكوكة الاعتبار من غير معارض، فلا فرق بين التقريرين في التزام اعتبارها.

وكذا في مقام التعارض لا فرق بينهما في اعتبار ما هو أقرب إلى الواقع، ومع انتفاء الأقرب يكون المسألة بمنزلة ما ليس فيه الأمارة، وقد عرفت الفرق بينهما في ذلك.

نعم، لا يحتاج إثبات وجود التخيير بين الخبرين المتساويين على التقرير الثاني إلى حصول العلم أو الاطمئنان من الأخبار الدالّة على التخيير ،لحجّيّة مطلق الظنّ في الأصول \_أيضاً \_على هذا التقرير ، فتامّل.

بل يمكن أن يقال بحجّيّة مطلق الظنّ في إثبات التخيير على التقرير الأوّل أيضاً.

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٤٣٥/١ و٤٩١.

بيان ذلك: أنّ المراد بالأحكام التي يعلم تنجّزها في زمان الانسداد هي الأحكام التي جاء بها الرسول( الله الله الموضوعات المحققة ، ولا ريب أنّ الموضوع في الحكم لا يجب أن يكون أمراً مشخصاً ، بل ربما يكون الموضوع عنواناً من العناوين الكلّية ، كالمسافر والحاضر ، ونحو ذلك ، ومن ذلك العناوين عنوان الجاهل بالحكم الواقعيّ ؛ فإنّ الشخص من حيث إنّه داخل في العنوان المذكور له حكمٌ واقعيّ في الشريعة ، وهو البناء على المتيقّن السابق ، أعني الإستصحاب أو التخيير بين الأمارتين ، كما أنّ الجاهل بنجاسة الشيء محكومٌ بالبناء على الطهارة ظاهراً حكمٌ واقعيّ بالبناء على الطهارة ظاهراً حكمٌ واقعيّ ثابتُ في الشريعة في حقّ الجاهل بالنجاسة .

ولا ينافي ذلك تحقق الحكم الواقعيّ -أيضاً -في مورد الأمارة المخالفة للواقع؛ لما قرّر في محلّه أنّ الحكم الواقعيّ شأنيُّ لا يتنجّز إلا مع العلم أو الأمارة المطابقة. وأمّا في مورد الأمارة المخالفة له، فلا يتنجّز الواقع ليلزم اجتماع النقيضين، أعني: الحكم الواقعيّة والظاهريّ، فالتخيير بين الخبرين في الظاهرداخل في الأحكام الواقعيّة التي علم تنجّزها في الجملة.

وقد بيّنًا أنّ الظنّ في مثل ذلك معتبر ، وذلك بعينه نظير قاعدة الطهارة ، وقاعدة اليد والسوق والقرعة ، وأمثال ذلك من القواعدالفقهيّة التي تتضمّن إثبات الأحكام الظاهريّة .

فإن قلت: يلزم ممّا ذكرت حجّيّة الظنّ في الأُصول أيضاً؛ لأنّ الظنّ بحجّيّة الأمارة يتولّد منه الظنّ بالحكم الشرعيّ الظاهريّ الذي هو مدلول الأمارة، وقد ذكرت أنّه لافرق في اعتبار الظنّ بين تعلّقه بالأحكام الواقعيّة أو الظاهريّة.

قلت: نعم، لكنّه لا ينفع بعد ثبوت حجّيّة كلّ ما يحتمل أن يكون طريقاً من دليل الانسداد كما بيّنًا.

غاية الأمر أن يكون ذلك تأكيداً لمقتضى دليل الانسداد؛ إذ ليس مقتضاه حجّية خصوص الأمارات المفيدة للظنّ ليحتاج إثبات حجّية الأمارة الغير المفيدة للظنّ إلى ملاحظة دخول الظنّ بحجّيتها في دليل الانسداد.

فإن قلت: إنّ ذلك وإن لم ينفع في ما لو قامت أمارة على حجّيّة أمارة ،لكتّه ينفع في ما لو قامت على عدم حجّيّة أمارة؛ فإنّ مقتضى حجّيّة الظنّ في الأُصول حجّيّة تلك الأمارة المانعة ، فيلزم عدم حجّيّة الممنوعة .

قلت: لاريب أنّ الشيء لايمكن أن يكون مقتضياً لأمر ولمّا يستلزم نقيض ذلك الأمر، وإذا ثبت أنّ مقتضى دليل الانسداد بعد ملاحظة المعمّمات السابقة هو حجّية كلّ أمارة يحتمل أن تكون حجّة في نفسها، ومن الظاهر أنّ حجّية الأمارة المانعة مستلزمة لنقيض ذلك، وهو عدم حجّية الأمارة الممنوعة التي يحتمل كونها حجّة في نفسها، فثبوت الحجّية للأمارة المانعة لا يمكن أن يستند إلى دليل الانسداد، بخلاف الأمارة الممنوعة؛ فإنَّ حجّيتها لا تنافي مقتضى دليل الانسداد، بل هو عين مقتضاه.

وبالجملة ، إذا كان ثبوت الحكم لبعض أفراد العام بمدلوله مقتضياً لتخصيص ذلك العام مستنداً إلى ثبو ته لذلك العام، ذلك العام فلا يمكن أن يكون ثبوت ذلك الحكم له مستنداً إلى ثبو ته لذلك العام، وإلا لزم تخصيص العام بنفسه ، وهو باطل ، فيكون ذلك الفرد خارجاً عن حكم العام قطعاً ، بخلاف ثبوت الحكم للفرد الممنوع؛ فإنه بمدلوله ليس مقتضياً لتخصيص العام .

# [ تَعارُضُ الْمَانِعِ والْمَمْنُوعِ ]

ولمّا آلَ الأمرُ<sup>(١)</sup> إلى تعارض المانع والممنوع فلابأس بتفصيل القول في ذلك. فنقول: إنّ الممنوع إمّا يكون أعمّ من المانع بحيث يكون المانع \_أيضاً \_بنفسه ممنوعاً، أو يكون مُبايناً له.

وعلى التقديرين إمّا أن يبقى بعد إخراج الممنوع موردٌ غير المانع، أو لا، فهذه أقسام أربعة:

# [مَواردُ تَعارُضِ الْمَانِعِ وَالْمَمْنوع]

أحدها: أن يكون الممنوعُ أعمّ من المانع ولكن يبقى بعد إخراج الممنوع مواردُ داخلة تحت دليل الحجّيّة، وذلك كالشهرة القائمة على عدم حجّيّة الشهرة؛ فإنّ المانع هي الشهرة في المسألة الأصوليّة والممنوع مطلق الشهرة، ودليل الحجّيّة هو دليل الانسداد، فبعد إخراج مطلق الشهرة \_وهو الممنوع \_ يبقى سائر الأمارات داخلة تحت دليل الانسداد. وكالشهرة القائمة على عدم حجّيّة الظنّ في الأصول، وبعد خروج الثاني عن دليل الانسداد يبقى الظنّ في الفروع بحاله.

<sup>(</sup>١) «آل الكلام» كذا في نسخة ب.

[القسم] الثاني: أن يكون الممنوع أعم، ولا يبقى بعد خروجه مورد لدليل الحجّية أصلاً، كالمثال المذكور، بناءً على كون دليل حجّية الشهرة مقبولة عمر بن حنظلة، ودأن المُجْمَعَ عَلَيْه لا رَيْبَ فيه» (١٠). والظاهر دخول هذا في القسم الأوّل؛ لبقاء الشهرة في الرواية تحت الخبر بعد إخراج مطلق الشهرة في الفتوى. والأولى التمثيل بنقل السيّد الإجماع على عدم حجّية خبر الواحد (٢٠)؛ فيإن الممنوع أعمّ من أن يكون نقل الإجماع أو غيره، وبعد إخراجه عن مفهوم آية النبأ التي هي الدليل على حجّية المانع والممنوع لا يبقى مورد يشمله المفهوم.

وكالآيات الناهية عن العمل بغير العلم؛ فإنّ إخراج الممنوع \_وهـو مطلق الظواهر \_عن تحت الإجماع القائم على حجّيّة الظواهر يوجب عدم بقاء مورد للإجماع.

ومثل فتوى المجتهد الميّت بحرمة البقاء على تقليد الميّت؛ فإنّ إخراج الممنوع - وهو البقاء على التقليد - عن تحت عموم قول المجتهد الحيّ بجواز البقاء على تقليد الميّت يوجب عدم بقاء مورد للعامّ المذكور بالنسبة إلى المقلّد.

[القسم] الثالث: أن يكون الممنوع مبايناً للمانع، وبعد خروجه لايبقى مورد للعام سوى المانع، كما لو قامت أمارة على عدم حبجيّة الأمارات في الفقه؛ فإخراج الممنوع عن دليل الانسداد يوجب الاقتصار في مورده على تلك الأمارة إذا انحصر الأمارة القائمة في المسألة الأصوليّة فيها.

ومثل فتوى الميّت بحرمة البقاء في الفروع؛ وإخراج الممنوع يقتضي الاقتصار

<sup>(</sup>١) الكافي: ٦٧/١، الحديث ١٠.

<sup>(</sup>٢) راجع رسائل المرتضى: ٢٤/١ و٣٠٩/٣؛ والذريعة: ٢٩/٢ و٥٣٥.

في الأخذ بقول الحيّ المجوّز للبقاء عموماً على البقاء في خصوص هذه المسألة الأصوليّة، أعنى: حرمة البقاء في الفروع.

ومثل نقل السيّد الإجماع على عدم حجّيّة خبر الواحد، بناءً على أنّ المخبر به في هذا الخبر لا يشمل نفسه؛ فإخراج الممنوع ـوهو سائر الأخبار \_يـقتضي الاقتصار في الأخذبمفهوم آية النبأ على خصوص خبر السيّد(\%).

[القسم] الرابع: أن يكون الممنوع مبايناً للمانع وبعد خروجه لاينحصر مورد العامّ في خصوص المانع، كما لو قام الإجماع المنقول على عدم حجّيّة الشهرة؛ فإنّ إخراج الممنوع عن دليل الانسداد لا يقتضي انحصار مورده في خصوص الإجماع المنقول المانع عن الشهرة، بل يبقى سائر الأمارات \_أيضاً \_داخلة تحتها.

ومثل الشهرة القائمة على عدم حجّية الشهرة في الفروع؛ فبعد إخراج الممنوع عن تحت دليل الانسداد أو عن تحت المقبولة يبقى سائر الأمارات داخلة في الأوّل، والشهرة في الرواية داخلة في الثاني، مضافاً إلى الشهرة المانعة.

# [الكلامُ في الْمانِعِ والمَمْنوع إذا كانا متساوِ يَيْن في الدخول تَحْتَ الدّليل]

فهذه جملة ما وقفت عليه من موارد تعارض المانع والممنوع، ومحلّ الكلام ما إذا كان المانع والممنوع متساويين في الدخول تحت الدليل، بمعنى أن يكون الدليل الدالّ على حجّيّتهما واحداً ولا يكون لأحدهما ترجيحٌ يوجب عدم شمول الدليل للآخر، كما لوكان المانع قدراً متيقّناً؛ فإنّه يقتضى ترجيح دخوله تحت دليل

الانسداد، فلا يمكن دخول الممنوع فيه إلّا أن لايكون المانع المتيقّن إجمالاً<sup>(١)</sup> كافياً؛ لإجماله بسبب العلم الإجماليّ بمخالفة الظاهر في جـملة مـن مـوارده، فيكون وجوده بمنزلة العدم، ويكون مساوياً للممنوع في الدخول تحت الانسداد.

أمّا لو كان عدم الكفاية لندرة موارده في الفقه، فلا يوجب القدح في حجّيته، ولا يجوز العمل بما دلّ هو على المنع عنه إذا لم يكن إخراج ذلك الممنوع مستلزماً لانحصار مدلول الانسداد في خصوص المانع، أو فيه وفي ما لا يحصل به الاكتفاء في الفقه، كما لو دلّ الخبر المفيد للاطمئنان على عدم حجّية الأولوية مثلاً، فعدم الاكتفاء بمثل هذا الخبر في الفقه لا يوجب عدم حجّيته في المنع عن الأولوية، فيتَعَدّى بعد الخبر إلى سائر الأمارات دون الممنوعة.

وهكذا في كلّ ما إذاكان الأمارةُ المانعةُ متيقّنةً بالنسبة إلى الممنوعة إذا لم يلزم من إخراج الممنوعة محذورُ عدم الاكتفاء.

ولكن \_بعد ما عرفت من عدم الاكتفاء بالمتيقّن الحقيقيّ ولا الإضافيّ؛ للعلم الإجماليّ بمخالفة الظواهر فيها، ومطابقة باقي الأمارات للواقع في الجملة \_ تعلم أنّ المراد بكونه متيقّناً أنّه متيقّنٌ عند خُلُوّه عن المعارض، أو عند كون المراد منه الظاهر، وبعد العلم الإجماليّ بوجود المعارض ومخالفة الظواهر لا يبقى متيقّنٌ في الأمارات، فيكون الجميع متساويةً في الدخول تحت دليل الانسداد كما فرضنا.

وإنّما فرضنا الكلام في ما إذا اتّحد دليل حجّية المانع والممنوع؛ إذ لوكان المانع ثابت الحجّية بعين دليل الممنوع وقع التعارض بين الدليلين، إلّا أن يكون أحدهما حاكماً على الآخر، كدليل حرمة القياس، وهو الإجماع؛ فإنّه حاكم على

<sup>(</sup>١) «المانم المتيقّن كافياً». كذا في نسخة ب.

دليل الانسداد المقتضى لحجّيّة القياس لولا الإجماع.

وذلك لأنَّ دليل الانسداد إِنّما يوجب حجّيّة جميع الأمارات؛ لعدم وصول البيان من الشارع في تعيين الطريق الثابت منها، وبعد وصول البيان بنفي حجّيّة القياس ينحصر مورد دليل الانسداد في سائر الأمارات.

ومثال التعارض: مفهوم النبأ الدالَّ على حجَيّة الخبر ومنطوق الآيات الناهية عن العمل بغير العلم، فالمانع مدلول آيات النهي والممنوع مفهوم آية النبأ، فيقع التعارض بين الدليلين، وهما الآيتان.

وكالتعارض الواقع بين آيات النهي عن الظنّ وبين دليل الانسداد الموجب لحجّية الظنّ في الجملة، ولا حكومة في الطرفين؛ لأنّ حكم دليل الانسداد بوجود الطريق المنصوب الكافي في ما بين الظنون ليس مستنداً إلّا إلى بقاء التكاليف المنجّزة وعدم إمكان الاحتياط، وليس معلّقاً على عدم بيانه من الشرع.

نعم، حكمه بالتعميم مبنيً على عدم البيان كما بيّناه، فكلّ ما دلّت آيةٌ أو خبرٌ متواتوٌ أو نحوهما على عدم حجّية أمارة بعينها يحصل الاكتفاء بما عداها، فذلك الدليل حاكم على دليل الانسداد، وكلّ ما دلّت على عدم حجّية أمارة لا يحصل الاكتفاء بما عداها فهو معارض لدليل الانسداد. ولا ريب في تقديم دليل الانسداد على كلّ ما يعارضه من الأدلّة؛ لعدم قبوله للتأويل، كما قررنا.

### [حكمُ الأقسام الأرْبَعَة في المانِع والْمَمْنوع]

فلنرجع إلى حكم الاقسام الأربعة التي يجمعها كون المانع والممنوع متساويين في الدخول تحت الدليل، فنقول وبالله التوفيق: أمّا القسمان الأؤلان فلا يمكن دخول المانع فيهما تحت دليل الحجّيّة؛ لأنّه يلزم من حجّيّته عدم حجّيّته؛ إذ المفروض أنّ مؤدّاه عدم حجيّتة نفسه أيضاً، لدخوله في الواقع تحت المفهوم العامّ الذي هو مؤدّاه، وإن لم يكن هو ناظراً إلى نفسه؛ لضيق العبارة.

ولهذا لو شئِلَ السيّدُ عن أنّه هل يجوز لنا العمل بما نقله من الإجماع على عدم حجّية الخبر مع أنّه خبر واحدُ بالنسبة إلينا؟ لأجاب بعدم الجواز، فلو قلنا في مثل هذين القسمين بعدم حجّية الممنوع لحجّية المانع لزم أن نقول بعدم حجّية المانع أيضاً، وما يلزم من وجودِهِ عدمُهُ فهو محالٌ، على أنّه في القسم الثاني يلزم خُلُو العام عن مورد، وحينئذِ فلابد من الأخذ بالممنوع؛ لسلامته عن المعارض.

وأمّا القسمان الأخيران، فإن كانت الأمارة الممنوعة فيهما ممّا لا يحصل الاكتفاء بما عداها فالأمر فيها واضح؛ لما بيّنًا أنّه لو كان المانع حينئذ \_ آية أو خبراً متواتراً فلابد من حجّية فيه، بمعنى أنّه يجب تأويله فكيف إذا كان أمارة ظئيّة.

وذلك لأنَّ دليل الانسداد بالنسبة إلى ثبوت الطريق الكافي في الفقه قطعي لا يقبل التأويل، فيكون مضمون تلك الأمارة مناقضاً لدليل الانسداد، فلا تدخل تحتها.

فإن قلت: إذا فرضنا المانعة \_أيضاً \_ممّا لايحصل الاكتفاء بما عداها فـيلزم حجّيّتها وعدم حجّيّة الممنوعة.

قلت: هذا الفرض باطل؛ لأنّ الأمارة المانعة ليست عبارة عن نوع من الأمارات بحيث يمكن استفادة الأحكام منها مثل نوع الخبر مثلاً؛ وذلك لأنّه إذا

قام خبر واحد على عدم حجّية الأولوية مثلاً فالمانع ليس نوع الخبر وإن كان الممنوع نوع الأولوية، بل المانع هو خصوص الخبر الدال على عدم حجّية الأولوية، ومن الظاهر أنه ليس ممّا لا يحصل الاكتفاء بما عداه بخلاف الممنوع؛ فإنّه قد يكون نوعاً من الأمارات بحيث لا يحصل الإكتفاء بما عداها.

وأمّا إذاكانت الأمارة المعنوعة ممّا يحصل الاكتفاء بما عداه، ففي حجّية المانع حينئذٍ، أو السمنوع، أو الأقوى منهما، أو التساقط والرجوع إلى غيرهما احتمالات، بل أقوال.

ويرجع الاحتمال الأخير في مقام العمل إلى الأوّل؛ لأنّه إذا لم يكن الممنوع حجّة ولو بحكم الأصل كان المانع مطابقاً للواقع؛ إذ ليس مدلوله إلّا عدم حجّية الممنوع، فإذا قام الإجماع المنقول على عدم حجّية الأولويّة \_مثلاً \_فعلى الأوّل لا يجوز إثبات شيء من الأحكام بها، وكذا على الاحتمال الأخير، وعلى الثاني لاعبرة بذلك الإجماع في هذه المسألة، فلا يقدح في حجّية الأولويّة، وعلى الثالث يلاحظ كلّ واحد من المسائل التي قامت فيها الأولويّة، فإن استفيد من الأولويّة فيها ظنّ أقوى من الظنّ الحاصل من الإجماع المنقول بعدم حجّية الأولويّة عمل بها، وإلا فلا.

واستدلَّ على القول الأوّل (١) بأنَّ تقديم الممنوع مقتضٍ للـتخصيص بـخلاف تقديم المانع؛ فإنّه موجب للتخصّص، ومتى دار الأمر بينهما وجب ترجيح الثاني؛ حذراً من تخصيص الدليل العقليّ.

بيان ذلك: أنّ مقتضى دليل الانسداد حجّية كلّ ظنّ لم يقم على عدم اعتباره

(١) «للقول الأول» كذا في نسخة ب.

حجّة شرعيّة، وهو يصدق على الظنّ المانع دون الممنوع: لأنّ الظنّ الممنوع ليس دليلاً على عدم حجّيّة المانع؛ ضرورة أنه ليس ناظراً إليه أصلاً، بخلاف الظنّ المانع، فإنّه دليل على عدم حجّيّة الممنوع، فخروج المسمنوع مستند إلى عدم دخوله في موضوع دليل الانسداد وهو معنى التخصّص بخلاف المانع، فإنّ إخراجه مستذرم للتخصيص لدخوله في موضوع دليل الانسداد.

والحاصل: أنّ الظنّ المانع بملاحظة دليل الانسداد واردٌ على الظنّ الممنوع، نظير استصحاب طهارة الماء؛ فإنّه بملاحظة دليل حجّية الإستصحاب واردٌ على استصحاب نجاسة اليد المغسولة بذلك الماء، ولا شبهة في وجوب تقديم الوارد؛ لانّه رافع لموضوع الدليل بالنسبة إلى المورود، كذا قرّره المحقّق الأنصاريّ(\!): نقلاً عن بعض المحقّقين (١١).

أقول: التنظير الذي ذكره وإن كان في بادىء النظر مطابقاً لما اختاره في المسألة. لكنّ النظر الدقيق يشهد بخلافه، وأنّ التنظير بذلك يقتضي تقديم الممنوع في المسألة.

بيان ذلك: أنّ السبب في تقديم الإستصحاب الوارد هو أنّ موضوع الإستصحاب \_وهو الشكّ \_وإن كان موجوداً في كلَّ من المُزيل والمُزال، إلّا أنّ الشكّ الثابت في المُزلل مسبَّبٌ من الشكّ الثابت في المُزيل؛ وذلك لاَنّه إذا كان طهارةُ الماء مقطوعةً لم يبقَ شكَّ في زوال نجاسة اليد، وإذا كانت طهارةُ الماء مقطوعة العدم لم يكن شكُّ في بقاء نجاسة اليد، وإنّما جاء الشكّ في نجاسة اليد الم

 <sup>(</sup>١) والعراد من بعض المحققين صاحب هداية المسترشدين، فراجع هداية المسترشدين:
 ٣٦٥/٢ ، وذائد الأصول: ٥٣٣١ - ٥٣٤.

وطهارته من جهة الشكّ في بقاء طهارة الماء، فيجب أوّلاً ملاحظة الشكّ الذي هو السبب وعلاجه؛ لاحتمال زواله بالعلاج، فلا يبقى الشكّ الذي هو المسبّب.

وحينئذٍ فإذا لاحظنا أنّ الشكّ السببيّ داخل في أخبار الإستصحاب حكمنا أنّه بمنزلة العدم، وأنّ المورد بمنزلة الماء المستيقن طهارته، فارتفع الشكّ السببيّ شرعاً، وتَرَتَّبَ عليه ارتفاعُ الشكّ المسبّب شرعاً، فخرج عن موضوع دليل الإستصحاب بحكم الشارع.

ولاريب أنّ ما نحن فيه من هذا القبيل؛ وذلك لأنّ مقتضى دليل الانسداد حجيّة الأمارات الحاكية عن الأحكام الثابتة في الشريعة لموضوعاتها كما بيّنا، سواء كانت ظاهريّة أو واقعيّة، وبالجملة مقتضاه حجّيّة الأمارات الإجتهاديّة الحاكية عن الواقع، ولا ريب أنّه يعتبر في حجّيّة الأمارة الحاكية عن الواقع احتمال مطابقتها للواقع، وإلّا لماكان وجه حجّيّة الأمارة عن الواقع (١).

إذا تحقّق هذا فنقول: يدخل في دليل الانسدادكلّ أمارة يحتمل حجّيتها، فإذا أريد إدخال أمارة من الأمارات تحته وَجَبَ أوّلاً ملاحظة أنّه هل يحتمل مطابقتها للواقع أو لا؟ ثمّ ملاحظة أنّها مع احتمال المطابقة هل يحتمل حجّيتها أو لا؟.

أمّا الأوّل؛ فلأنّه إذا كان معلوم المخالفة للواقع لم يمكن حجّيتها للكشف عن الواقع.

وأمّا الثاني؛ فلأنّه ربما تكون الأمارة محتملة المطابقة ولا يـحتمل حـجّيتها كالقياس،فملاحظة احتمال الحجّيّة في كلّ أمارةٍ متأخّرةٍ عن ملاحظة احــتمال المطابقة.

<sup>(</sup>١) «وإلّا لما كان وجة لحجّيتها للكشف عن الواقع» كذا في نسخة ب.

ولا ريب أنَّ احتمالَ المطابقة للواقع في الأمارة المانعة مسبّبُ عن احتمال الحجّيّة في الأمارة الممنوعة؛ إذ لو كان ذلك مقطوع الحجّيّة أو مقطوع العدم لما كان المانع محتمل المطابقة، بل كان مقطوع المخالفة أو مقطوع المطابقة؛ إذ ليس مؤدّاه إلاّ عدم حجّيّة الممنوع، بخلاف احتمال المطابقة للواقع في الممنوع؛ فإنّه لا يترتّب عليه احتمال حجّيّة المانع أو عدم حجّيّته (۱۱)، بل لو كان المانع مقطوع الحجّيّة لكان الممنوع محتمل المطابقة، كما عرفت من مثال القياس.

فالحاصل: أنّ احتمال حجّية المانع مترتّبُ على احتمال مطابقته للواقع، واحتمال مطابقته للواقع مسبّب عن احتمال حجّية الممنوع وعدم حجّيته، فيجب أوّلاً ملاحظة الاحتمال الشاني؛ لأنّمه السبب في حصول الاحتمال الأوّل؛ ولاحتمال زواله بالعلاج، فلا يبقى الاحتمال المسبّب بحاله، كما ذكرناه في الإستصحاب، فإذا فرض شمول دليل الانسداد للممنوع صار حجّة قطعيّة، فلم يبق احتمال مطابقة المانع للواقع حتى يترتّب عليه احتمال الحجّية ليشمله دليل الانسداد.

ولا بأس بإيضاح المطلب بذكر مثالٍ خارجيٍّ، وهو أنّه: إذا قال المولى لعبده:

«كلّ من أخبرك بخبر يحتمل الصدق والكذب فهو صادق»، فأخبره زيد بأنّ
عمرواً في الدار، وأخبره بكر بأنّ زيداً كاذب، فنقول: إنّ احْتمالَ صِدْقِ بَكبٍ
والشكَّ فيه مسبَّبٌ عن احتمال صدق زيد والشكَّ فيه؛ إذ لو عُلم صدقُ زيدٍ عُلم
كذبُ بكرٍ، ولو عُلم كذبُ زيدٍ عُلم صدقُ بكرٍ، وإنّما حدث الشكّ في صدق بكرٍ
وكذبِهِ للشكّ في صدقِ زيدٍ وكذبِهِ، فيجب أولاً ملاحظة الشكَ السببيّ وعلاجه، ثمّ

<sup>(</sup>١) «فإنّه لا يترتّب على احتمال حجّية المانع...» كذا في نسخة ب.

ملاحظة المسبّب إن بقي بحاله، فإذا لاحظنا أوّلاً إخبار زيد بأنّ عمرواً في الدار وجدناه محتمل الصدق والكذب من غير أن يمتربّب الاحتمال المذكور على الاحتمال الثابت في إخبار بكر؛ فإنّ الاحتمال الأوّل حاصل قبل أن يوجد بكرّ، فكيف يتوقّف على احتمال صدقه؟ بخلاف الاحتمال الثاني؛ فإنّه متربّب على الاحتمال الأوّل، لعدم إمكان تحققه قبله، وحينئذ يدخل إخبار زيد تحت قول المولى أوّلاً، فكان صادقاً بحكم المولى، فانتفى فيه احتمال المخالفة، فكان إخبار بكرٍ مقطوع المخالفة للواقع، وغيرً محتمل للصدق بحكم المولى، فكان خارجاً عن تحت قوله، من غير أن يلزم تخصيصٌ.

ولا يمكن أن يتوهم هنا أنّ الواجب تقديم قول بكر؛ لكونه دليلاً على كذب زيد ورافعاً لاحتمال مطابقته ، بخلاف قول زيد؛ فإنّه ليس دليلاً على كذب عمرو؛ إذ ليس ناظراً إليه أصلاً.

وذلك لما قرّرناه من أنّ قول زيد وإن لم يكن بنفسه دليلاً رافعاً لاحتمال مطابقة قول بكر ، إلّا أنّ قول المولى ـبملاحظته \_مع إخبار زيد أوّلاً شاهد على كذب بكرٍ وغير شامل له.

وهكذا نقول في المسألة: أنّ الظنّ الممنوع وإن يكن بنفسه ناظراً إلى المانع وغير رافع لحجّيّته، لكن دليل الانسداد بملاحظته مع المسنوع أوّلاً كما هو مقتضى القاعدة حاكِمٌ على المانع، ورافعٌ لاحتمال مطابقته للواقع، وإذا ارتفع احتمال مطابقته للواقع لم يكن محتمل الحجيّة حتّى يشمله دليل الانسداد، فافهم. فثبت أنّ الحقّ هو القول الثاني، ولا حاجة إلى إثباته بمنع حجّية الظنّ في الأصول، بل هو فاسد؛ لعموم دليل الانسداد، كما بيّناه.

لكن هنا شيء ينبغي التنبيه عليه، وهو: أنّ معارضة المانع لدليل الانسداد \_كما بينًا \_ إنّما هو في ما إذا كان الممنوع سالماً عن المعارض حيث إنّه داخلٌ تحت محتمل الحجيّة، فيكون حجّة بدليل الإنسداد، فيكون المانغ مقطوع المخالفة للواقع وأمّا إذا كان الممنوع معارضاً بشيء من الأمارات، فلاريب أنّ المانع \_ حينيز \_داخل تحت دليل الانسداد دون الممنوع، وأيضاً إذا قام أمارة على حجيّة أمارة فهو وإن لم ينفع في موارد خلوّ تلك الأمارة عن المعارض، لكنّه ينفع عند كونها معارضة بمثلها؛ وذلك لعدم شمول دليل الانسداد للمتعارضين، وإنّما يُعلم وجود الحجّة في موارد التعارض على الإجمال، وحكمٌ شرعيٌ ظاهريّ \_ ثابت في موارد التعارض، فتكون الأمارات الدالة عليه حجّة، فإذا قام الأولويّة على حكم وقام الإجماع المنقول؛ لقيام حكم وقام الإجماع المنقول؛ لقيام الشهرة على عدم حجّيّة الأولويّة، ولا معارض لهذه الشهرة في المقام؛ إذ لم يدلّ الانسداد على حجّيّة الأولويّة عند التعارض.

وكذا لو قام الإجماع المنقول على حكم وقام خبر الواحد على خلافه وجب تقديم الخبر؛ لكونه مظنون الحجّيّة، سواء كان الإجماع المنقول حينئذ مفيداً للظنّ بالواقع أو لا؛ لما عرفت من أنّ الأمارتين المتعارضتين خارجتان عن تحت دليل الانسداد، سواء أفاد أحدهما الظنّ أو لا، وأنّه لافرق بينهما -أيضاً -في الحجّيّة عند عدم المعارض، لكن لمّا عُلم إجمالاً بوجود التكليف المنجّز بين الأدلّة المتعارضة لكثرتها، وعلمنا أنّه لا يجوز التنجّز إلّا بمقدار الطريق المقرّر؛ ثبت وجود الحجّة بين المتعارضات ووجوب العمل بأحدهما فيها مجملاً، وإذا ثبت وجوب العمل بأحدهما في الجملة منجّزاً كان الحكم الظاهريّ مؤدّي

أحدهما في الجملة ، فيثبت حجّيّة الأمارات في تعيين هذا الحكم كسائر الأحكام الشرعيّة.

فإذا ظُنَّ بحجيَّة أمارة أو بعدم حجَيِّتها كان معتبراً في مقام التعارض، وحيننذٍ فيتمّ ما تقدّم من بعض المحقَّقين من حجَيّة الظنّ بالطريق لكن في خصوص مقام التعارض؛ لأنّه المقام الذي لا يمكن فيه الاحتياط بالجمع بين أفراد ما يحتمل كونه حجّة.

وأمّا في غير مقام التعارض، فلا يعتبر الظنّ بالطريق ولا بالواقع، بل يحب العمل بكلّ أمارة تحتمل الحجيّة، وإن كانت موهومة الحجّية ولم تكن مفيدةً للظنّ بالواقع، لإمكان الاحتياط والعلم بالعمل بما هو حجّة واقعاً، ومع إمكانه لا يدلّ تنجّز التكليف على ثبوت الطريق ليُرجع إلى الأمارات في تعيين الحكم الظاهريّ. والحاصل: أنّ الإجماع على تنجّز التكاليف إنّما يكشف عن وجود الحجّة عند عدم إمكان الاحتياط، وحينئذ فإن لوحظ التنجّز بالنسبة إلى الأحكام الواقعيّة حكم بحجيّة الأمارات في تعيينها؛ لعدم إمكان الاحتياط، فيثبت وجود الحكم الظاهريّ في موارد الأمارات، فإذا لوحظ التنجّز بالنسبة إلى ذلك الحكم الظاهريّ وهو مؤدّى حجيّة الأمارات بالنسبة إلى غير مقام التعارض \_ يمكن الاحتياط بالعمل بكلّ أمارة لإدراك الحجيّة الواقعيّة، فلا يجب \_ حينئذٍ \_ وجود طريق إلى تعيين الحجّة.

وأمّا بالنسبة إلى مقام التعارض فلا يمكن الاحتياط، فيجب وجود الطريق لتعيين الحجّة منها، ويكون ذلك الطريق حجّة في تعيين هذا الحكم الظاهريّ الذي هو مؤدّى الطريق الثابت فيهما، ولمّاكان ذلك الطريق غير معيّن وجب العمل بكلّ الأمارات عند عدم التعارض، كما سبق.

والحاصل: أنه اذا كان إحدى الأمارتين المتعارضتين مظنونة الاعتبار دون الأُخرى فالظنّ باعتبار الأوّل مورثُ للظنّ بالحكم الظـاهريّ الذي هـو مـؤدّى الطريق المعلوم وجوب العمل به إجمالاً؛ للعلم بتنجّز التكليف في موارد التعارض المستلزم لوجود الطريق، فالقطع بوجود التكليف المنجّز بالأحكام الواقعيّة في موارد التعارض كاشف عن وجود الطريق الشرعيّ إليها؛ لعدم إمكان الاحتياط، كما سبق، فكان مؤدّى تلك الطرق حكماً فرعيّاً ظاهريّاً منجّزاً في موارد التعارض، وتنجّزه كاشف عن وجود الطريق الشرعيّ إليه؛ لعدم إمكان الاحتياط عند التعارض، فيثبت حجّية الأمارات شرعاً في تعيين ذلك الطريق؛ لكونها أمارة إلى ذلك الحكم الظاهريّ الذي هو مؤدّي الطريق، فلو فرض كون الأمارة الأُخرى مفيدة للظنّ بالواقع فلا عبرة بها، بل يجب تقديم مظنونة الاعتبار عليها؛ إذ لو فرض تساويهما في الاعتبار لم يجز تقديم ما يفيد الظنّ بالواقع بمقتضى دليل الانسداد؛ لتساويهما في الدخول تحته، فوجب الرجوع إلى ما يفيد اعتبار إحداهما وترجيحه على الأخرى.

نعم، لو حصل الظنّ من الأخبار العلاجيّة ونحوها بأنّ الحجّة من كلّ أمارتين متعارضتين هي ما يكون مؤدّاها أقرب إلى الواقع من الأخرى \_وجب تقديم ما يفيد الظنّ بالواقع عند تساويهما في الاعتبار، لا لإفادتها الظنّ، بـل للظنّ باعتبارها حيننذ.

وعلى هذا فلو كانت الأُخرى مظنونة الاعتبار من غير أن تفيد الظنّ بالواقع وقع التعارض بين الظنّين ، أعني الظنّ باعتبار هذه بالخصوص والظنّ باعتبار ما يفيد الظنّ نوعاً. فان كان الثاني ظناً خاصاً ناشئاً من الدلالة اللفظية المستندة إلى الأخبار المعتبرة بالخصوص كان مقدماً على الظنّ الأوّل، وإلّا وجب ملاحظة الأمارات المرجّحة لإحداهما على الأُخرى، فإن وجدت لإحداهما خاصة عمل بها، وإلّا فلا ترجيح.

ولا طريق إلى تعيين ذلك الحكم الظاهريّ الذي هو مؤدّى الطريق، ومع عدم الطريق فلا تكليف، فيجب الرجوع إلى الأصل.

فتحصّل ممّا ذكرنا: حجّيّة الأمارة المانعة عند تعارض الممنوعة مع غيرها، فيُقدّم الغير عليه إن لم يكن الممنوعة مفيدة للظّنّ، وإلاّ وقع التعارض بين الأمارة المانعة وبين الظنّ الحاصل بأنّ الحجّة عند التعارض هي ما تفيد الظنّ.

وكذا إذا كان الغير أيضاً ممنوعاً فيتساقطان عند عدم إفادة شيء منهما الظنّ، ولو أفاد إحداهما الظنّ سقط الأُخرى قطعاً، ووقع التعارض بين المانعة والظنّ ا الحاصل بحجّية ما يفيد الظنّ، فيجب ملاحظة المرجّح بينهما، فإن وجد وإلّا تساقطا، ووجب الرجوع إلى الأصل.

ولو كان كلَّ من الأمارتين مظنون الاعتبار وقع التعارض بين الظنّين، فلو كان إحداهما مفيدة للظنّ قُدّمت على الأُخرى؛ للظنّ بحجّيّة ما هو أقرب إلى الواقع من المتعارضين.

ولا معارض لهذا الظنّ في المقام؛ لأنّ الظنّ باعتبار الأمارة الأُخرى معارض بالظنّ باعتبار هذه الأمارة، فينبغي الترجيح من هذه الجهة، ويبقى ذلك الظنّ مُرجَّحاً لسلامته عن المعارض.

وكذا الكلام في جميع صور تساويهما في الاعتبار.

ومن ذلك يعلم الحال في تعارض فردين من أمارة واحدة كإجماعَيْنِ منقولَيْنِ، أو خَبَرَيْنِ مُوَتَّقَيْن أو حَسَنَيْنِ، أو نحو ذلك، فيجب الأخذ بما هو أقرب مظنوناً إلى الواقع من الآخر.

وعلم الكلام \_أيضاً \_في الأمارات المختلفة المتعدّدة، كما لو قام الإجماع المنقول على وجوب شيء، والأولويّة على حرمته، والخبر الموتّق على استحبابه، وخبر موتّق آخر على كراهته، فيترك الأولويّة؛ لكونها أمارة ممنوعة، أو لكون الباقي مظنون الاعتبار، وحينئذٍ فلو كان الإجماع المنقول \_أيضاً \_ مظنون الاعتبار \_كالخبرين \_وجب الأخذ بما يكون أقرب إلى الواقع من بين التلائة، وإلاّ قُدِّم الخبران على ذلك الإجماع، ووقع التعارض بين الخبرين، فيؤخذ بما هو أقرب إلى الواقم، ومع فقده فالتخيير.

وعلى الأوّل فلو كان الخبران أقرب من الإجماع مع تساويهما فالتخيير، ولو كان أحد الخبرين مع الإجماع أقرب من الآخر قُدّما عليه، ووقع التعارض بينهما، ومع عدم المرجّع يرجع إلى الأصل.

هذا إذا لم يكن الإجماع أو الأولويّة مفيداً للظّنّ، وإلّا وجب ملاحظة الترجيح بين الظنّ باعتبار الخبر وبين الظنّ بأنّ الحجّة عند التعارض هو الأقرب إلى الواقع من الآخر.

وكذا يجب ملاحظة الترجيح بين الأمارة المانعة عن الأولوية وبين الظن المذكور، فإن وجد المرجّح أخذ بمؤدّاه، ثمّ لوحظ نسبته مع الباقي، ومع فقد المرجّح بين تلك الأمارات رأساً حتّى الأقربيّة إلى الواقع فلا طريق إلى الواقع، فيكون المورد بمنزلة ما لانصّ فيه، فيثبت فيه الأحكام الظاهريّة من البراءة أو الاحتياط أو نحوهما، فتأمّل واستقم.

#### [بيان الأقوال عند تعارض المانع والممنوع]

فلنرجع إلى بيان الأقوال عند تعارض المانع والممنوع، فنقول:

قد عرفت دليل القول الأوّل والثاني، وظهر لك فساد الأوّل، وأنّ التحقيق هو الثاني على التفصيل المتقدّم.

ومنه يظهر ضعف القول الثالث؛ إذ لا تعارض بين المانع والممنوع حتّى يؤخذ بأقويهما ظنّاً، لكنَّ الفاضل الأنصاريَّ في قد فرض التعارض بينهما بوجه لابأس بالإشارة إليه وإلى ما يرد عليه.

### [نَقْلُ كلامِ الفاضِلِ الأنصاريّ(هُرُّ)]

قال الانسداد من جهة حكم العقل بنا حال المنسداد من جهة حكم العقل بلزوم تحصيل الإمتثال الظنّي، وقبح تركه إلى الإمتثال بالشكّ أو الوهم لم يمكن نهي الشارع عن العمل بظنّ إلّا حيث يكون في العمل به مفسدة غالبة على مفسدة ترك الواقع المترتب على طرحه.

وعلى هذا يحمل النهي عن القياس، فلا يكون الواقع مطلوباً في مورد القياس حتى يجب تحصيل البراءة منه.

والعقل لمّا لم يدرك وجود تلك المفسدة لم يكن له الحكم بعدم الحجّيّة، وعدم إرادة الواقع منه ولكنّه إذا لاحظ حكم الشارع بحرمة العمل بــه ولاحـظ عــلمه بالمصالح والمفاسد حكم بوجود تلك المفسدة المانعة عن تنجّز الواقع.

وحينئذٍ، فلا يحكم بحجّيّة ذلك الظنّ، كما أنّه عـند الانـفتاح يـحكم بـحرمة

الاكتفاء بالظنّ بالبراءة ، لكنّه إذا لاحظ حكم الشارع بحجّيّة بعض الظنون علم أنّ مصلحة العمل بذلك الظنّ غالبة على المفسدة اللازمة من ترك الواقع المترتّب عليه نادراً، فهي متداركة لها.

وحينئذٍ ، فالظنّ المانع عن ظنّ آخر في الحقيقة ظن بترتّب مفسدة على العمل بذلك الممنوع ، فإذا ظُنَّ بالأولويّة \_مثلاً \_حكمٌ فرعيًّ ، وظُنَّ بالشهرة على عدم حجّية الأولويّة تحقّق في ذلك الحكم ظنّان:

أحدهما: الظنّ بتر تبالمصلحة الواقعيّة على ذلك الحكم. والثاني: الظنّ بترتّب المفسدة الغالبة على العمل بالظنّ الأوّل، فيجب الأخذ بأقوى الظنّين، ومع التساوي يتساقطان؛ لعدم استقلال العقل بشيء (1)، انتهى.

وربما يظهر ذلك من المحقّق القتيّ (هُ) في مسألة حجّيّة الشهرة في الفروع؛ حيث رجّحها على الشهرة القائمة على عدم حجّيّتها بأنّ الظنّ الحاصل منها أقوى(٢٠).

أقول: قد عرفت أنّ دليل الانسداد إمّا يجعل كاشفاً عن حجّية الأمارات شرعاً أو يجعل حاكماً، فإن جعلناه حاكماً باعتبار الظنّ فقد عرفت أنّ الموجّه من ذلك هو ما قرّر في الوجه الثالث من التقارير، وليس مقتضاه حجّية شيء من الظنون بمعنى كون مؤدّاه حكماً ظاهريّاً منجّزاً، سواء طابق الواقع أو لا، بـل مقتضاه وجوب الإتيان بالمظنون لاحتمال كونه مطابقاً للواقع المعلوم إجمالاً.

وليس هذا معنى الحجيّة كما صرّح به الفاضل الأنصاريّ(١١٤٤)، وحينئذٍ فيكون

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٥٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) راجع القوانين: ٢٧٩/٢.

حكم جميع الظنون حكم القياس في حرمة التعبّد بها، وجعلها حجّة في استنباط الأحكام، بل يجب بهذا التقرير العمل بالظنّ القياسيّ أيضاً، بمعنى وجوب الإتيان بمؤدّاه؛ لاحتمال مطابقته للواقع المعلوم إجمالاً.

ولا ينافيه أدلة النهي عن القياس؛ لأنّ مقتضاها حرمة التعبّد بالقياس من حيث هو، لامحض العمل على وفقه لسبب آخر، وهو العلم الإجماليّ المقتضي لوجوب امتثاله بالقطع، والأدلّة النافية للعسر موجِبةٌ للاقتصار (١) في محتملات المعلوم إجمالاً على ما كان مظنوناً، ولو كان النهي عن القياس مقتضياً لحرمة العمل على طبقه بهذا النحو المذكور لاقتضى الأدلّة الناهية عن الظنّ حرمة العمل على طبقه أصاً، والا فما الفرق؟.

وهذا دليل على فساد التقرير المذكور جدّاً.

وأيضاً لو كان محض قيام القياس على حكم سبباً لحرمة إتيانه لزم أن يكون مطابقة الخبر للقياس موجباً لسقوطه عن الحجّية، ولزم أن يكون اقتضاء القياس وجوب الجمعة \_مثلاً \_سبباً لوجوب تركها والاقتصار على الظهر، وإن كان مقتضى الاحتياط وجوب الإتيان بهما معاً.

ولا يخفى ما في ذلك من الفساد، ومن هذا يظهر الكلام في المقام؛ فإن الظن المانع قائم على عدم حجّية الممنوع، ولازمه الظن بانتفاء الحكم الظاهري المتنجز في مورد الممنوع بحيث يكون قيام الممنوع موجباً لتنجزه؛ إذ ليس معنى عدم الحجّية إلا هذا، وهذا لا ينافي وجوب الإتيان بمؤدى الممنوع؛ لاحتمال مطابقته للواقع المنجز بالعلم الإجمالي ألا ترئ أنه إذا اقتضى العلم الإجمالي وجوب

(١) «الموجبة للاقتصار» كذا في نسخة ب.

الإتيان بالظهر والجمعة معاً، فظنّ بالأولويّة \_مثلاً \_وجوب الإتـيان بــالجمعة. فالظنّ القائم على عدم حجّيّة الأولويّة لا يوجب الاكتفاء في الإمتثال بالظهر .

ولا ينافي وجوب الجمع بينهما بالاحتياط، ولا وجوب الإتيان بالجمعة عند عدم التمكّن من الاحتياط؛ بمحض كونه مظنوناً، وأقرب إلى الواقع من الظهر الموهوم؛ إذ ليس هذا عملاً وتعبّداً بالأولويّة ليمنع عنه الظنّ المانع، ولا فرق في ذلك كلّه بين أن يكون الممنوع مثبتاً للتكليف أو نافياً له.

أمّا على الأوّل، فظاهر.

وأمّا على الثاني؛ فلأنَّ ترك الامتثال في مورده إنّما هو لكون التكليف موهوماً. ومقتضى نفي العسر ترك الاحتمال الموهوم، لالكون الممنوع حجّة في نـفي التكليف لينافيه المانع.

فبالجملة ، لامنافاة على هذا التقرير بين المانع والممنوع ولو بعد ملاحظة دليل الانسداد وجريانه فيهما.

فنقول: إنّه بالنسبة إلى المانع يقتضي وجوب البناء على مؤدّاه، وهو عدم تنجّز الحكم الظاهريّ بسبب قيام الممنوع، وبالنسبة إلى الممنوع يبقتضي وجوب الإتيان بمؤدّاه إن كان تكليفاً، لالتنجّز، بسبب الممنوع لينافي المانع، بل لاحتمال مطابقته للواقع المنجّز بسبب العلم الإجماليّ.

وهكذا إذا كان مؤدّاه نفي التكليف؛ فإنّ ترك الإمتثال في صورده إنّـما هـو لدخوله في سلسلة الموهومات التي يجوز ترك الإحتياط فيها، لالحجّيّة الممنوع في نفيه، فتأمّل.

وعلى هذا فلا تعارض بين المانع والممنوع أصلاً ليؤخذ بالأقوى، بل يؤخذ

أبداً بالممنوع، ويعمل بمؤدّاه من باب الاحتياط، وترك العسر لاللتعبّد.

وأمّا إن جعلنا دليل الانسداد كاشفاً عن حبجّية الأمارات شرعاً، كما هو التحقيق، فيكون مقتضاه وجوب التعبّد بالأمارات، وكون مقتضى مؤدّاها حكماً ظاهرياً منجّزاً، ولا يمكن العمل بالمانع؛ لأنّه نافٍ لحجّية الممنوع، وقد عرفت أنّ التحقيق خروجه عن تحت موضوع دليل الانسداد، ولا بأس بتوضيحه بعبارة أخرى دفعاً للاشتباه وفقول: قد عرفت أنّه يعتبر في مقدّمات الانسداد العلم الإجماليّ بوجود الأحكام المنجّزة، وأنّه لا يجوز التنجّز إلّا بمقدار الطرق المقرّرة، وأنَّ المستنتج من ذلك وجود الطرق المعتبرة في ما بأيدينا من الأمارات، وحيئنذٍ فإنّا نقول بحجيّة الجميع عند عدم التعارض؛ لعدم الاكتفاء بالبعض، أو نقول بحجيّة البعض المجمل ووجوب العمل بالجميع احتياطاً، وعلى التقدير بن لا يجوز العمل بالأمارة المانعة.

أمّا على الأوّل؛ فلوجهين:

أحدهما: أنّه \_حينئذٍ \_يلزم من طرح الممنوع عدم وجود مقدار الكفاية في الأمارات، وهو خلاف مقتضى دليل الانسداد الذي هو قاطع بوجود المقدار الكافى.

والثاني: أنّ باب العلم بالأحكام الظاهريّة التي هي مؤدّى الأمارات قد انفتح بإجراء دليل الانسداد حيث عُلم منه حجّيّة الجميع، وحينئذٍ فلا يجري مقدّمات الانسداد بإثبات حجّيّة الأمارات في تعيين مثل هذه الأحكام الظاهريّة.

## [تــقسيمُ الأحُكـــامِ إلى الظـــاهِرِيّة والواقِـعِيّة، والأَدِلَـةِ إلى الاجْـتِهاديّة والفِقامَتِيّة]

بيان ذلك: أنَّ الأحكام الشرعيَّة قسمان: ظاهريَّة وواقعيَّة.

والظاهريّة قسمان: قسم يحكي عنه الأمارات الإجتهاديّة، وقسمٌ يُثبته الأدلّة الفقاهتيّة ،كالاستصحاب، وأصالة التخيير، وأصالة الطهارة، وأمثالها.

### [هل يجري دليل الانسداد في الأدلّة الاجتهادِيّة والفِقاهَتيّة أو لا؟]

أمّا الأحكام الواقعيّة، فانسداد باب العلم فيها ثابت، فيقتضي المقدّمات المتقدّمة حجيّة جميع الأمارات أحكاماً المتقدّمة حجيّة جميع الأمارات في تعيينها، فيكون مؤدّى تلك الأمارات أحكاماً ظاهريّة بحكم دليل الانسداد، فينفتح باب العلم بالأحكام الظاهريّة التي هي مؤدّاة الأمارات الإجتهاديّة، فلا يكون الظنّ حجّة في تعيينها.

وأمّا الأحكام الظاهريّة التي تُثبتها الأدلّة الفقاهتيّة، فلم ينفتح فيها باب العلم؛ إذ لم يقتض دليل الانسداد حجّية الإستصحاب وأمثاله، فتكون نظير سائر الأحكام الواقعيّة في وجوب تعيينها بالأمارات، ولهذا يجوز إثبات حجيّة الإستصحاب بالأخبار، وكذا إثبات التخيير بين الخبرين، وأصالة الطهارة وأمثالها من القواعدالفقهيّة.

وأمّا على الثاني \_أعني: وجوب العمل بالجميع من باب الاحتياط \_؛ فلاّنًا إذا علمنا بوجود الحجّة بين الأمارات الإجتهاديّة كان ذلك علماً بـوجود الأحكـام الظاهريّة المنجّزة بينها، كما نعلم بوجود الأحكام الواقعيّة، ولكن بعد التمكّن من الاحتياط، وامتثال تلك الأحكام الظاهريّة بنحو القطع لا يجوز العمل بالأمارات في تعيينها؛ لعدم اقتضاء مقدّمات الانسداد لذلك، كما أشرنا إليه سابقاً.

فحاصل الكلام: أنّ دليل الانسداد إنّما يجري بإثبات حسجيّة الأمارات في إثبات الأحكام الشرعيّة التي لا يمكن تحصيل العلم بامتثالها ولو إجمالاً، فإذا تمكّن من العمل بجميع الأمارات المحتملة وجب عليه؛ تحصيلاً للبراءة القطعيّة، فيجب الأخذ بالممنوع والعمل به احتياطاً؛ لأنّه أمارة على الحكم الذي لا يمكن تحصيل العلم بامتثاله، بخلاف المانع، فلا يجوز العمل به؛ لأنّه أمارة على الحكم الذي يمكن تحصيل العلم بامتثاله، أعنى: الحكم الظاهريّ الإجتهاديّ.

وأمّا الفقاهتيّ، فهو نظير الأحكام الواقعيّة، وملحوظ معها في عرض واحد في عدم إمكان العلم بها ولا امتثالها بالاحتياط(١٠، ولهذا يجوز تعيينها بالأمارات.

فتبيّن ممّا ذكرنا: أنّ دليل الانسداد يثبت حجّيّة الأمارات في الفروع والأُصول إلّا ما انفتح فيه باب العلم، أو أمكن فيه الاحتياط، أعني الأحكام الظاهريّة الاجتهاديّة.

وأمّا البواقي \_أعني: الأحكام الفرعيّة الواقعيّة والظاهريّة التبي هي مؤدّاةً الأُصول العمليّة، أو القواعد الفقهيّة \_، فالأمارات فيها حجّة بحكم دليل الانسداد. هذاكلّه عند عدم تعارض الأمارات.

وأمّا عند التعارض، فقد عرفت أنّ الاحتياط فيه غير ممكن، فيثبت حجّية الأمارات في تعيين الحجّة عند التعارض، فيُقدّم مظنون الاعتبار على غيره بالتفصيل المتقدّم.

(۱) «ولامتثالها بالاحتياط» كذا في نسخة ب.

لكن ينبغي أن يعلم أنّ ما ذكرنا من اعتبار الأمارات في تعيين الحجّة عند التعارض إنّما هو إذا لم تكن الأمارة القائمة على الحجّية أو نفيِها ناظرة إلى غير صورة التعارض، أمّا إذا اختصّت بغيرها، فلا ينفع في الترجيح، فعند تعارض الخبر الصحيح والشهرة المفيدة للظنّ لا يمكن ترجيح الخبر؛ لكونه مظنون الاعتبار، وكون الشهرة ممنوعة.

### وذلك لوجهين:

أحدهما: ما عرفت من أنّه يقع التعارض \_حينئذٍ \_بين الظنّ باعتبار الخبر وبين الظنّ بلزوم تقديم الأقرب إلى الواقع، فيجب ملاحظة الترجيح بينهما.

والثاني: أنّ الظنّ باعتبار الخبر مختصّ بصورة عدم كونه معارضاً لما هو أقوى منه ، بل نقول: إنّ الظنّ بكون الأرجح عند تعارض الأمار تين اللّتَيْن كـلّ منهما حجّة عندالاستقلال هو ماكان أقوى وأقرب إلى الواقع ، يوجب اختصاص الظنّ باعتبار مقابل الأقوى بصورة عدم المعارضة؛ لعدم إمكان اجتماع الظنّين، إلّا أن يفرض الكلام في محض الأمارة من دون ملاحظة إفادتها للظنّ.

فنقول: إنَّ الأمارات القائمة على اعتبار الأمارة أو عدم اعتبارها ليس فيها -أيضاً -ما يشمل صورة المعارضة؛ فإنَّ آية النبأ على فرض دلالتها على حجيّة الخبر مختصة بصورة إفادتها للاطمئنان أو الظنّ، كما مرّ، ويُقيّد بها إطلاق سائر الآيات والأخبار لوكان، والإجماعات المنقولة مختصة بالخبر الذي يعتمد على صدوره مع ذلك، وهو غير جارٍ في صورة المعارضة لما هو أقرب منه إلى الواقع؛ ضرورة أنّ المشهور بين العلماء في الأمارتين اللتين يكون كلّ منهما حجّة في

نفسه الأخذُ بالأقرب منهما إلى الواقع عند التعارض(١).

هذا في الخبر.

وأمّا الإجماع المنقول، فكونه مظنون الاعتبار بخصوصه إنّما هو للبناء عـلى دخوله تحت الخبر، فيجري فيه ما قلنا في الخبر.

وأمّا الشهرة، فالإجماع المنقول على عدم حجّيتها إنّما هو على نفي الحجّية في نفسها، لا أنّها على فرض حجّيتها في نفسها لا تكون في مقام التعارض حجّة وإن كانت أقرب إلى الواقع من مُعارِضِها؛ ضرورة ما عرفت من أنّ المشهور تقديم الأقرب، وهكذا الكلام في الشهرة بالنسبة إلى الأولويّة.

وبالجملة الأماراتُ القائمة على حجّية هذه الأمارات أو نفيها ناظرة إلى الحجّية في نفسها، وليس في شيء منها ما يدلّ على أنّها بعد فرض حجّيتها في الحجّية في نفسها -كما هو الثابت بدليل الانسداد - تكون هي الحجّة عند المعارضة وإن كان المعارض أقرب إلى الواقع، أو ليست بحجّة وإن كانت أقرب إلى الواقع من معارضها؛ إذ ليست تلك الأمارات المانعة أو المُنْبِتة إلّا الإجماعات المنقولة والشهرة، ولا يخفى قيامها في مقام تعارض الحجّتين في نفسها على تقديم الأقرب إلى الواقع.

وأمّا الأخبار الدالّة على حجّيّه الخبر \_مثلاً \_فقد عرفت اختصاصها بـصورة الاطمئنان، بل بصورة عدم التعارض، ولهذا ورد في مقام التعارض أخبارٌ كثيرةً يُستفاد من مجموعها أنّ الحجّة \_حينئذٍ \_هو ماكان أقرب إلى الواقع، فهي من هذه الجهة سليمةً عن المعارض، مُعْتَضَدَةً بالإجماع المنقول والشهرة، ومفيدةً للظنّ،

(١) راجع فرائد الأُصول: ٦١٠/١.

٨١٤...... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام اللَّهُ

فثبت أنّه لا ينبغي أن يُنْظَرَ في مقام التعارض إلى الظنّ بالاعتبار أو عدم الاعتبار. بل المعتبر ماكان أقر ب إلى الواقع.

ولا نُضائِقُ عن كون الظنّ بالاعتبار موجباً لقوّته في بعض الأحوال وأقربيتِهِ إلى الواقع، وكون الظنّ بعدم الاعتبار موجباً لوهنه في الجملة كذلك؛ فإنّ المناط وجود مرّ يّةٍ في إحدى الأمار تين مع فقدها في الأُخرى، فيجب ملاحظة جميع ما له دَخْلٌ في مرّ يّة كلّ منهما على الآخر، ومُقايَسَةُ المزايا، فان بقي لأحدهما فَضْلُ فهو الحجّة، وإن حصل التساوي فالتخيير بين الخبرين للرّواية المعتضدة بالشهرة، والرجوع إلى الأصل في باقى الأمارات بالتفصيل المتقدّم.

# [تنبيهاتٌ حولَ دَليل الإنسداد]

بقي في المقام أمور ينبغي التنبيه عليها:

أحدها: قد عرفت ابتناء مقدّمات الانسداد على عدم التمكّن من الاحـتياط الكلّى الذي يحصل به الموافقة القطعيّة.

فاعلم أنّ هذا قد يلاحظ بالنسبة إلى العلم الإجماليّ بوجود الواجبات الكثيرة والمحرّمات كذلك، الموجِبِ للاحتياط بفعل كلّ ما يحتمل الوجوب، وتَرْكِ مـا بحتمل الحرمة.

وعدمُ التمكن من الاحتياط من هذه الجهة ظاهرُ؛ لكثرة ما يحتمل فيه التكليف ولو موهوماً، وإذا جاز ترك الاحتمال الموهوم مثلاً لم يحصل الموافقة القطعيّة، فَلَزَمَ فِي تنجّز التكليف من وجود الطريق إلى آخر ما سبق.

وقد يلاحظ بالنسبة إلى العلم الإجماليّ في الوقائع الخاصّة. كالعلم بوجوب الظهر أو الجُمُعة، والجهر أو الإخفات، والقَصْر أو الإتمام، ونحو ذلك.

فربما يتوهم أن الاحتياط في مثل ذلك ممكن بالجمع بينهما، وصيرورة الظن طريقاً في القسم الأول حيث لا يمكن فيه الموافقة القطعيّة بالاحتياط الايوجب كونه طريقاً في القسم الثاني، فلو قام أمارة على وجوب الظهر فما الدليل على جواز الاقتصار عليه؟، بل ينبغي أنْ يُحكم بوجوب الجمعة أيضاً الدليل على

#### وهكذا في نظائره.

ويمكن دفعه بأنّ الوقائع التي يدور الأمر فيها بين المتباينين كثيرة جدّاً، بـل التحقيق؛ أنّ موارد الأقلّ والأكثر الارتباطيّ ـأيضاً ـمن هذا القبيل؛ فإنّ الطلب إمّا يردُ على الأقلّ أو على الأكثر، فالصلاة الواجبة إمّا هي مع السـورة أو هـي بدونها، وهكذا.

وحينتذٍ، فإمّا يجب الاحتياط في الجميع، وهو موجب للعسر جدّاً، وإمّا يجب إلى حدِّ يتحقّق فيه العسر، وهو \_أيضاً \_مستلزم للوقوع في العسر،

مع أنّ الوقائع التي ترد على المجتهد ربما ترد دفعةً، فلا تدريجَ حتّى يـحكم بالإحتياط شيئاً فشيئاً؛ إلى أن يرى العسر في الاحتياط بعد ذلك.

وإمّا يتخيّر في الحكم بالاحتياط في ما أراد منها وهمو خـلاف الإجـماع، فالاحتياط باطل.

وبعبارة أخرى: إذا لم يجب الاحتياط في جميع هذه الوقائع علمنا أنّ الواقع غير منجّز في جملة من تلك الوقائع حتى مع العلم الإجماليّ الحاصل فيها، وتلك الوقائع مردّدة بين مجموع الوقائع: إذ لامُعيّن لها، فلا يحصل العلم في شيء منها بتنجّز الواقع، مع العلم الإجماليّ بالحكم الثاني الذي هو غير كافٍ في التنجّز، فلا يجب الاحتياط في شيء منها (١).

نعم، لمّا علمنا بوجود الأحكام المنجّزة في ما بين تلك المحتملات \_مع العلم بعدم تنجّز الأحكام الواقعيّة؛ لعدم إمكان الاحتياط \_عـلمنا أنّ المنجّزة هي

 <sup>(</sup>١) لا توجد هذه العبارة «مع العلم الإجمالي بالحكم الثاني... إلى قوله: في شيء منها» في نسخة ب.

الأحكام الظاهرية التي هي مؤداة الطرق الشرعية التي يمكن فيها الاحتياط ، فكل حكم قام عليه أمارة حُكِم به ، وإلاّ فلا يجب الاحتياط وإن كان من الوقائع التي يُعلم إجمالاً بوجود الحكم الواقعيّ فيها بين أمور محصورة ، كالظهر والجمعة مثلاً ، بل إن قام دليل على وجوب الظهر حمثلاً - تعيَّن ، وإلاّ لم يجب شيىءٌ منها ، بل الْحُكْمُ البَرّاءةُ لولا الإجماع القائم على عدم جواز تركهما معاً وحينئذٍ فيكتفى بأحدهما ؛ خروجاً من خلاف الإجماع .

والحاصل: أنّه إذا جاز ترك الموافقة القطميّة جازت المخالفة القطميّة بـحسب القواعد، وإن اقتضى الإجماع حرمتها في بعض المقامات.

وعلى ما ذكرنا لا يجب الاحتياط في شيء من أقسام الشبهة الحكميّة، سواء كان الشكّ في التكليف أو في المكلّف به بين المستباينين، أو الأقسل والأكسر الإرتباطيّ، بل إن وجد أمارة على تعيين الحكم تَعَيَّنَ، وإلّا فلا يتنجّز التكليف حتى يجب الجمع بمقتضى التفصيل المذكور، وفاقاً للمحقّق القمي (هُنُ ) وغيره (١١) والحاصل: أنّا إن قلنا باعتبار الظنّ من باب الاحتياط صَحَّ النزامُ الاحتياط

والحاصل: اما إن فلنا باعتبار الطن من باب الاحتياط صح التزام الاحتياط عند الشكّ في المكلّف به، بل عند الشكّ في التكليف \_أيضاً \_على ما سبق.

وأمّا على التحقيق من أنّ عسر الاحتياط يوجب الاقتصار في امتثال الأحكام على موارد وجود الطريق، فلا وجه لوجوب الاحتياط عند انتفاء الطريق، إلّا أن يُعرّق بين العلم الإجماليّ الثابت بين مجموع الوقايع والعلم الإجماليّ الثابت في الواقعة الخاصّة، فيُقتصرُ في امتثال الأوّل على موارد الطريق، ويُحتاطُ في الثاني. وفيه: أنّه يقتضى وجوب الاحتياط في الواقعة الخاصة حتى عند تعيّن أحد

<sup>(</sup>١) راجع القوانين: ٢٣٨/٤، فرائد الأُصول: ٤٠٣ و٤٠٤.

الاحتمالين بالظنّ؛ إذ لا يصير الظنّ حجّة إلاّ بعد عسر الاحتياط، فإذا فرض انتفاء العسر فلا وجه لترك الاحتياط.

وإن سُلِّم تحقق العسر \_لكثرة تلك الوقائع الخاصة \_ ثبت عدم تنجّز التكليف في بعضها حتّى مع العلم الإجماليّ، فلا يكون العلم الإجماليّ كافياً في تنجّز التكليف فيها.

وحيننذ فيكون الإجماع القائم على تَنَجُّر التكليف فيها في الجملة دليلاً على تنجّز الحكم الظاهريّ الذي هو مؤدّى الطرق؛ لأنّه الذي يمكن امتثاله عِلْماً بالاحتياط من غير عسرٍ، فيُقتصر في الامتثال على موارد الطرق ولاوجه للاحتياط في الخالي عن الطريق (١) نظير ما قلناه في المشكوكات والموهومات مع وجود العلم الإجمالي بالأحكام في مجموع الوقائم، فتأمّل جداً.

إنَّ دليلَ الانسدادِ لايشملُ الأماراتِ التي قام الدَليلُ على عَدَمِ اعتبارِها]
[التنبيه] الثاني: قد ثبت بدليل الانسداد على تقرير الكشف حجيّتُه الأمارات
التي يحتمل كونها حجّة، وهي ما لم يقم دليل علميًّ على عدم حجّيتها، وفي
حكمه الظنّ المخصوص، كالكتاب والخبر المتواتر؛ فإنَّ ظواهرها ظنون خاصّة
على ما سبق،

وأمّا الأمارة التي ثبت حجّيتها بدليل الانسداد، فلا يكفي بها دليلاً على عدم حجّية أمارة أخرى، على ما عرفت تفصيله في بيان المانع والممنوع، بل الحكم كذلك عند القائل بحجّية الظنّ للاحتياط؛ فإنّه لا يعمل بما قام القاطع على عدم اعتباره كالقياس، وإن كان مقتضى مذهبه لزوم العمل كما بيّناه.

(١) «عن الطرق» كذا في نسخة ب.

### [الأماراتُ الّتي قامَ الدّليلُ علىٰ عَدَم اعتبارِها]

فينبغي ذكرُ الأمارات التي قام الدليل على عدم اعتبارها.

فمنها: القياسُ الْمُستَنبَطُ العلَّة الظنِّيَّة، والأولويَّة الظنِّيَّة.

ولا شبهة عند الشيعة في عدم اعتباره حتّى في زمان الانسداد، بل هو عندهم من ضروريّات المذهب.

وما يُرئ من بعضهم من الاستشكال في ذلك حال الانسداد فإنّما هو مَحْضُ المناقشة لا من جهة الاعتقاد.

ومنها: الاشتِحْسانُ والرأْيُ والمصالِحُ الْمُرْسَلَة، وهي نظيرة القياس عند فِرَق الشيعة، يُعرَفون بمنع الاعتبار بها قديماً وحديثاً.

ومنها: النَوْمُ والجَفْرُ والرَّمُلُ إِذَا لَم تَفَدَ القَطَع، فَهِي \_أيضاً \_خارجة بالإجماع. وربما ناقش بعضهم في النوم: نظراً إلى ما ورد من: وأَنَّ رَوْيًا الْمُؤْمِنِ في آخِرِ الزَمان علىٰ جُزْءِ مِنْ سَبْعِينَ جُزْء مِنْ أَجزاء النَّبُوة»(١).

وهذا لا يدلُّ على حجِّيّته في الأحكام الشرعيّة.

نعم، لو لم يتم الإجماع (٢) لم يحتج إلى ذلك، بل كان حجّة بمقتضى دليل الانسداد إذا لم يعارضه أقوى منه.

إلا أنّ هنا شيئاً ينبغي التنبيه عليه، وهو: أنّ مبنى مقدّمات الانسداد على عدم بيان الطريق المعتبر ليستنتج بذلك لزوم العمل بكلّ ما يحتمل كونه طريقاً من باب

<sup>(</sup>١) الكافي: ٩٠/٨، الحديث ٥٨، مع تفاوت في التعبير.

<sup>(</sup>٢) «لو يتم الإجماع» كذا في نسخة ب.

الاحتياط، وهو موقوف على عدم وجود القدر المتيقّن الكافي، أمّا مع وجوده، فيقتصر عليه، ويكون الشكّ في غيره شكّاً في التكليف رأساً، نظير ما لو علم التكليف في بعض أطراف الشبهة تفصيلاً؛ فإنّ أصالة البراءة سليمة عن المعارض في الباقي.

ولا فرق في ذلك بين أن يكون القدر المتيقّن أمراً معلوماً بالتفصيل، أو يُـعلمُ وجودُه إجمالاً بين أمور مخصوصة، فيقتصر على تلك الأُمور.

وحينئذ فنقول: إنّ ما عدا هذه الأُمور المذكورة قدرٌ متيقّن بالنسبة إليها؛ إذ نعلم وجود الحكم المنجّز في مواردها، ولا نعلم وجوده في موارد هذه الأمارات ولو بعد ضمّ بعض تلك الأمارات إليها، بأن يُطْرحَ جملةٌ منها بحيث يرتفع العلم الإجماليّ فيها ويُضمُّ الباقي بهذه الأمارات، فلا يُسلم وجود العلم الإجماليّ حينئذ.

وبالجملة، غير هذه الأمارات قدرٌ متيقن بالنسبة إليها؛ إذ كلّ من قال بحجّيّة هذه الأمارات قال بحجّيّة الباقية من غير عكس.

ولا ريب في حصول الاكتفاء بغير هذه الأمارات لكثرتها، ولا يُعلم إجمالاً بمطابقة شيء من هذه الأمارات للواقع، لافي مقام المعارضة، ولا في غيرها، سيّما بعد ورود النهي عنها في الأخبار، فلا يقتضي دليل الانسداد حجّية شيء من هذه الأمارات.

وأمّا سائر الأمارات ـكأقسام الخبر والشهرة ونـقل الإجـماع والسيرة وأمثالها ـ، فليس فيها قدرٌ متيقّل يُكتفيٰ به، فيكون الجميع حجّة.

اللَّهِمّ إلَّا الخبر الضعيف الغير الْمُنْجَبَر بالشهرة؛ فإنّ الباقية بالنسبة إليه قدرً

متيقَن كافٍ، ومثله الشهرة الغير المفيدة للظنّ، ومثله فتوى الفقيه، والسيرةُ الغير المفيدةِ للظنّ؛ فإنّ أحداً لم يقل بحجّيّة هذه الأُمور دون الباقية، بخلاف العكس.

وأمّا باقي أقسام الخبر \_أعني: الصحيحَ باصطلاح المتقدّمين أو المتأخّرين، والشهرة المفيدة للظنّ، والإجماعَ الظنّي \_، والشهرة المفيدة تين للظنّ، والإجماعَ الظنّي \_، فليس فيها قدرٌ متيقّن إلّا الصحيح باصطلاح المتأخّرين، المُركّىٰ كلٌ من رُواتِـهِ يعَدْلُنِ والمفيد للظنّ الاطمئنانيّ (١)، ولا ريب في عدم حصول الاكتفاء به في الفقه.

وأمّا الباقية، فمنهم من قال بحجّيّة الخبر ولم يقل بحجّيّة الظنّ، ومنهم من قال بالعكس، ومنهم من اشترط الأمرين أي الخبر المفيد للظنّ (٢٠).

وممّا ذكرنا يُعرف الحال في خبر غير الضابط والصبيّ والمجنون والغير المفيد للظنّ؛ فإنّ غيرها متيقّنةٌ بالنسبة إليها، وكافية أيضاً؛ لكثرتها، وعدم العلم بوجود المعارض المطابق للواقع لها في أمثال هذه الأمارات، فانحصر الأمارات الثابتة الحجيّة بدليل الانسداد في الخبر المعتمد الصدور مطلقاً، والشهرة والسيرة المفيدتين للظنّ والإجماع الظنّيّ، والظنّ بوجود الدليل، وفتوى الفقيه المفيد للظنّ، والاستقراء الظنّيّ، وعندالمعارضة يؤخذ بما هوأقرب إلى الواقع.

# [الكلامُ في دلالة آية النَّبَأُ وعدمِ حجّيّةِ خَبَرِ الفاسق]

ومنها: خبر الفاسق؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَرٍ فَتَبَيَّنُوا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) راجع فرائد الأُصول: ٤٧٤/١ \_ ٤٧٥.

<sup>(</sup>٢) راجع القواعد الشريفة: ٢٥٧/٢؛ عوائد الأيّام: ٤٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات (٤٩): ٦.

ولا شبهة في خروج خبره عند عدم إفادته الظنّ، إمّا بسبب صفات الراوي ككونه موتّقاً، أو بسبب اعتضاده بأمور خارجة كموافقة الشهرة ونحوها؛ لما عرفت من أنّ غيره قدرٌ متيقّن بالنسبة إليه، وإنّما الإشكال في خروجه عند إفادته الظنّ، فإنّ ما قدّمناه لا يقتضي خروجه؛ إذ ليس غيره حينتذٍ قدراً متيقّناً كافياً بالنسبة إليه.

وإنّما الكلام هنا في أنّ الآية هل تدلّ على عدم حجّيته أو لا؟، فإنْ لم تدلّ على ذلك فهو، وإن دلّت وجب إخراجه أن حصل الاكتفاء بغيره، وإلّا لزم إخراج الآية عن ظاهرها كالآيات الناهية عن العمل بالظنّ.

### فالكلام هنا في مقامين:

أحدهما: في أنّ الآية هل تدلّ على عدم حجّية خبر الفاسق المفيد للظنّ أو لا؟ والثاني: أنّ الأماراتِ الباقية كافيةً بعد إخراج هذا النوع أو لا؟

### [هل آيةُ النَّبَأُ تَدُلُّ علىٰ عدمٍ حجّيةٍ خبرِ الفاسقِ المفيدِ للظنَّ أُولًا؟]

أمّا المقام الأوّل، فنقول: ربما يعترض على دلالة الآية على عدم حجّيّة خبر الفاسق بوجوه:

أحدها: أنّ الفاسق كثيراً ما يستعمل في القرآن في مقابل المؤمن، فيكون المرادبه الكافر، ولا أقلّ من الإجمال، فلا يشمل المؤمن العاصي.

[الوجه] التاني: أنّ الظاهر اختصاص المورد بالموضوعات دون الأحكام الشرعيّة؛ فإنّ مورد نزول الآية \_كما قيل \_: إنّ الوليدَ لمّا أُخبَر بـارْتِدادِ بَـني

المُصْطَلَق نَزَلَت الآية دَفْعاً للنبيّ (ﷺ) عَنِ الأَمْرِ بِقِتالِهِمْ (١)، فالمخاطب بالآية حقيقة هو النبيّ (ﷺ)، فلوكان المراد منع العمل بخبر الفاسق حتى للنبيّ (ﷺ)، وهو فاسد لكان مفهومه جواز العمل بخبر العادل في الأحكام حتى للنبيّ (ﷺ)، وهو فاسد قطعاً، فيجب تخصيصه بالموضوعات؛ لأنّ العمل بخبر العادل جائز للنبيّ (ﷺ) فيها في الجملة، كما في الشهادة.

هذا مع ظهور التعليل في ذلك؛ لأنّ مُعظَم الأحكام الشرعيّة ممّا لا يُترتّب على مخالفة الواقع فيها إصابةً قوم.

[الوجه] الثالث: أنّ التبيّن ظاهر في تحصيل العلم، فيختصّ ذلك بصورة التمكّن من تحصيله، وأمّا في زمان الانسداد، فالتكليف بــه ســاقطٌ؛ لأنّــه تكــليفٌ بــما لا يطاق.

[الوجه] الرابع: أنّ الآية ساكنةٌ عن حكم خبر الفاسق في ما إذا تبيّن المكلّف ولم يحصل له العلم بالصدق ولا بالكذب، بل إمّا ظنّ بأحدهما أو شكّ، بل هي ساكتة عن حكمه في ما إذا حصل بالتبيّن العلمُ بصدقه أو كذبه أيضاً.

وإنّما تدلّ الآية على وجوب التبيّن، وأمّا أنّه إذا تبيّن وحصل له العلم أو لا، فما التكليف؟، فالآية ساكتة عن ذلك، ولا دلالة فيها على المنع، ولا على الإثبات. وأنت خبير بفساد هذه الوجوه طُرّاً.

أمّا الأوّل؛ فلأنّ المتبادر المصرّح به في كلام أهل اللغة: أنّ الفاسق هوالخارج عن طاعة الله (٢٠)، ولا يقدح مقابلته للمؤمن في بعض الموارد بإرادة الكافر منه

<sup>(</sup>١) راجع تفسير التبيان: ٣٤٣/٩، ذيل الآية ٦ من سورة الحجرات (٤٩).

<sup>(</sup>٢) راجع مجمع البحرين: ٢٢٨/٥، مادّة «فسق»؛ تاج العروس: ٤٠١/١٣، مادّة «فسق».

لأنّه أيضاً من أفراده، وقد ورد في بعض الأخبار الاستدلال بالآية على رَدّ خبر النمّام، لكونه فاسقاً<sup>(١)</sup>.

وأمّا الثاني؛ فلأنّ المورد لا يخصّص عموم اللفظ ، وشمولُ الخطاب للنبيّ (ﷺ) -لوسلّم - إنّما يقتضي عدم إرادة مفهوم الوصف في المقام ، وهو غير قادح . [آيةُ النّبَأ شامِلةً لِلْأحكام والموضوعات]

فنقول: الآية شاملةُ للأحكام والموضوعات، وعامّةُ بالنسبة إلى النبيّ (ﷺ) وغيره، ولا يلزم من ذلك إلّا عدم صحّة إرادة المفهوم من الوصف، ولا ضير فيه.

وأمّا التعليل، فيستفاد منه: أنّ إخبار الفاسق لا يخرج مورده عن الجهل، فيكون العمل به فيكون العمل به عملاً بجهالة، فإذا تضمّن الخبر ضرراً على قوم استلزم العمل به إصابتهم بجهالة، وإذا لم يتضمّن ذلك لم يستلزم الإصابة، ولكن يبقى الجهالة بحالها، فالقول بأنّه إذا أخبر الفاسق بحكمٍ شرعيّ ارتفع الجهالة وجاز العمل به ينافي التعليل المذكور في الآية.

ودعوى: أنّه إذا تَضَمَّنَ خبرُهُ ضرراً على قومٍ تبقى الجهالة بعد إخباره، بخلاف ما إذا لم يتضمّن ذلك فتر تفع الجهالة؛ ظاهرة الفساد.

وبالجملة، الظاهر من التعليل أنّ خبر الفاسق ليس موجباً لارتفاع الجهالة مطلقاً، فلا يجوز العمل به إلا بعد التبيّن، ولا يقدح في ذلك كون العادل \_أيضاً \_ كذلك؛ إذ غاية الأمر عدم إرادة المفهوم وهو مسلّمٌ.

وأمّا الثالث؛ فلأنّه مبنيٌّ على كون وجوب التبيّن نفسيّاً، وهوفاسد.

<sup>(</sup>١) راجع الوسائل: ٣٠٩/١٢، باب ١٦٤ من ابواب احكام العشرة في السفر والحضر.الحديث ١٠.

وأمّا الرابع؛ فلأنّ الظاهر من الآية أنّه إذا أراد العمل بخبر الفاسق فلا يجوز له ذلك إلّا بعد النبيّن، أي وضوح الأمر، فإن اتّضَحّ صِدْقُهُ عُمل به، وإن اتَّضَحّ كِدْبُهُ لم يُعمل به، وإن لم يتّضح الأمر لزم التوقّف، ولا فرق في هذا الحكم بين إمكان النبيّن وعدمه، فهذا هو المتبادر من الآية المباركة، ولا يـقدح فـي الاسـتدلال بالظاهر هذه الاحتمالات الموهرمة.

أمّا المقام الثاني، فنقول: إن كمان المراد بمالفاسق معلومَ الفسمق وبمالتبيّن خصوصَ العلميّ بقي من أقسام الخبر غير الموثّق والضعيف.

ويمكن دعوى الاكتفاء به؛ لكثرة الصحاح المُزَكِّيٰ رُواتُها بواحدٍ، والحِسان والمراسيل ونحوها ممّا لايُعلم فسق الرواة فيها.

وكذا إن كان المرادبالفاسق الفاسق الواقعيّ وبالتبيّن الأعمَّ من العلميّ والظنّيّ؛ إذ لا يخرج على هذا إلّا الضعاف الغير المنجبرة.

لكن يردعليه: أنّ الظاهر من التبيّن لغة وعرفاً هو استظهار الأمر بنحو العلم(١٠). والظاهر من الفاسق هو الواقعيّ، فيجب التبيّن العلميّ في خبر كلّ من احتمل فسقه.

وعلى هذا يخرج جميع أقسام الخبر أمّا غير الصحيح، فظاهر، وأمّا الصحيح؛ فلأنّ تزكية رواته لا يوجب العلم بعد الفهم، وليست داخلة في مفهوم آية النبأ أيضاً؛ لأنّ بناء أصحاب الرجال في الجرح والتعديل ليس على القطع، بل على الإجتهادات الظنّيّة، وكذا في تميّز المشتركات، والنبأ ظاهر في الإخبار عن العسّ، أو الحدس المستند إلى الحسّ لا إلى الإجتهاد. بل نقول: لو سلّم كون العراد من الفاسق هو الفاسق المعلوم \_أيضاً \_لم يسبق بل نقول: لو سلّم كون العراد من الفاسق هو الفاسق المعلوم \_أيضاً \_لم يسبق

(١) راجع الصحاح: ٢٠٨٣/٥، مادّة «بين».

شيء من أقسام الخبر إلا وهو مشمول لمنطوق الآية؛ وذلك لأنّ المستفاد من التعليل عدم حجّية خبر العادل -أيضاً -ما لم يُقد العلم، فلا يكون المفهوم مراداً. وإذا اشترط في حجّية خبر العادل والفاسق إفادة العلم، وثبت المنع عنه ما لم يفد العلم بالآية المباركة لم يبق شيء من الأخبار التي بأيدينا اليوم محتمل الحجّية ليكون داخلاً تحت دليل الانسداد.

والإجماع المنقول داخل في النبأ ، فلا عبرة به مالم يُفِد العلم ، فيبقى الشهرة والاستقراء ونحوهما ، بل نقول: مقتضى التعليل المذكور المنع عن كلّ ما ليس مفيداً للعلم ، فيشمل الشهرة ونظائرها أيضاً ، ويكون مفاد الآية \_حينئذٍ \_مفاد الآيات الناهية عن العمل بالظنّ ، وعلى هذا فلا يبقى شيء من الظنون خارجاً عن مضمون الآية ليُنظر فيه أنّ العمل به كافي في الفقه أو لا؟.

نعم، يمكن دعوى كون العمل بما يفيد الاطمئنان خارجاً عن الآية؛ لأنّ العمل به لا يُعدّ عملاً بجهالةٍ عرفاً، فينبغي النظر في أنّ الاكتفاء بالاطمئنان جائز في موارد الفقه أو لا؟، وهو فرع التتبّع التامّ وسير موارد الفقه وأدلّتها إجمالاً، فإن كان كافياً وجب الاقتصار عليه لوجهين:

أحدهما: أنّه \_حينئذٍ \_ليس شيءٌ غيرُه مشمولاً لدليل الانسداد؛ لخروجها عن احتمال الحجّيّة بمنطوق آية النبأ، بل بساير آيات النهي عن الظنّ أيضاً (١٠).

والثاني: أنَّه ظنُّ مخصوصٌ كما مرّ ، فمع الاكتفاء به لا يجوز التعدّي عنه.

وأمّا على التحقيق من عدم الاكتفاء بالاطمئنان، فيقع التعارض بين آية النبأ

<sup>(</sup>١) كما في سورة الاسراء (١٧): ٣٦ وسورة يونس(طل (١٠): ٣٦ وسـورة الأنـعام (٦):

وبين دليل الانسداد؛ لما قدّمناه من أنّ دليل الانسداد بالنسبة إلى إثبات حجّية مقدارٍ كافٍ من الظنون قطعيُّ تنجيزيُّ، وليس حكمه بذلك معلّقاً على شيء إلا على بقاء التكليف وزائداً على المقدار المعلوم، والمظنون بالظنون المخصوصة، وعلى هذا فيجب حمل منطوق الآية على ما يحمل عليه آيات النهي عن اتّباع الظنّ من الاختصاص بأصول الدين، أو بحال الانفتاح، ويمكن تخصيص هذه الآية بالموضوعات الخارجيّة.

نعم، حكم دليل الانسداد بالنسبة إلى المقدار الزائد على ما به الكفاية متوقّفٌ على انتفاء القدر المتيقّن الكافي.

فحينئذٍ يُحكم بحجّية الجميع من جهة الاحتياط، وحينئذٍ فيمكن أن يقال: إنَّ الاحتياط إِنَّما هو بالنسبة إلى الأُمور التي جرت العادة بجعلها طريقاً في تكاليف الموالى إلى العبيد عند انتفاء العلم دون كلّ ما يُحتمل عقلاً كونه طريقاً.

ومن هنا يصحّ دعوى خروج خبر الفاسق الغير المنتجبّر، وخبر كثير السهو والصبيّ الغير المفيد الغير المفيد الغير المفيد الغير المفيدة للظنّ، وأمثال ذلك وإن لم يكن غيرها قدراً متيقناً؛ لأنّ العادة لَمْ تَجْرِ بجعل أمثال ذلك طريقاً للامتثال، فلا يحكم العقل بوجوب العمل بها مقدّمةً للعمل بما هو طريق لحصول العلم العادي، بأنّ أمثال ذلك ليست ممّا يجعل طريقاً إلى الأحكام الشرعيّة أو غيرها، فتأمّل.

فإن قلت: مقتضى ما قرّرتَ من وجوب العمل بكلّ ما يحتمل الطريقيّةُ أن يجب إتيان كلّ ما يحتمل أن يكون ممّا قام عليه الدليل، فيكون حاصلُهُ حجّيّة احتمال الدليل، فلِمَ ذَكرتَ في جملة الأماراتِ المحتملةِ، الظنَّ بوجود الدليل دون مطلق الاحتمال؟، مع أنَّ الاحتياط يقتضى الثاني.

قلت: احتمال وجود الدليل في معنى احتمال ثبوت الحكم والاحتمال لا يُعَدُّ أمارةً على الحكم، مع أنه ثابت في طَرَفي النقيض بخلاف الظنّ؛ فإنّه إنّما يتعلّق بأحد الطرفين، والظنّ بوجود الدليل ظنَّ بثُبوتِ الحكم، وهو من جملة الأمارات المحتملة.

وبما ذكرنا عَلِمْتَ دفع الاحتياط المذكور؛ لأنّ الاتيان بكلّ ما يحتمل كونه مدلولاً لأمارة مثل الاتيان بكلّ ما يحتمل في إطلاق الأمارة على الظنّ مسامحةً، إطلاقاً لإشم الملزوم على اللازم أن يكون حكماً واقعيّاً.

بل يمكن جريان هذا الاحتمال في طَرَفَي النقيض في كـل مسألة (١١)، فهذا الاحتمال ـلعدم إمكان الاحتياط فيه ـلا يمكن أن يكون منجزاً للتكليف، وليس هو بنفسه \_أيضاً \_ من الأمارات المحتملة، بخلاف الظنّ بـوجود الدليل؛ فاإنّ وجوب العمل به ليس لكونه احتمالاً لوجود الدليل، بل لكونه ظنّاً بثبوت الحكم، وهو بنفسه من جملة ما يحتمل كونه طريقاً بخلاف الاحتمال، فافهم.

ثمّ إنّ الظنّ بوجود الدليل إنّما يكون معتبراً إذا لم يكن ممّا قام الدليل على عدم اعتباره، كالقياس وأمثاله، كالأمارات القائمة على نفس الحكم حرفاً بحرف.

وعلى هذا فيكون نقل الشهرة ونقل الاستقراء ونحو ذلك حبجّة إذا لم يكن الناقل فاسقاً، أو كثيرَ السهو، أو مجنوناً، أو نحوَ ذلك إلّا مع النبيّن المفيد للظنّ إذا لم يكن معارضاً بما هو أقوى منه.

وبالجملة، حال الظنِّ بوجود الدليل حال الظنِّ بثبوت الحكم، ولولا ذلك لما

<sup>(</sup>١) «بل هو غير ممكن لجريان هذا الاحتمال...» كذا في نسخة ب.

حصل الاكتفاء في الفحص عن المعارض بالظنّ؛ فابِّنه إذا حصل الظنّ بعدم المعارض فقد ظنّ بأنّ تلك الأمارة هي الحجّة.

وحاصل هذا هو الظنّ بوجود الدليل؛ لأنّ الدليل من المتعارضين هو ماكان أقوى، فلولااعتبار هذا الظنّ لوجب الحكم بعدم اعتبار الأمارة إلّا مع القطع بعدم المعارض.

ليقطع بأنّ الأمارة منحصرة في المسألة، ومع الإنحصار فهي الحجّة كما عرفت، ولا ريب أنّ القول بذلك يوجب سدّ باب الإستدلال، إذ قلّ ما يوجد أمارة في مسألة إلاّ ويُحتمل وجود المعارضات لها فضلاً عن المعارض الواحد.

ومن هذا يُعلم الإكتفاء بظنٌ كون الأمارة أقوى من معارضها لأنّه ظنَّ بكونها دليلاً، ومرجعه إلى الظنّ بوجود الدليل، فتأمّل في هذه المقامات فإنّي لم أرّ مَن تعرّض لتحقيقها.

الثالث: قد تحقّق في ما سطرنا حجّية جملةٍ من الأمارات، وعُلِمَ أنّه لا يُعتبر فيها حصول الظنّ الفعلي لأنّ مبنى حجّيتها على طريقة الكشف، ولا يُعلَم منها أنّ ما هو حجّة شرعاً يُعتبر أن يكون مفيداً للظنّ الفعلي، نعم يُعتبر كونه ممّا يفيد الظنّ بنوعه بل بصنفه، فمثل الخبر الضعيف الغير المنجّبر وخبر كثير السهو والمسجنون والصبيّ غير المعتضد وأمثال ذلك خارجة، لما عرفت من أنّ أمثال ذلك لا يُحتمل كونها حجّة بحسب العادة، وهكذا نقلُ الإجماع الموهون بوجدان الشهرة على الخلاف ونحو ذلك، وحينئذٍ فنقول يُكتفى في مقام دلالة الألفاظ أيضاً بالظنّ النوعيّ بمقتضى دليل الإنسداد، وكذا في تشخيص الظواهر بالرجوع إلى نقل النقلة وأمثاله.

وأمّا ما تقدّم من لزوم الظنّ الفعلي في مثل ذلك فإنّما هو للبناء على حجّية ذلك بالأدلّة الخاصّة لا بدليل الإنسداد.

وأمّا مقتضى الإنسداد فهو حجّية كلّ أمارة يُستفاد منها الحكم الشرعي ولو بوسائط، فمثلُ قول اللغوي الصعيد هو التراب أمارة على الحكم الشرعي وهـو وجوب التيمّم بالتراب، فيُمّبَل قوله إذاكان مفيداً للظنّ نوعاً بأن لا يكون فاسقاً أو كثير السهو والخطأ أو مجنوناً أو نحو ذلك، ومع التعارض يـؤخذ بـالأقرب إلى الواقع كما سَلَف.

وأمّا الظنّ الفعلي فغير لازم، فإذا ارتفع الظنّ الفعلي بسبب ما لا عبرة به من الأمارات كقول الكذوب أو كثير السهو أو القياس لم يقدح في التمسّك به، وكذا لو الأمارات كقول الكذوب أو كثير السهو أو القياس لم يقدح في التمسّك به وكذا لو يوجب خروج ذلك الكلام بوعت لا يواب أمر خارجيّ منفصل عن الكلام بعيت لا يوجب كلّ ذلك لدليل الإنسداد لا للأدلّة الخاصة، لما تقدّم من أنّ مقتضاه الإقتصار على الظنّ الفعليّ بخلاف دليل الإنسداد...(١١) من حيث إفادتها للظنّ ...(١٢) وإن أراد أنّ كان التكليف بما يفيد الظنّ وإن لم يكن من حيث إفادة الظنّ فا الملازمة مسلّمة ، لكن نمنع قوله: «والعقل قاضٍ بأنّ الظنّ إذا كان له جهات ....(١٣)؛ لاتنه على هذا التقدير لا دخل للظنّ حتى يُعتبر ضعفه وقوّته، ويكون الانتقال من القويّ الى الضعيف قبيحاً، فتأمل انتهى .

ولقد أجادَ في ما أَفَاد.

<sup>(</sup>١) سقطً في النسختين.

<sup>(</sup>٢) سقط من النسخة.

<sup>(</sup>٣) راجع المعالم: ١٩٢ ـ ١٩٣؛ فرائد الأُصول: ٤٨٠/١ ـ ٤٨١.

ولْيَكُنْ ذلك خِتام ما أردنا تحريره في هذه الوريقات، جَمَلَهُ اللهُ تَعالَىٰ ذَريعةً إلىٰ أَرْفَعِ الدَرَجات، ووسيلةً إلى أَعْلَى الغُرُفات، ونَفَعَ بِهِ أَرْبَـابَ الْآلـبَابِ مِـنْ إخوانِيَ المؤمنين، وجَمَعَ الله بِهِ بَيْنَنَا وبَيْنَ أُولِيائِهِ يَوْمَ الدين في أعــلىٰ عِــلَّيين، آمـنَ ذَتَ الفالَمـن.

قد حَصَل الفراغُ من تحريره يومَ الأربعاء، الثالث والعشرين من شَهْرٍ رَبيعِ المولود مِنْ سَنَهُ الاثنين والثمانين بعد الباتئين والألف من الهجرة النبويّة [عمليه وآله الصلاة والتحيّة](١٠).

وكان الشروعُ فيه يومَ الأربعاء، الحادي عَشر من شَهْرٍ رَبيعِ الثاني، من سَـنَةٍ الأحد والثمانين بعد المائتين والألف<sup>(٢)</sup>، على يد مـؤلِّفهِ الْـفَقير مـحـمّد حسـين الشَهْرِشتانِيّ ـعُفي عنه ــ.

<sup>(</sup>١) ٢٣ ربيع الأوّل سنة ١٢٨٢.

<sup>(</sup>۲) ۱۱ ربيع الثاني سنة ۱۲۸۱.

٣٦٤...... تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام النَّا

## [تاريخُ كِتابَةِ النُّسْخَة بخطِّ الشيخ مهدي البهبهانيّ الأركاني]

قَد فَرَغْتُ مِنِ اسْتِنْساخِه لِلأَخِ الأَعْزَّ، شَيْخي وأستادي ومَن بِـهِ اسْتنادي، في يَوْمِ الأربعاء، السادسِ من الْعَشْر الثاني من الشَهْر الثاني عَشَـر، مِـنَ السَـنَةِ الثانية عَشَر من المائة الرابعة من الألفِ الثاني (١).

وأَنَا تُرابُ أَقْدامِ الطلّاب، الجاني إبْنُ غُلامْعَلِيّ الْبهْبَهَانِيّ ــ دامَ ظِلَّه، ــمَهْدِيّ ــ دامَ تَوْفيقُه ــ.

 <sup>(</sup>١) السادس عشر من ذي الحجّة سنة ١٣١٢ من الهجرة الشريفة. ومن اللطيف أنّ الشروع في
 هذا التصنيف وقع يوم الأربعاء وكان الفراغ منه يوم الأربعاء. كما كان الفراغ من استنساخه
 يوم الأربعاء أيضاً.

# الفه كفرين اللف تيتك

| ٤٣٩ | ✓ فهرس الآيات الكريمة                     |
|-----|-------------------------------------------|
| ٤٤١ | ✓ فهرس الأحاديث الشريفة                   |
| ٤٤٥ | ✓ فهرس الأنبياءوالمعصومين ﷺ والأعلام      |
| ٤٥٥ | ✓ فهرس الأديان والمذاهب والفِرَق والقبائل |
| ٤٥٧ | √ فهرسالكتب                               |
| ٤٦٣ | ✓ فهرس الأماكن                            |
| ٤٦٥ | √ فهرس مصادر التحقيق                      |
| ٤٧٥ | √ فهرسالمحتويات                           |

## فهرس الآيات الكريمة

| الصفحة   | السورة/رقم الآية | الآية                                                                 |
|----------|------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 444      | الحجرات/١٢       | ﴿ اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظُّنَّ إِنْ بَعْضَ الظُّنَّ إِنْمُ ﴾    |
| 744      | البقرة/٢٧٥       | ﴿ أَحَلُ اللهُ الْبَيْعَ ﴾                                            |
| ۱۸۵      | النساء/٨٢        | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ﴾                |
| ۱۷۲      | البقرة/4٣        | ﴿ أَقِيمُوا الصَّلاةَ ﴾                                               |
| ۱۸۵      | يوسف/٢           | ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْاَناً عَرَبِيّاً لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ |
| 747      | البقرة/١۵٩       | ﴿ إِنْ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ﴾      |
| 475      | الحجرات/۶        | ﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَأُ فَتَبَيْنُوا ﴾                      |
| 144      | الإسراء/٣۶       | ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ﴾                          |
| ۳۱۳      | یونس/۳۶          | ﴿ إِنَّ الظُّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْناً ﴾                  |
| ۱۵۰      | النحل/١١٢        | ﴿ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ﴾                    |
| 70.      | النحل/۴۳         | ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذُّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾        |
| 747      | / <b>۴</b> ۴ab   | ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيْناً لَعَلَّهُ يَتَذَكُّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾  |
| 744      | التوبة/١٢٢       | ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةً ﴾           |
| 144      | الزمر/٢٨         | ﴿ قُرْآناً عَرَبِيّاً غَيْرَ ذِي عِوَجٍ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾      |
| ۸۶۲، ۲۰۳ | يونس/۵۹          | ﴿ قُلْ اللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴾         |
|          |                  |                                                                       |

| الصفحة  | السورة/رقم الآية | الآية                                                                    |
|---------|------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٣٠٣     | الطلاق/٧         | ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلَّا مَا آتَاهَا ﴾                       |
| ۱۵۱     | البقرة/٢٨۶       | ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا ﴾                         |
| ١٨٧     | الحجّ/٧٨         | ﴿ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾                       |
| 47      | آل عمران/۱۸۷     | ﴿ وَاشْتَرَوْا بِهِ ثَمَناً قَلِيلًا فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾          |
| 749     | البقرة/٢٨٣       | ﴿ وَلَا تَكْتُمُوا الشُّهَادَةَ ﴾                                        |
| ٣٠٠     | البقرة/١٩۵       | ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ ﴾                     |
| 749     | البقرة/٢٢٨       | ﴿ وَلَا يَحِلُ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ﴾                 |
| ۲۴۱،۲۰۶ | التوبة/١٢٢       | ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لاَ نَفَرَ﴾    |
| 701     | التوبة/8         | ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤْذُونَ النَّبِيِّ وَيَقُولُونَ﴾                |
| ۱۸۵     | إبراهيم/٣٣٨      | ﴿ هَذَا بَلَاغُ لِلنَّاسِ وَلِيُنْذَرُوا بِهِ ﴾                          |
| 149     | التوبة/٣٣        | ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ﴾           |
| ۲۸۳     | النساء/٥٩        | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾ |
| 777     | الحجرات/۶        | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَأٍ﴾       |
| ۱۵۰     | التوبة/٣٢        | ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْوَاهِهِمْ﴾                |
| 44      | نور /۳۶          | ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ فِيْهَا بِالغُدُوِّ وَالأَصَالِ رِجَالٌ ﴾               |
|         |                  |                                                                          |

# فهرس الأحاديث الشريفة

| الصفحة | القائل                | الحديث                                                                              |
|--------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 700    | الإمام الصادق للطِلْإ | إذا سَمِعْتَ مِنْ أَصْحابِكَ الْحَديثَ وكُلُّهُمْ ثِقَةً                            |
| 404    | الإمام الصادق للطلخ   | إِنْ الْحَديثَ يُنسخُ كَمَا يُنسخُ الْقُراَنُ                                       |
| ۱۸۵    | أميرالمؤمنين للظِّ    | إنّ القرآن ثلاثة أقسام قسم يعرفه العالم والجاهل                                     |
| ۱۸۷    | رسول الله ﷺ           | أَنْ القُراَنَ ذُو وُجُوهٍ، فَاحْمِلُوهُ على أَحْسَنِ الوُجُوهِ                     |
| 144    | الإمام الصادق للطيخ   | إِنْ الْقُرْآنَ فِيهِ مُحْكَمُ وَمُتَشَابِهُ ، فَأَمَّا الْمُحْكَمُ                 |
| ۳۹۴    | الإمام الصادق للنللج  | أنَّ الْمُجْمَعَ عَلَيْه لارَيْبَ فيه                                               |
| 188    | الإمام الصادق للطلخ   | إِنَّ المُغَيْرَةَ بْنَ سَعِيدٍ دَسٍّ فِي كُتُبِ أَصْحَابِ أَبِي جَعَفَرِ عَلَيْلِا |
| 188    | الإمام الرضائك        | إِنَّ أَبَا الخَطَابِ كَذِبَ عَلَى أَبِي عبدالله عَلَيْكِ !                         |
| ۱۵۲    | الإمام الصادق للطلخ   | أَنْتُمْ أَفْقَهُ الناسِ إِذَا عَرَفْتُمْ مَعانِيَ كَلامِنا                         |
| 477    | الإمام الصادق للطيلخ  | أَنْ رُؤْيَا الْمُؤْمِنِ في آخِرِ الزَمانِ علىٰ جُزْءٍ مِنْ سَبْعِينَ جُزْء         |
| 747    | الإمام الرضائلي       | إِنَّمَا أُمِرُوا بِالْحَجُّ لِعِلَّةِ الْوِفَادَةِ إِلَى اللهِ                     |
| 174    | الإمام الصادق للطلخ   | إِنَّمَا هَلَكَ النَّاسُ فِي الْمُتَشَابِهِ ؛ لِأَنْهُمْ                            |
| ۱۵۹    | الإمام الصادق للطيلخ  | أنَّهُمْ ثِقَاةً عَامُونُون                                                         |
| 199    | الإمام الباقرط كالجلا | بِمَا اشْتَهَرَ بَيْنَ أَصحابِكَ، وَدَعِ الشاذَ النادِر                             |
|        |                       |                                                                                     |

| الحديث                                                                     | القائل               | الصفحة  |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------------|---------|
| خَبَرُ تَدْرِيهِ خَيْرُ مِنْ عِشْرِينَ خَبَرٍ تَرْوِيهِ                    | الإمام الصادق للنلخ  | ۱۵۷     |
| خُذْ بِما يَقُولُهُ أَعْدَلُهُمَا                                          | الإمام الباقرىك      | 199     |
| خُلُوا عَنْهُمْ مَعالِمَ دينِكُم                                           | الإمام الصادق النيلج | ۱۵۹     |
| خُنُوا ما رَوَوْا وِذَرُوا ما رَأَوْا                                      | لإمام العسكري المثلخ | ۲۵۷     |
| رفع عن أمّتي تسع خصال: الخطأ والنسيان، وما لا يعلمون                       | رسول الله ﷺ          | ۳۰۳     |
| سَتَكْثُرُ بَعْدي الْقَالَةُ                                               | رسول الله ﷺ          | ۸۵۲     |
| العَمْرِيّ ثِقَةً ، فَمَا أَدَىٰ إِلَيْكَ عَنّي فَعَنّي يُؤَدّي            | الإمام الكاظم النيلا | 764     |
| فليس ينبغي لك أن تنقض اليقين بالشكّ                                        | الإمام الصادق الملج  | 197     |
| قال رسول الله ﷺ في يوم الغدير : مَعَاشِرَ النَّاسِ تَدَبَّرُوا الْقُرْآنَ. | الإمام الباقرىك      | ١٨٧     |
| لا عُذْرَ لِأَحَدٍ مِنْ مَوالينا في التَّشْكيكِ في ما يَرْويهِ             | الإمام المهدي للثيلا | 708     |
| لِكُلُّ رَجُّلٍ مِنَا مَنْ يَكْذِبُ عَلَيْهِ                               | الإمام الصادق للطيلخ | ۲۵۸     |
| لَيْسَ شَيْءُ أَبْعَدَ عَنْ دينِ اللهِ مِنْ عُقُولِ الرِجالِ               | الإمام الباقر عليه   | PAY     |
| مَا عَلِمْتُمْ أَنَّهُ قَوْلُنَا فَالْزَمُوهُ، وَمَا لَمْ                  | الإمام الهادي الله   | 777     |
| مَنْ حَفِظَ عَلَىٰ أُمْتِي أَرْبَعِينَ حَدِيثاً بَعَثَهُ اللهُ فَقيهاً     | رسول الله ﷺ          | ۶۴، ۸۵۲ |
| مِنْ زَكَرِيّا بْنِ أَدَمَ الْقُمْيّ ، الْمَأْمُونِ عَلَى الدينِ والدُنيا  | الإمام الرضاطي       | ۲۵۵     |
| مَنْ قَضَى بِالحَقِّ وَهُوَ لا يَعْلَمُ فَهُوَ فِي النار                   | الإمام الصادق الميلج | ۱۶۸     |
| وأمَّا الحَوَادِثُ الوَاقِعَةُ ، فَارْجِعُوا فِيهَا إِلَى رُواةِ حَديثِنا  | الإمام المهدي لليلخ  | ۲۵۷     |
| وَجَمَلَ لِلْقُرانِ وَلِعِلْمِ القُرآنِ أَهْلاً                            | الإمام الصادق الملج  | 184     |
|                                                                            |                      |         |

| الصفحة | القائل                     | الحديث                                                                   |
|--------|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٣      | الإمام الصادق للللج        | الْوُقُوفُ عِنْدَ الشُّبهاتِ خَيْرُ مِنَ الإِقْتِحامِ في الْهَلَكاتِ     |
| ٣٠٣    | الإمام الباقر الله         | ولا ينقض اليقين أبداً بالشكّ، ولكن ينقضه بيقين آخر                       |
| 144    | الإمام الصادق الملي المساح | وَهُمْ أَهْلُ الذِكْرِ الذينَ أَمَرَ اللهُ هذِهِ الأُمَّة بِسُوَّالِهِمْ |
| ۱۵۹    | -                          | هؤُلاءِ أَمَناءُ اللهِ في الْأَرْضِ                                      |
| ۲۵۳    | الإمام الصادق المليخ       | يا بُنَيٍّ ، أَمَا بَلَغَكَ أَنَّهُ يَشْرَبُ الْخَمْرَ ؟                 |
| ١٨٧    | الإمام الصادق المليخ       | يعرف هذا وأشباهه من كتاب الله عزّ وجلّ ، قال الله تعالى                  |
| 198    | الإمام الصادق للطيلا       | يُنْظَرُ إِلَى مَا كَانَ مِنْ رِوَايَتِهِمْ عَنَّا                       |

## فهرس الأنبياء والمعصومين على والأعلام

*ት*ፕ. *የሌ* ፕ**ጻ**ɾ. ፕ**ት**ፕ. ۵۵۲

الإمام على الهادى الطلخ، ٢٧٢

الإمام الحسن العسكري الطِّخ، ١٤٥، ٢٥٧

الإمام الحجّة بن الحسن المهدي النَّلْا، ٥٣،

717, 317, **667, 467, <del>1</del>47**, •A7

أدم، ۱۷۸، ۱۸۸

أقا عبدالمحمّد، ٣۶

السيّد أقا عليّ المرعشي الشهرستاني، ٥٠

الميرزا أقا مرتضى ابن الشيخ علي البهبهاني

الأرگاني، ١١٧

أبًا الخَطَاب، ١۶٣

إبراهيم على ١٠۶

الشيخ إبراهيم الجنّاتي، ٨٨

السيّد إبراهيم الشهر ستاني، ١٧

السيّد إبراهيم القزويني، ٩٤، ١٢٠، ١٢١

محمد رسول اللهﷺ، ۳۸، ۶۸، ۱۶۸، ۱۸۷،

ግፆን ሬ/ፕ ዓ/ፕ /ነፕ ዓነፕ /አፕ •ፆፕ

**የ**የአ አየየ

أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب الطِّيدِ، ٥٩، ١٨٥

الإمام الحسين الشهيد الله ١٠٤، ١٠٤، ١١٩،

177

الإمام علي بن الحسين السجّاد زين

العابدين لمايلاً، ١٠، ١٧، ١٨، ٨٥

الإمام محمّد الباقر؛ ۱۸۷ الإمام جعفر الصادق, على ۵۳، ۱۵۹، ۱۶۳،

الإمام موسى بن جعفر الكاظم الثلا، ٣٠، ٧١،

704

الإمام على بن موسى الرضائكي، ١١، ١٤، ٣٠،

تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام اللله

اب اهم المن تضي ابن الامنام منوسي

الكاظم للكافي ١٧

ابن أبي حمزة، ١۶٣

إبن أبي عمير، ٢۶۶

ابن إدريس، ۲۶۶

ابن داود الهمذاني، ۴۱

إبن قبة، ١۶٧

ابن العلّامة، محمّد بن الحسن الحـلى «فـخر

المحقّقين»، ٧٠

إبن الوليد، ۱۶۱، ۲۶۶

الميرزا أبوالحسن، ٣۶، ۴۵، ۴۸

السيّد أبوالحسن الكشميري، ٥٠

السيد أبوطالب الشهر ستاني، ٣٣ أبوالفضل شكوري، ١١١

الشيخ أبوالقاسم ابن الشيخ عبدالحسين، ١٠٨

السيّد أبوالقاسم الخوئي، ٨٣، ٨٧، ٩٠، ٩٢

السيّد أبوالقاسم الخوانساري، ٢٠

الشيخ أبي الحسن ابن بابويه، ٢۶٧ الشيخ أحمد الأحسائي، ٥٣، ٥٤

أحمدَ بن إسحاق، ٢٥٤

أحمد ابن الشيخ على البهبهاني الأركاني، ١١٧

أحمد بن محمد، ١٤٥، ٢٥٤

الشيخ الميرزا أحمد البهبهاني الحائري

الأرگاني، ۱۱۶، ۱۰۷، ۱۱۲

الشيخ أحمد التبريزي الحائري، ٥٠

السيّد أحمد الحسيني الأشكوري، ٣۶، ١٣٠،

۱۳۱

السيّد أحمد الشهر ستاني، ٣٢

الشيخ أحمد النراقي، ٢٠، ٣۴۶

الآخوند ملّا محمّد تقى الأردكاني، ٧٥

إسحاق بن يعقوب، ٢٥٧

الشيخ أسدالله التستري، ٢٠ السيّد أسدالله النبوي الدزفولي، ١٠٧

إسماعيل ابن الإمام الصادق الله ٢٥٣

الآقا أحمد إبن الآقا محمدعلى الكرمانشاهي،

AF .T. .T9

الآقا بزرك الطهراني، ١٠٩، ١١٥، ١٢٠، ١٢١

الأقا ضياءالدين العراقي، ٩٠

الآقا محمد أكمل، ٢٠، ٢٠، ۴۵، ١٠٠

الشيخ جعفر كاشفالغطاء، ۴۰، ۴۵، ۲۶۲ الأقا محمدعلي (ابن الوحيد البهبهاني)، ٢٩، الجعفري الأراكي، ٨٨ 48 الجعفري الكاشمري، ٨٨ الميرزا الآقا هادي ابن الشيخ عـلى البـهبهاني الأركاني، ١١٧ الستد جواب شببة الحمد «شاه»، ١١٢ الشيخ جواد التبريزي، ٩١ السيد الأمير على المدرس اليزدي، ٥٠ السيّد جواد الشهر ستاني، ۱۸، ۳۲، ۳۳، ۴۹، ۸۵ السيّد أميراسماعيل الشهر ستاني، ٣٣ 3% Y& P& +P, 7P أنوشروان، ۶۰ السيّد جواد الهندي، ۵۷ أيوب الخزّاز، ٢٥۴ الحارث بن المغيرة، ٢٥٥ الباغنوي، ٢٣۴ حسن بن صالح، ۱۶۲ الشيخ ميرزا باقر اليزدي، ١١ حسن بن على بن يقطين، ٢٥٥ البزنطى، ۲۶۶ بنى فضّال، ٢٥٧ السيّد حسن المرتضوي الشاهرودي، ٨٨ الشيخ حسين، ١٠٣ بوذرجمهر الحكيم، ۶۰ السيّد حسين أل رضوي، ۶۰ بهاء الدين محمد بن الحسين العاملي = الشيخ الحسين الأصغر ابن زين العابدين على ١٧، البهائي، ۴۰، ۶۵، ۲۶۵ الشيخ تقى بن غلام على البهبهاني الأركاني، 11. 61 الشيخ الميرزا حسين بن الشيخ على البهبهاني 112, 12, 7.1, 211 الأرگاني، ۱۱۲، ۱۱۷، ۱۱۹ جرير، ٧٢ الشيخ حسين بن غلام على البهبهاني الأركاني، الشيخ جعفر ابن الشيخ جعفر، ١٠٧

10, 1.4, 01

الشيخ جعفر الحائري، ٥٠

| تحقيق أدلة الأحكام عند غياب الإمام ﷺ    | A33                        |
|-----------------------------------------|----------------------------|
| زينب بنت محمّدمهدي الشهرستاني، ٧١       | السيّد حسين الروحاني، ٩٢   |
| السيّد زين العابدين الشهر ستاني، ٣٢، ٤٩ | السيّد حسين الشهرستاني، ١٧ |

السيّد ميرزا حسين الشهرستاني، ۱۰۹ الشيخ زين العابدين العازندراني، ۲۹، ۱۰۴۶۰، ۱۰۴۶۰ السيّد حسين عالم زاده، ۱۱۰ ۱۱۰ الشيخ حسين نجف، ۱۶ الشيخ حسين نجف، ۱۶

الشيخ حسين الوحيد الخراساني، ١٣ ، ٩١ سلمان أل طعمة، ١١١ الشيخ حسين الوحيد الخراساني، ١٣٠ هـ سلمان الفارسي، ۶۰ السيّد حسين هادي الموسوي، ١٣٠ ١٣١ سلمان الفارسي، ۶۰

السيّد حميد النبوي، ۱۰۷ سهل بن زياد، ۱۵۹

الشيخ خزعل، ۱۱۰ السّيّد، ۲۶۹ داود بن فرقد الفارسي، ۲۷۲ السيوطي، ۵۶

الدكتور عبدالرزّاق الشهرستاني، ١٨ الميرزا شريف ابن الشيخ علي البهبهاني

ربابة، ۱۹، ۱۱۸ الميرزا الرشتى، ۳۲ شريف العلماء، ۳۰۷

السيّد رضا الشيرازي، ١٢٠ الشريف المرتضى، ٣١١

رضيّ الدين بن طاووس، ۲۶۱ (سيّد شهابالدين المرعشي النجفي، ۳۲، ۵۰

زرارة، ۱۹۹، ۲۱۵ الشهيد، ۲۲۶، ۲۶۷

زَكِرِيَا بْنِ أَدَمَ الْقُمَيِ، ٢٥٥ [الشيرازي، ٣٢ زوجة الحاج محسن الشهرستاني الأركاني، صاحب المعالم، ٢٥٠

روجه الحاج محسن السهرساني الارجائي، صحب المعالم، ۱۰۰ الميرزا صالح، ۱۰۶

زينب بنت الآغا أحمد، ٧٢ ( السيّد الميرزا صالح الشهرستاني، ١٧، ٤٠

الشيخ الصدوق، ۱۶۲، ۱۶۵، ۲۶۶ ۲۶۶ السيّد عبدالرضا الشهر ستاني، ۱۸، ۵۸، ۸۷ ۹۲،

الشيخ الطـوسي، ٩.۴، ١۶٢، ١٩٤، ٢٠٨، ٢١١، ١٠۶

٢١٣، ٢١٣، ٢٢٧، ٢٥٧، ٢٤١، ٢٤٨، ٢٤٩ العلَّامة السيّد عبد السّتَار الْحَسَني، ١٧، ٢١، ٤٥٠

عائشة، ۲۳۹

السيّد العاملي، ١٤ السيّد عبدالصاحب الحكيم، ٨٨

السيّد علاء البحراني، ۸۷ عبدالعزيز بن المهدي، ۲۵۵

عباس، ۱۲۲ عبدالعزیز خان بن محمود خان، ۵۹ ۶۰

الشيخ عبّاس بن إسماعيل القزويني، ٣۶ عبدالعلي، ١٠۶

السيّد عبّاس المحدّث المهرى، ١١٢ الشيخ عبدالكريم الحائري، ١٠۴

-عبدالله، ۱۰۶ الشيخ عبدالمحسن الخاقاني، ۱۱۰

عبدالله الأعرج، ١٨ الشيخ عبد محمّد ابن الشيخ عبدالحسين، ١٠٨

عبدالله بن جعفر الحميري، ٢٥۴ الشيخ عبدالهادي المازندراني، ٥٠

عبدالله الأعرج، ١٨

عبدالله بن نُفَيْل، ۲۵۲ عثمان بن عيسى، ۲۵۴

السيّد عبدالله شُبّر، ۲۰ السيّد عدنان الغريفي، ۱۰۹، ۱۱۰، ۱۱۲

الشيخ عبدالله المامقاني، ٢١ عضدالملك على رضا خان، ٤١

عبدالحسين الحائري، ١٢١ الشيخ الميرزا علّام الهروي الحائري = الشيخ

عبدالرحيم، ٢٩ العلَّامة الحلِّي، ٢٤١

الحاج ميرزا علي نقي الطباطبائي، ٢٩، ٥٠، ٤٢

عمادالدولة عليقلي ميرزا، ٥٩

السيّد عمادالدين البحراني، ٨٧

عمر بن حنظلة، ۱۹۶، ۳۹۴

الشيخ عيسى، ١١٣

الشيخ غلام حسين المرندي الحاثري، ٣٤، ٥٥ الشيخ غلام على البهبهاني الأركاني، ١٩، ١٠، ١٠،

۱۱۱، ۱۱۵، ۱۱۸، ۱۱۹، ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۲۱

الشيخ غلام علي المرندي، ۵۰

الميرزا غلام الهروي الحائري، ٤٩

فاطمة بنت الشيخ أحمد الكرمانشاهي، ٢٩

فخر الدين، ۲۲۶، ۲۲۷

الفرزدق، ۷۲

القاسم بن علاء، ۲۵۶

السيّد الكاشاني، ١٣١

الكشّي، ۲۵۴، ۲۵۶

مارية القبطيّة، ٢٣٩

الشيخ مجتبى العراقي، ٩۴

السيّد مجتبى الفقيه إيماني الأصفهاني، ٩٢

المحدّث النوري، ٥٣

السيّد عليأصغر الشهرستاني، ٥٠

الشيخ علي البحراني، ٥٠

الشيخ علي البحراني البيرجاني الكرماني

الحائري، ۳۶

السيّد علي البغدادي، ٥٠

الشيخ علي البفروئي الحائري، ۵۰، ۱۰۹، ۱۱۱ الشيخ علي بن الشيخ غـلام عـلي البـهبهاني

الأركــاني ٣۶، ۵۱، ۱۰۳، ۱۰۴، ۱۰۸، ۱۰۹،

عليّ بن المسيّب الْهَمْداني، ٢٥۴

السيّد علي بن المهدي البغدادي، ۳۶ السيّد على البهبهاني الأهوازي، ۱۱۴

السيّد على الحسيني السيستاني، ٣٣، ٩٢، ٩٣

السيّد على الخميني، ٩٢

السيّد على الشهرستاني، ٣٣، ٢٩، ١٣٢

السيّد علي الطباطبائي، ٩٠

السيّد علي عالم زاده، ١١٧

الشيخ الميرزا على الفلسفي، ٩٠

السيّد علي المَرعش، ١٨

السيّد على الموسوى الأردبيلي، ٩٢

الشيخ محمّدباقر البهبهاني، ٢٠، ١٤۴، ١٤٩،

448

السيّد محمّدباقر الحُجَّة الطباطبائي، ٩٠

السيّد محمّدباقر الشّفْتي، ٧٥، ٩٥، ١٠١

محمدباقر المجلسي، ۴۰، ۱۶۶، ۱۰۰، ۲۶۲،

757

الشيخ محمّدباقر الوحيد البهبهاني، ١٣، ١٣،

۵۱، ۰۲، ۲۲، ۲۲، ۳۰، ۴۰، ۵۲، ۹۷، ۹۸، ۵۶،

1.19.

الميرزا محمّدباقر اليزدي، ٤٩

السيّد محمّد البحراني، ٨٧

محمّد بن سنان، ۱۶۳

محمد بن عبدالله الحميري، ۲۵۴

محمّد بن الشيخ علي البهبهاني الأركاني، ١١٧

محمّد بن عليّ الصيرفي، ١۶٣

محمّد بن عیسی، ۲۷۲

محمّد بن مسلم، ۲۱۵، ۲۵۴

محمّد بن موسى الهمداني، ١۶٣

محمد بن يحيى، ٢٥٤

محمد بن يعقوب الكليني، ١٤١، ١٤٥

السيّد محسن، ٣۶، ٣٩، ۴۸

محسن بن الشيخ تقى البهبهاني الأركاني، ١٩،

۱۱۸

السيّد محسن الكوه كمرى، ١١٥

المحقّق الأصفهاني، ٩٠

المحقّق التستري، ٢٢۶

· المحقّق الثاني، ٢٢۶، ٢٢٧

المحقّق الحلّي، ٢١٩، ٢۶٢، ٢۶۶

المحقّق الخوانساري، ١٨٠

المحقّق الداماد، ٢٢۶، ٢٢٧

الميرزا محمّد، ١٠۶

المحقّق القمّي، ٢۶٢، ٢۶۵، ٢٤٠، ۴۲١،

السيد محمد إبراهيم بن محمد تقى النقوى

النصير أبادي اللكهنوي، ٣٧

السيّد محمّدإبراهيم الدلداري، ٣٥

السيّد محمّد ابن السيّد معصوم الرضوي، 4۴

السيّد محمّد إسماعيل خالص زاده، ١٣۴

الشيخ محمّد الأركاني البهبهاني، ١٠۶

الشيخ محمّداًمين سبط الشيخ الأنصاري، ١٠٧

السيد محمد باقر آل صاحب الرياض، ٩۶

الشيخ محمّدتقي الجواهري، ٨٨

السيّد محمّدتقي الشهرستاني، ١٠، ٤٩ الميرزا محمّدتقي الشيرازي، ٩۶

محمدتقى المجلسى، ۴۰، ۸۶

الشيخ محمّدتقي النجفي الأصفهاني، ٢٣، ٢٩،

السيّد محمّد جعفر الشهر ستاني، ٣٢، ٣٩، ٨٩ الشيخ محمّد جواد ابن الشيخ حسين البهبهاني،

1/14

السيّد محمّد جواد الحيدري اليزدي، ٩٢

الميرزا محمّدحسن الأركاني البهبهاني، ١١٤،

الشيخ محمّدحسن الجناجي القاطعي، ٥٠

السيّد محمّد حسن الزنوزي، ۲۰

الشيخ محمدحسن سبط الشيخ الأنصاري،

1.4

الميرزا محمّد حسن المجدّد الشيرازي، ٣٣، ٣٣

الشيخ محمّد حسن النجفي «صاحب الجواهر»،

77, 77

السيّد محمّد حسين الأسلميّ اليزدي، ٥٠

مـحمدحسين بـن مـحمدعلي المـوسوي

الحسينتي الشـهرستاني، ٩، ١٣، ١٨، ٢١، ٢١، ٢٣، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٨٠ ٢٨.

۱۱۱، ۱۲۱، ۱۲۵، ۱۲۶، ۱۳۰، ۱۳۱، ۱۳۲،

440 149

محمّدحسين الفاضل الأردكاني، ١١، ٣۴، ٣٥،

AF A& AY AN AY AY EY FY AA AA AY

474

الميرزا محمّد حُسين النائيني، ١٢۴

الشيخ محمد حسين النجفى الرازى الأصفهاني،

الميرزا محمّدرضا الأركاني البهبهاني، ١٣٤

الشيخ محمّدرضا فكور، ١١٣

السيّد محمّدرضا الموسوي الكلبايكاني، ٩١

الشيخ محمّدرضا النجفي، ۶۰

السيّد محمد الرضوي المشهدي، ٣٩

السيّد محمّد الشهرستاني، ۲۶، ۳۳، ۱۱۹

محمدصالح الأسترآبادي، ١٠٠

السيّد محمّد الطباطبائي المجاهد، ٢١، ٣٠، ٩٠

461. 3.7. V.T. 677

الميرزا محمّد عبدالوهاب بن داود بـن يـوسف

الهمذاني الكاظمي، ٢۴

السيد محمد العصار الطهراني، ٣۶، ٥٠

السيد محمدعلى البحراني، ٨٧

محمدعلى ابن الشيخ محمدباقر الوحيد البهبهانی، ۲۹

السيد محمدعلى الشهرستاني، ١١، ٢٣، ٢٤،

YY, +T, YT, 6T, 4T, PH, 3G, YA, IV, PL

18. .91

السيد محمد الفشاركي، ٩٤

محمّدكاظم الآخوند الخراساني، ١١٢، ١١٥،

174

السيّد محمّد المحدّث المُهرى، ١١٢ الميرزا محمدمهدي الأركاني البهبهاني، ١٧

السيد محمدمهدي بحرالعلوم الطباطبائي، ١٣،

31, 11, 17, 17, 04, 64, 31, 68, 101

السييد الميرزا محمدمهدى الحسيني الشهرستاني، ۱۰، ۱۳، ۱۴، ۱۶، ۱۷، ۲۰، ۲۱، ۲۱

77, 97, 07, 97, 14, 44

السيد محمدمهدي الخراساني، ١٣، ٢٢

السيد محمدمهدي القزويني، ٣٥

الشيخ محمدمهدي النراقي، ١٣، ٢٢

السيّد محمّد النبوي الدزفولي، ١٠٧

السيّد محمّد هادي الميلاني، ٩٠

الشيخ محمد الهمذاني، ۴۴، ۳۷

الميرزا محمد الهندي، ٥٠

الشيخ محمود الأركاني البهبهاني، ۵۱، ۱۰۶، 144

السيد محمود المرعشى، ٥٠

السيّد المُرتضى، ٢١١، ٢١٢، ٢١٣، ٢٥٩، ٢۶۴،

\*17, 71.

الشيخ مرتضى الأنصاري، ٢۶، ۴۴، ٧٧، ٩٠. ۷۰، ۱۲۱، ۲۲، ۵۲۱، ۵۲۱، ۲۲، ۳۰۱،

781, 681, 4.7, 187, 787, 787, 687,

7.7. 7.7. ٧.7. ١/٣. ١/٣. ٣/٣.

የፖሊ ሃፖሊ ሊፖሊ - የፕ. የፖሊ አፖሊ የፖሊ

10% X0% 3V% ... P. 7. 1.17

|--|--|

| السيّد مرتضى الشهرستاني، ٣٣، ١٣٢، ١٣٣        | الشيخ مهدي النجف، ٩۴                       |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------|
| الشيخ مر تضى الشهرستاني، ١٨                  | السيّد ناصر البحراني، ١١٢                  |
| مشيرالدولة محمّدحسين خان، ٤٣                 | ناصرالدین شاہ القاجار، ۵۹، ۶۰              |
| الشيخ المفيد، ١۶۶                            | النجاشي، ۲۶۶                               |
| المفيد الثاني ولد الشيخ الطوسي، ٢۶٧          | السيّد نعمة الله الجزائري، ١١٠، ١١٧        |
| الشيخ المنتظري، ٩۴                           | الوليد، ٢٣٨                                |
| الشيخ منصور سبط الشيخ الأنصاري، ٧٩، ١١۴      | وهب بن وهب القرشي، ١۶٣                     |
| الشيخ موسى بن الله كرم الروداني، ١٠٨         | السيّد هادي الطعمة، ١٠                     |
| الشيخ موسى بن جعفر الكرمانشاهي، ٣٧، ٥٠،      | الشيخ هاشم الأَملي، ٩١                     |
| 171, 771                                     | الشيخ هاشم القزويني، ٩٠                    |
| السيّد موسى الحسيني الهنديجاني، ١١٢          | السيّد هبة الدين الشهر ستاني، ١٧، ١٨، ٥٠   |
| الشيخ موسى الروداني، ١١٣                     | هشام بن الحكم، ١۶٣                         |
| المولى علي الْكَني، ٣٤                       | السيّدة زينب بنت السيّد الميرزا محمّدمهدي، |
| السيّد مهدي ابن السيّد علي الغريفي البحراني، | 1.                                         |
| 11.711                                       | السيّد اليزدي، ١١۵                         |
| الشيخ مهدي ابن الشيخ غلامعلي البهبهاني       | الشيخ يوسف البحراني صاحب الحدائق، ١٣،      |
| الأرگاني، ۵۱، ۱۰۴، ۱۰۳، ۱۰۸، ۱۲۹، ۱۳۰،       | ۲۱،۲۰                                      |
| 171.171.277                                  | یونس بن ظبیان، ۱۶۳                         |
| الشيخ مهدي المازندراني، ٥٠                   | يونس بن عبدالرحمن، ۲۵۵                     |
|                                              |                                            |
|                                              |                                            |

## فهرس الأديان والمذاهب والفرق والقبائل

أل الأمير السيد على، ١٧

أل البهبهان*ي،* ۱۹

أل السيّد خليل الحكيم الموسوى، ١٨

أل الشهرستاني، ١٧

آل الصالح، ۱۸

آل عيسي، ١٠

الأعرجيّة، ١٧، ١٨

الإماميّة 🖒 الشيعة

بتري، ۱۶۲

بني المصطلق، ٢٣٩، ٢٣٧

زیدی، ۱۶۲

السادة المشعشعين، ١٨

الشيخيّة، ٥٣

الشبعة، ٧٥، ١٥٩، ١٤٠، ١٤٤، ١٤٤، ٢٠٩،

.17 117 717 717 717 317 317

**۵۲۲، ۸۵۲، ۱**۹۲، ۲۹۲، ۹۹۲، ۵۷۲، ۳۲۴

صوفی، ۶۰

العامّة، ١٤٤، ٢٤٤ قریش، ۲۵۳

المرعشتة، ١٧، ١٨

النصاري، ۵۴

### فهرس الكتب

| القــرأن الكــريم، 6ع، 6ع، ١٦٢، ١٨٣، ١٨٤، | الآيات المحكمات في دفع الشبهات، ۵۲                  |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ል <b>ለ</b> /،                             | بحار الأنوار، ٣٩، ٧١، ٢۶٢، ٢٧٢                      |
| أيات بيّنات، ۵۲                           | بحر الفوائد، ٣٠٧                                    |
| إثبات خاتميّة النبوة بالرسول الأعظم ﷺ، ۵۲ | البريد وتحديده، ۵۲                                  |
| الإِجازات، ۵۲                             | البهجة المرضيّة، ۵۶                                 |
| الإجتهاد والتقليد، ٥٢                     | تاج العروس، ۲۴۰، ۴۲۷                                |
| الإِحتجاج، ١٨٧، ٢٥٥، ٧٥٧، ٨٥٨، ٢٨٩        | التاريخ، ۵۲                                         |
| أحوالات الميرزا حسين الشهر ستاني، ٥٨      | التبيان، ۱۸۸                                        |
| الإستبصار، ٣٩، ٧١، ١٤٠، ١۶۶               | تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام الطِّيِّا، ٣٢، |
| الإستخارات، ۵۲                            | 16, 76, 88, 401, 171, 671, 071, 191                 |
| الإستصحاب، ۵۲                             | تذكرة النفس، ۵۲                                     |
| اصطلاحات الجفر، ۵۲                        | تراث الشيعة الفقهيّ والأُصوليّ، ١٩۶                 |
| أصل الأُصول في تلخيص الفصول، ٥٢، ٨٤       | تراث کربلاء، ۵۸                                     |
| الأعلام للزركلي، ٥٨                       | تراجم الرجال، ۱۱۶                                   |
|                                           |                                                     |

تریاق فاروق، ۵۳

التسهيل، ۶۶

أعيان الشيعة، ۵۸

الأُلفية لجمال الدين ابن مالك، 8۵

| Ao3                                       | تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام عليه        |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| تسهيل المشاكل، ۵۳                         | حفظ الكتاب الشريف عن القول بالتحريف، ٥٣         |
| التفسير الصافي، ۱۸۸                       | الخصائص الحسينيّة للتستري، ٥٣                   |
| تفسير التبيان، ٢٣٢، ٢٣٩، ٢۴٢، ٢٢٢         | خلاصة الاستدلال، ۲۶۶                            |
| تفسير القمي، ٢٣٩، ٢٥٢                     | خلفاء الرسول ﷺ، ٨٧                              |
| تفسير مجمع البيان، ٢٣٢، ٢٤٢، ٢٥٠          | خوان نعمت، ۵۳                                   |
| تقويم الكواكب، ٥٣                         | الدراية والرجال، ٥٣                             |
| تلويح الاشارة في تلخيص شرح الزيارة، ٥٣    | الدرّ النضيد في نكاح الإماء والعبيد، ٥٣         |
| تنبيه الأنام في مفاسد إرشاد العوام، ٥٣    | دمع العين على خصائص الحسين للطِّلْخ، ٥٣         |
| تنقيح المقال، ٢١                          | الذريعة، ۵۶، ۱۱۰، ۱۱۵، ۲۰۹، ۲۳۷، ۲۳۹،           |
| التهذيب، ۷۱، ۱۶۲، ۱۶۶، ۱۹۷، ۳۰۳           | 79 <i>7.</i> 7 <i>.</i> 7 <i>.</i> 7 <i>.</i> 7 |
| تهذيب الأحكام، ٣٩                         | الذكرى، ۲۲۶، ۲۶۷                                |
| الجدول، ۵۳                                | ربيع المغاني في تراجم آل البهبهاني الأركاني،    |
| جنّة النعيم والصراط المستقيم، ٣٠، ٣٣، ٥٣، | 19                                              |
| <b>ጓ</b> ኤ <i>ዮ</i> አ                     | رجال ابن الغضائري، ۱۵۹                          |
|                                           |                                                 |

رجال الكشّي، ١٥٣، ١٨٥، ٨ رجال النجاشي، ١٥٩، ١٨٥، ٢ الردّ على نصيحة الشيعة، ۵۴

الرسائل الفقهيّة، ١٥٤

الرسائل الأصوليّة، ٢٩، ٨٤، ١٤٩

جوابات أهل الموصل في العـدد والرؤيـة، الرد رجال الكشّي، ١٦٣، ٢٥٥، ٢٥٨، ٢٥٥

على أصحاب العدد، ١۶۶

حاشية الشرائع، ٢٢٧

حاشية القوانين = العناصر، ۶۶ الحجّة البالغة والنعمة السابغة، ۵۳

الحدائق الناضرة، ٣٠٧

| £09                                | فهرس الكتب                         |
|------------------------------------|------------------------------------|
| الشرع المبين برأي المتن المتين، ۵۴ | رسائل المرتضى، ٢١٣، ٢٥٩، ٢٤۴، ٢٧٠، |

رسالة في زيارة عاشوراء، ۶۸ ۵۷ الروضات، ۲۰ شواهد أبيات المغني، ۶۶

رياض المسائل، ۹۰، ۲۰۷، ۳۳۵ الصحاح، ۲۴۰، ۴۲۹ ريحانة الأدب، ۸۵ الصحيفة الحسينة، ۵۴

ريحانه اد دب ۱۸ الصغيعه الحسيبية ، ۵۲ الصغرى في المنطق ، ۵۴

۵۶، ۵۸، ۵۶ ک۸ ۸۹، ۹۹، ۹۸، ۹۹، ۱۰۰ الصيغ المشكلة، ۵۴، ۶۶

سبيل الرشاد في شرح نجاة العباد، ٥۴، ۶۶ الطريق، ۵۴

المعصومين المستعبين مسل ابساء الرحمه العدم العرب ١٦٠، ١٦٠، ١٨٠، ١٨٠ ، ١٨٠، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠ ، ١٨٠

سرّ مکنون، ۵۴

شرح الأربعين حديثاً، ۵۴ عروة الوثقى، ۱۱۲ شرح التبصرة، ۶۸ عسل مصفّى، ۵۴

شرح الحديد في الكيمياء الجديد، ٥٤ علل الشرائع، ٢٣٣

شرح شواهد مغنى اللبيب، ۵۴ العناصر المتين في شرح معضلات القوانين، ۵۵

عوائد الأتام، ٣٤٤، ٣٢٥

شرح كتاب الصوم، ۶۸

| •73                                         | تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام الرَّبِّيِّ |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| عيون أخبار الرضا٧، ٣۶۶                      | الفصول الغرويّة، ۱۲۴، ۲۰۶، ۲۰۸، ۲۶۳، ۲۸۵،       |
| غاية التقريب = مهذب التهذيب، ٥٥             | 701                                             |
| غاية المراد، ۲۶۶                            | الفوائد، ۶۶                                     |
| غاية المسؤول ونهاية المأمول في علم الأُصول، | الفوائد الحائريّة، ۱۵۴، ۱۶۴، ۲۲۶                |
| ነለ ልሴ                                       | الفوائد الحكميّة، ۵۶                            |

- - الفوائد الصمدية لبهاء الدين العاملي، ۶۵ ۱۸۰ ۳۷۴

الغديريّة، ۵۵ الفية ابن مالك، ۱۱ الغنية، ۳۰۲ القرعة، ۵۵

فرائد الأُصول، ۵۵، ۷۹، ۱۹۶، ۱۷۹، ۱۸۲، القضاء المانع عن الأداء، ۵۵ مرائد الأماء الشريفة، ۴۲۵ مرائد ۱۹۶، ۲۲۶، ۲۲۶، ۱۲۶۰ القباعد الشريفة، ۴۲۵

٣٦٨، ٣٩٣، ٢٩٣، ٩٣٨، ٩٦٨، ٣٥٨، قواعد العلامة، ٢٠

۲۵۹، ۲۶۲، ۲۶۲، ۲۶۳، ۲۶۳، ۲۶۵، ۲۶۶، قوانین الأصول، ۱۱۲، ۱۲۰، ۱۲۴، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰، ۲۰۰،

> > ۴۳۴، ۴۲۵ کتاب الغیبة، ۲۵۷

فرائد الفوائد، ۵۵ كشف الحجاب في علم الحساب، ۵۵

فرج المهموم، ۲۶۱ کشف الرموز، ۲۶۶

المسائل الناصريات، ٢١٧ كشف الغطاء، ۴٠، ۲۶۲، ۳۴۳ مستدرك الوسائل، ۱۵۷، ۲۵۶ كشف القناء، ٢٢۶ كفاية الأصول، ١٢٢ المشارع، ٥٤ الكلمة الطيّبة، ١١۴ مشرق الشمسين، ٢۶۵ مُصفّى المقال، ٥٨ كمال الدين، ٢٥٧ معارج الأصول، ١٤٧، ٢٠٤، ٢٤٠، ٢٤١، ٣٠٤، ٣٠٠ الكني والألقاب، ٥٨ المعالم، ٢٣٣، ٢٤٠، ٢٣۴ الكوكب الدري، ۵۵ المعتبر، ۲۲۰، ۲۶۷ اللاّلي، ۵۵ لباب الإجتهاد، ۵۵ معجم رجال الفكر والأدب في كربلاء للسيد معجم رجال ومشاهير تاريخ ايران المعاصر، اللباب في الأسطرلاب، ٥٥ لباس المصلّى، ٥۶ 111 معجم المؤلِّفين، ٥٨ لبّ اللباب في الحساب، ٥٥ معجم المؤلِّفين العراقيين، ٨٨ لسان العرب، ۲۴۰ مفاتيح الأصول، ١٩٥، ٢٠٤، ٢١٠، ٢٣٣، ٢٣٣، المآثر والآثار، ٥٨ مجمع البحرين، 4۲۷ مقدّمة الرسائل الأصوليّة، ١٠٠ المحاسن للبرقي، ٢٥٥ مكارم الآثار، ١٠، ٥٨ المختلف، ۲۱۴، ۳۱۱ مرأة الأحوال، ٢٩ المكاسب، ٧٩، ٩٠ مكتبة المجلس الوطني، ١٢١ المراصد في ردّ الفوائد، ٥۶ الفقيه، ٣٩، ٧١، ١٥٩، ١٩١، ١٩٢، ١٩٣، ١٩٨٠ مسائل الدماء، ۶۸

| تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام التَّلِيْرُ | YF3                                  |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------|
| نهج البلاغة، ١٨٨                                | 188.180                              |
| الوافي، ٣٩، ٧١                                  | الموائد في المتفرّقات من الفوائد، ۵۶ |
| الوافية، ۲۷۵                                    | مواقع النجوم، ۵۶                     |
| الوسائل، ۳۹، ۷۱، ۱۵۹، ۱۸۳، ۱۸۴، ۱۸۶۰            | المهجة في حاشية البهجة، ۵۶، ۶۶       |
| YA!, AA!, •P!, 66% 86% A6% A8%                  | مهذَّب التهذيب، ٥۶                   |
| 474                                             | نان و دوغ، ۵۶                        |
| هداية الأنام، ١١٠، ١١٥                          | نجاة المؤمنين، ١١٥                   |
| هداية المستمد (المسترشد) في شرح كفاية           | نجوم الفرقان، ۶۸                     |
| المقتصد، ۵۶، ۶۶                                 | نسب المرعشيّين وتراجم أسلافه، ۵۶     |
| هداية المسترشدين = حاشية المعالم، ٢٣، ٢٩،       | نقباء البشر، ۵۶، ۵۸، ۱۰۴، ۱۱۰، ۱۱۱   |
| ۵% P% P% Q& P71. 6V% QV% PV%                    | النور المبين في أحكام الدين، ٣۴، ٥۶  |
| 1                                               | النور المبين في أُصول الدين، ٥۶      |

نهایة الوصول، ۲۴۹، ۲۶۲، ۲۶۲

# فهرس الأماكن

| جِي، ١٠                                 | اُردکان، ۹۵                           |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| حرم سيّدالشهداء، ١٢٢                    | أصفهان، ۱۰، ۱۶، ۲۰، ۲۱، ۳۰، ۲۲، ۱۱۴   |
| حسينيّة أية الله الشيخ مـهدي البـهبهاني | أهواز، ۱۱۵                            |
| الأرگاني، ۱۰۶                           | إيران، ۱۶، ۱۹، ۲۱، ۳۴، ۵۳، ۵۴، ۵۵، ۹۸ |
| الحلّة، ١۶                              | 116.811                               |
| خانقین، ۶۰                              | باب قاضي الحاجات، ١١٩، ١٢٢            |
| خراسان، ۳۰                              | بابل = بارفروش، ۲۳                    |
| خرّمشهر =المحمّرة، ۱۰۳،۱۰۳،۱۰۹،۱۰۹،۱۰۹، | البصرة، ۱۶، ۱۱۲                       |
|                                         | بقعة الصاحب، ١١٧                      |
| خلف أباد، ۱۰۸                           | بغداد، ۱۶، ۵۶، ۶۰ ۶۳                  |
| خوزستان، ۱۰۴، ۱۱۸                       | بمباي، ۵۴                             |
| دزفول، ۱۰۷                              | بهبهان، ۲۱، ۲۹، ۳۱، ۲۲، ۱۲۰           |
| رامشیر، ۱۰۴، ۱۰۶                        | بين الحرمين، ١٢٢                      |
| رشت، ۱۶                                 | تبریز، ۱۶، ۵۳                         |
| سامرًاء، ۱۶                             | تُستر = شوشتر، ۱۱۷                    |
|                                         |                                       |

| الإمامك | ُدلّة الأحكام عند غياب | ٤٦ تحقيق | l£ |
|---------|------------------------|----------|----|
|---------|------------------------|----------|----|

| المدائن، ۶۰                               | السرحانيّة، ۱۰۸                           |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------|
| مدرسة أية الله النبوي، ١٠٧                | شهرستان، ۱۰، ۲۱، ۳۰                       |
| مدرسة الفيضيّة، ٩۴                        | صحن الإمام الرضاء الله ٩٠٠                |
| مركز إحياء التراث الإسلامي، ١٣۴           | صحن الحسين لمثيلًا، ١٠                    |
| مسجد الشاه، ۱۱۴                           | الصحن العلوي، ۱۱۶                         |
| مسجد مدرسة المروي، ٣۴                     | طهران، ۱۶، ۱۷، ۳۴، ۵۲، ۵۳، ۵۴، ۵۶، ۶۴،    |
| المسيّب، ۶۰ ۶۱ ۶۲                         | P& VI 1. •71                              |
| مشهدالرضايكِ ، ۱۳۲،۹۰، ۸۹، ۹۳، ۱۳۲،۹۰     | العراق، ۱۷، ۲۱، ۲۹، ۵۹، ۸۸، ۸۹            |
| مقبرة السيّد إسماعيل البهبهاني، ١١۶       | فارس، ۱۰                                  |
| مقبرة الشهر ستانيّين، ١٣                  | قم، ۱۶، ۱۶، ۱۰۴، ۱۳۴                      |
| مقبرة الشيخ زين العابدين المازندراني، ١٢٢ | الكاظميّة، ١٤، ٥٤                         |
| مقبرة شيخ العراقين، ١١٩، ١٢٢              | کربلاء، ۱۰، ۱۱، ۱۴، ۱۶، ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۶،   |
| مكتبة السيّد علي الشهرستاني، ١٣٢          | · 7. 77. 77. 74. 76. · 2 72 22 72 74. 74. |
| المكتبة العامّة لمجلس الشورى، ١٠٤، ١٣٠    | ۷۸ ۹۰ ۵۸ ۶۸ ۳۰۱، ۱۰۱، ۱۱۱، ۱۱۱،           |
| مؤسّسة أل البيت ﷺ لإحياء التراث، ٩۴       | ۶۱۱، ۱۲۱، ۲۲۱، ۵۲۱، ۶۲۱، ۱۳۱              |
| النجف الأشرف، ۱۶، ۲۱، ۵۲، ۶۲ ۸۷ ۹۰،       | کرمانشاه، ۱۱، ۲۹، ۳۰، ۵۹، ۶۴ ۶۵ ۸۹ ۸۹     |
| 711, 311, 171, 371, PYT, TAT              | مازندران، ۱۰، ۳۱، ۷۲                      |
| وادي السلام، ۶۲ ۱۰۸                       | ماهشهر = معشور، ۱۰۳                       |
| هند، ۵۳                                   | المحمّرة = خرّمشهر، ۱۱۷                   |

#### فهرس مصادر التحقيق

#### ١. القرآن الكريم

- الإحتجاج أحمد بن علي الطبرسي، المتوقى سنة ٥٤٨هـ.ق، ط/نشــر المــر تضى
   بمشهد، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٣هـ. ق.
- ٣. إختيار معرفة الرجال، المعروف بـ «رجال الكشي» أبو عمرو، محمد بن عمر بن
   عبدالعزيز، المتوفّى في أوائل القرن الرابع، والكتاب لشيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن
   الحسن الطوسة، المتوفّى سنة ٤٦٠ هـ. ق.
- الإستبصار فيما اختلف من الأخبار لشيخ الطائفة أبي جعفر محمد بمن الحسن الطوسيّ، المتوفّى سنة ٤٦٠هـ..ق ط/دار الكتب الإسلاميّة بطهران، الطبعة الأولى سنة ١٣٩٠هـ.ة..
  - أعيان الشيعة للسيد محسن الأمين العاملي، طبع دار التعارف.
- آ. إيضاح الفوائد في شرح إشكالات القواعد للشيخ أبي طالب محمد بن الحسن بن يوسف بن المطهّر الحليّ، الملقّب بـ فخر المحقّقين، المـ توفّى سـنة ٧٧١ هـ. ق، ط /مؤسسة مطبوعات إسماعيليان بقم، الطبعة الأولى سنة ١٣٨٧ هـ. ق.
- ٧. بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار 學 للعلامة المولى محمد باقر
   ابن المولى محمد تقى المجلسى، المستوفى سنة ١١١ هـ. ق، ط/مؤسسة الوفاء

٢٦٦...... تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام اللَّهُ

- بيروت؛ دار إحياء التراث العربيّ: الطبعة الثانية سنة ١٤٠٣ هـ. ق.
- ٨. بحر الفوائد في شرح الفرائد لمحمد حسن بن جعفر الآشــتياني، المــتوقى سـنة
   ١٣١٩ هــ. ق.
- ١٠. تاج اللغة وصحاح العربية المعروف بالصحاح لإسماعيل بن حمّاد الجوهريّ.
   المتوفّى سنة ٣٩٣هـ. ق.
- ١٢. تراث الشيعة الفقهي والأصولي بإعداد وإشراف مهدي المهريزي ومحمد حسين الدرايستي، الطبعة الأولى سنة الدرايستي، الطبعة الأولى سنة ١٤٢١ هـة..
- ١٣. التفسير الصافي للمولى محمد محسن المعروف بـ «الفيض الكاشاني». المتوفى سنة ١٤١٦ هـ. ق. مح سنة ١٤١٦ هـ. ق. مح تصحيح الشيخ حسين الأعلميّ.
  - ١٤. تفسير القمّي تأليف عليّ بن إبراهيم القمّي، من أعلام القرنين ٣ ـ ٤ هـ. ق.
- ١٥. تهذيب الأحكام في شرح المقنعة لشيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسيّ، المتوفّى سنة ٤٦٠هـ.ق ط/دار الكتب الإسلاميّة بطهران، الطبعة الرابعة سنة ١٤٠٧هـ.ق.

#### ١٦. جوابات أهل الموصل في العدد والرؤية، «الردّ على أصحاب العدد»

- لأبي عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان العكبريّ البغداديّ الملقّب بـ «الشيخ المفيد». المتوفّى سنة ١٣ هـ..ق، ط/دار المفيد بيروت، الطبعة الثانية سنة ١٤١٤ هـ..ق مع تحقيق الشيخ مهدى نجف.
- ١٧. جنّة النعيم والصراط المستقيم للسيّد محمّد حسين الشهرستاني، تحقيق: السيّد هادى الموسوى، الطبعة الأولى سنة ١٤٤٢، العتبة المقدّسة الحسينيّة.
- ١٨. الجوامع الفقهية ط/منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشيّ بقم، سنة ١٤٠٤
- ١٩. حاشية شرائع الإسلام للشيخ عليّ بن الحسين الكركيّ، المعروف بالمحقّق التاني، المتوفّى سنة ٩٤٠ هـ. ق، مخطوطة مكتبة مجلس الشورى الإسلاميّ بطهران، تحت الرقم ٧٨٢٩٩.
- ٢٠. الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة الله ليوسف بن أحمد بن إسراهيم
   البحرائق المتوفّى سنة ١١٨٦هـ. ق.
- ١٤. الذريعة إلى أصول الشريعة للسيّد الشريف المرتضى علم الهدى أبي القاسم عليّ
   بن الحسين الموسويّ، المتوفّى سنة ٤٣٦ هـ. ق، ط/جامعة طهران، سنة ١٣٤٦ هـ.
   ش، مع تحقيق أبو القاسم الكرجيّ.
- ٢٢. ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة للشهيد الأول، أبي عبدالله محمد بن مكّي العاملي، المستشهد سنة ٧٨٦هـ. ق، ط/مؤسسة آل البيت عليه الإحياء التراث بقم، الطبعة الأولى سنة ١٤١٩هـ. ق.
- ٢٣. رجال ابن الغضائري «كتاب الضعفاء» لأحمد بن الحسين الغضائريّ، المتوفّى

- سنة ٥٠٤هـ.ق ط/دار الحديث بقم، الطبعة الأُولى سنة ١٤٢٢هـ.ق.
- ٧٤. رجال النجاشي «فهرست أسماء مصنّني الشيعة» لأحمد بن عليّ النجاشيّ، المتوفّى سنة ٥٤٠٧ هـ. ق، مع تصحيح وتحقيق السيّد موسى الشبيري الزنجانيّ.
- ٢٥. الرسائل الأُصوليّة للوحيد البهبهانيّ، المتوفّى سنة ١٢٠٥هـ.ق، ط/مؤسّسة العلامة المجدّد الوحيد البهبهانيّ بقم، الطبعة الأُولى سنة ١٤١٦هـ. ق.
- ٢٦. رسائل الشريف المرتضى للسيد الشريف المرتضى، علم الهدى أبي القاسم علي بن الحسين الموسوي، المتوفّى سنة ٤٣٦ هـ. ق، ط/دار القرآن الكريم بقم، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٥ هـ. ق، مع تقديم السيّد أحمد الحسينيّ وإعداد السيّد مهديّ الرجائيّ.
- ٢٧. الرسائل الفقهيّة للوحيد البهبهانيّ، المتوفّى سنة ١٢٠٥هـ.ق، ط/مؤسّسة العلامة
   المجدد الوحيد البهبهاني بقم، الطبعة الأولى سنة ١٣٧٨هـ. ش.
- ٢٨. زبدة الأُصول للشيخ بهاء الدين محمّد بن الحسين العامليّ، المعروف بـ «الشيخ البهائيّ»، المتوفّى سنة ١٠٣١ هـــق، ط/مدرسة وليّ العصر «عجّل الله تعالى فرجه الشريف» العلميّة، الطبعة الأولى سنة ١٤٢٣ هــ. ق، مع تحقيق فارس حسّون كريم.
  ٢٩. السرائر الحاوى لتحرير الفتاوى لابن إدريس، محمّد بن منصور بـن أحـمد،
- ٣٠. العدّة في أُصول الفقه «عُدَّة الأُصول» لشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ، المتوفّى سنة ١٤١٧ مطبعة ستارة بقم، الطبعة الأُولى سنة ١٤١٧ هـ. ق، مع تحقيق محمّد رضا الأنصاريّ القمّيّ.

المتوفّي سنة ١٨٥ هـ. ق.

- ٣١. علل الشرائع للشيخ الصدوق، أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمّى، المتوفّى سنة ٣٨١هـ. ق.
- ٣٢. عوائد الأيّام في بيان قواعد الأحكام ومهمّات مسائل الحلال والحرام للمولى
   أحمد بن محمّد مهديّ النراقيّ، المتوفّى سنة ١٢٤٥ هـ. ق.
- ٣٣. عوالي اللئالي العزيزيّة في الأحاديث الدينيّة لابن أبي جمهور، محمّد بن عليّ الأحسائي، من أعلام القرن التاسع هـ. ق، ط /دار سيّد الشهداء الله بقم، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٣ هـ. ق.
- ٣٤. عيون أخبار الرضائل للشيخ الصدوق، أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمّ، المتوفّى سنة ٣٨١هـ. ق.
- ٣٥. غاية المراد في شرح نكت الإرشاد للشهيد الأول، أبي عبدالله محمد بن مكّي العاملة، المستشهد سنة ١٨٦هـ. ق.
- ٣٦. غاية المسؤول في علم الأُصول لمحمّد حسين الحسينيّ الشهرستانيّ، المتوفّى سنة ١٣٥٥ هـ.ق، الطبعة الأُولى.
- ٣٧. فرائد الأُصول للشيخ الأعظم الشيخ مرتضى الأنصاري، المتوفّى سنة ١٤١٨هـ. ق.
- ٣٨. فرج المهموم في تاريخ علماء النجوم للسيّد ابن طاووس، رضي الديس أبي القاسم عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن طاووس الحسنيّ الحسينيّ، المـتوفّى سنة ٦٦٤ هـ. ق ط/منشورات الرضى بقم، ٣٣٦٧ هـ. ش.
- ٣٩. الفصول الغروية في الأُصول الفقهيّة للشيخ محمّد حسين الأصفهانيّ، المتوفّى
   سنة ١٢٥٤ هـ. ق، ط/دار إحياء العلوم الإسلاميّة، الطبعة الأولى سنة ١٤٠٤ هـ. ق.

- ك. الفقيه «من لا يحضره الفقيه» للشيخ الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القتي، المتوفى سنة ١٣٨هـ. ق ط/مؤسسة النشر الإسلامي بقم، الطبعة التانية سنة ١٤١٣هـ.
- الفوائد الحائريّة للوحيد البهبهانيّ، المتوفّى سنة ٦ ـ ١٢٠٥، ط/مجمع الفكر
   الإسلاميّ بقم الطبعة الأولى سنة ١٤١٥هـ. ق.
  - ٤٢. القواعد الشريفة لمحمّد شفيع بن علىّ أكبر الجابلقي، المتوفّي سنة ١٢٨٠ هـ ق.
- 8. القوانين المحكمة في الأصول لأبسي القاسم بسن محمّد حسن، السلقب بد «الميرزا القمّي» المتوفّى سنة ١٣٣١ هـ. ق، ط/دار إحياء الكتب الإسلاميّة، الطيعة الأولى سنة ١٤٣٠ هـ. ق، مع تحقيق رضا حسين صبح.
- 3.2. الكافي لأبي جعفر محمّد بن يعقوب بن اسحاق، ثقة الإسلام الكلينيّ، المتوفّى سنة ٣٢٩هـ..ق، ط /دار الكتب الإسلاميّة بطهران، الطبعة الرابعة، سنة ١٤٠٧هـ..ق.
- كتاب الألفين لحسن بن يوسف بن المطهّر الأسديّ الملقّب بـ «العلامة الحـلّي».
- المتوفّى سنة ٧٢٦هـ. ق. . 23. كتاب الغيبة لشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ، المستوفّى سنة
- كتاب الغيبة لشيخ الطائفة ابي جعفر محمّد بن الحسن الطـوسيّ، المـتوفى سـنة
   ٤٦٠ هــ. ق.
- كشف الرموز في شرح مختصر النافع للفاضل الآبي، حسن بـن أبـي طـالب اليوسفق، المتوفّى سنة ٩٠٦هـ. ق.
- كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغرّاء لجعفر بن خضر المالكيّ، الملقّب بدهاشف الغطاء»، المدة قي سنة ١٢٧٨ هـ. ق.

- ٩٤. كشف القناع عن وجوه حجّية الإجماع لأسدالله بن إسماعيل الكاظمي التستريّ، المتوفّى سنة ٢٣٧ هـ. ق، الطبع الحجر ي بطهران.
- ٥٠. كمال الدين و تمام النعمة للشيخ الصدوق، أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن
   بابو يه القمّة، المتوفّى سنة ٣٨١ هـ. ق.
- ١٥٠ لسان العرب لابن منظور، أبي الفضل جمال الدين محمّد بن مكرم، المتوفّى سنة
   ٧١١هـ.. ق...
- ٥٢. مجمع البحرين لفخر الدين الطريحيّ، المتوفّى سنة ١٠٨٧ هـ. ق، ط /مكتبة الم تضوى بطهران، الطبعة الثالثة سنة ١٤١٦ هـ. ق.
- ٥٣. مجمع البيان في تفسير القرآن للشيخ أبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي، المتوفّى سنة ٥٤٨ هـ. ق ط/مؤسسة الأعلى للمطبوعات بيروت، الطبعة الأولى سنة ١٤١٥ هـ. ق، مع تقديم السيّد محسن الأمين العامليّ.
- المحاسن لأبي جعفر أحمد بن محمد بن خالد البرقي، المتوفّى سنة ٢٧٤
   أو ٢٨٠ هـ. ق..
- ٥٥. مختلف الشيعة في أحكام الشريعة لحسن بن يوسف بن مطهر الأسديّ . الملقّب بـ «الملّامة الحلّي» . المتوفّى سنة ٤٣٦ هـ. ق .
- ٥٦. مسائل الناصريّات للسيّد الشريف المرتضى، علم الهدى أبي القاسم عليّ بن
   الحسين الموسوىّ، المتوفّى سنة ٤٣٦ هـ. ق.

٥٨. مشرق الشمسين وإكسير السعادتين، الملقب بمجمع النورين ومطلع التيرين للشيخ بهاءالدين محمد بن الحسين العاملي، المعروف بـ «الشيخ البهائي»، المتوفّى سنة ١٠٣١هـ. سنة ١٠٣١ه الثانية سنة ١٠٣١هـ. ق. مع شرح محمد إسعاعيل الخواجويّ العازندرانيّ، المتوفّى سنة ١١٧٣ أو ١١٧١هـ. هـ. ق. مع التحقيق والتصحيح للسيّد مهديّ الرجائيّ.

٥٩. معارج الأصول للمحقق الحلّي، أبي القاسم نجم الدين جعفر بن الحسن، المتوفّى سنة ٣٧٣ هـ. سنة ٣٧٤٢ هـ. ويشر تحقيق السيّد محمّد حسين الرضوي الكشميري.

٦٠. معاني الأخبار للشيخ الصدوق، أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القسميّ، المتوفّى سنة ٢٨١هـ.ق ط/مؤسّسة النشر الإسلاميّ بقمّ المقدّسة ١٤٠٣هـ.ق.

١٦. المعتبر في شرح المختصر لنجم الدين جعفر بن الحسن، الملقّب بالمحقّق الحلّيّ، المتوفّى سنة ٢٧٦هـ. ق.

٦٢. معالم الدين وملاذ المجتهدين لحسن بن زين الدين، ابن الشهيد الثاني، المتوفّى
 سنة ١٠١١ هـ. ق..

٦٣. مفاتيح الأصول لآية الله المجاهد السيّد محمّد الطباطبائيّ، المتوفّى سنة ١٢٤٢هـ. ق ط/مؤسسة آل البيت هيمي لإحياء التراث بقم، الطبعة الأولى سنة ١٢٩٦هـ. ق.

 18. نهاية الوصول إلى علم الأُصول لحسن بن يوسف بن مطهّر الأسديّ، المسلقّب بالعلّامة الحلّي، المتوفّى سنة ٧٢٦هـ. ق.

٦٥. نهج البلاغة للسيّد الشريف الرضي، محمّد بن الحسين الموسويّ، المتوفّى سنة
 ٦٠ ٤هـ.. ق ط/مؤسّسة نهج البلاغة بقم، الطبعة الأولى سنة ١٤١٤هـ.. ق ، مع تحقيق

عزيز الله العطاردي.

٦٦. الوافية في أُصول الفقه للفاضل التونيّ، عبدالله بن محمّد، المتوفّى سنة ١٠٧١ هـ..
 ق.

٦٧. وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة للشيخ محمد بن الحسن الحرر العامليّ، المتوفّى سنة ١١٠٤هـ. ق. ط/مؤسسة آل البيت الله الإحياء التراث بقم، الطبعة الأولى, سنة ١٤٠٩هـ. ق.

٨٦. هداية المسترشدين لمحمد تقيّ بن عبدالرحيم الأصفهانيّ النجفيّ، المتوفّى سنة
 ٨٢٤٨ هـ. ة..



## فهرس المحتويات

| ١                                                      | ترجمة المؤلّف                                   |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| تاني                                                   | نبذة من تاريخ حياة السيّد محمّدحسين الشهرس      |
| ······                                                 | نَسَبُهُ وَنِسْبَتُهُ                           |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  | مولده ونشأتهمولده                               |
| ١٣                                                     | جَدُّه ووالديه                                  |
| ٠٤                                                     | زائدة                                           |
| ه إجازةً لجدّنا الســـــــــــــــــــــــــــــــــــ | صورة ما كتبه الفاضل الوحيد البهبهاني رحمه الله  |
| ٠٤                                                     | الشهرستانيا                                     |
| نيّة                                                   | الشهرستانيّ الكبير الفقيه رأس الأسرة الشهرستان  |
| ـقدّس سرّه ـحول آل الشهرستاني                          | كلام الأستاذ المحقّق السيّد عبدالستّار الحَسَني |
| ٧                                                      | في سَراةِ المُعْقِبينفي سَراةِ المُعْقِبين      |
| ١٧                                                     | الحسين الأصغرالخسين الأصغر                      |
| ۴۰                                                     | إجازاتُ السيّد محمّدمهديّ الشهرستاني و تلاميذُ  |
|                                                        |                                                 |

| £ تحقيق أدلّة الأحكام عند غياب الإمام                                   |
|-------------------------------------------------------------------------|
| والِدُه                                                                 |
| زائدة                                                                   |
| السيّد محمّدعلي الشهر ستاني يؤرّخ وفاة الشيخ الأنصاري                   |
| إجازة الشيخ محمّدحسن النجفي صاحب الجواهر للسيّد محمّدعلي الشهر ستاني ٢٧ |
| والِدَته                                                                |
| كر مانشاه مسقط رأس السيّد المترجَم له                                   |
| أولاده                                                                  |
| شهرته وزعامتهشهرته وزعامته                                              |
| أدبه وشعره                                                              |
| شيوخه في الرواية                                                        |
| المجازون عنه                                                            |
| إجازاته التي نقلها في كتابه زوائدالفوائد                                |
| أساتيده                                                                 |
| تلامذته                                                                 |
| مؤلّفاته٧٥                                                              |
| وفاته٧٥                                                                 |
| کتب عنه                                                                 |
| مصادر الترجمة                                                           |

| هرس المحتويات                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فاء السيّد محمّدحسين الشهرستاني وأستاذه الفاضل الأردكاني مع ناصرالدين<br>ساه القاجار في رحلته إلى العراق |
| رجمة السيّد محمّدحسين الشهرستاني ترجمة المؤلّف الذاتيّة من كتاب زوائـد<br>لهوائد                         |
| جازة بَليغةً فـاخِرَةً مـن الفـاضل الأردكـاني لتـلميذه السـيّد مـحمّدحسين<br>شهرستاني                    |
| ور سي رثاء الشيخ مر تضى الأنصاري                                                                         |
| قامات السيّد محمّدحسين الشهرستاني                                                                        |
| لسيّد جواد الشهرستاني                                                                                    |
| ً<br>أساتيدُهُ في العراق                                                                                 |
| هجر تُهُ إلى إيران ومشهد الرضالمالليُّةِ                                                                 |
| أساتيدُهُ في مشهد الرضائليُّلِا                                                                          |
| هجرتُه إلى قم                                                                                            |
| أساتيدُهُ في قمّ المقدّسة                                                                                |
| 97                                                                                                       |

| ٤٧٨                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| أولادًهُ وأصهارُه                                                                      |
| مُتَقَلَ المرجع الأعلىٰمُتَقَلَ المرجع الأعلىٰ                                         |
| مؤسّسة آل البيت الله الله الله الله الله الله الله الل                                 |
| لَمحةً من حياة الفاضل الأردكاني أستاذ السيّد محمّدحسين الشهرستاني ٩٥                   |
| وَصَفُ الفاضل الأردكاني بقلم تلميذه السيّد محمّدحسين الشهرستاني ٩٧                     |
| الفاضل الأردكاني وطريقُهُ الرِوائيّ المتّصلُ إلى الأثنّة المعصومين اللِّيم عــن طــريق |
| العلّامة المجلسي ﷺ                                                                     |
| •                                                                                      |
| تلامذة السيّد محمّد حسين الشهرستاني من آل البهبهاني الأرگاني ١٠٣                       |
| ١ ــ جدّي الشيخ مهدي البهبهاني الأرگاني «المُشتَنْسِخ لهذا الكتاب» ١٠٣                 |
| مشاريعه وآثاره                                                                         |
| أولاده                                                                                 |
| تلامذته                                                                                |
| وفاته                                                                                  |
| ٢ _الشيخ علي البهبهاني الأرگاني (م ١٢٨٥ _ت ١٣٤٧)                                       |
| أساتذته ومشايخه                                                                        |
| تلامذته والمجازون عنه                                                                  |
| مؤلَّفاتهمؤلَّفاته                                                                     |
| مفاته                                                                                  |

| بهرس المحتويات                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| بهرس المحتويات                                                                |
| ٣_الشيخ تقي البهبهاني الأرگاني (ت سنة ١٣٣٥ أو ١٣٣٦ هــ. ق)١١٨                 |
| ترجمة والدهم الشيخ غلام علي البهبهاني الأرگاني                                |
| لتعريف بالكتاب                                                                |
| لمنهج في تحقيق الكتابا                                                        |
| كلمة الشكر                                                                    |
| الصفحة الأولى من المخطوط بخطّ الشيخ مهدي البهبهاني الأركاني تملميذ            |
| لمصنّفلمصنّف                                                                  |
| صورة من المخطوط بخطَّ الشيخ مهدي البهبهاني الأرگاني تـــلميذ المــصنَّف وفــي |
| لحاشية خبر وفاة الشيخ الأنصاريّ                                               |
| صورة من المخطوط بخطَّ الشيخ مهدي البهبهاني الأرگاني تلميذ المصنّف ١٣٩         |
| الصفحة الأخيرة من المخطوط بخطّ الشيخ مهدي البهبهاني الأركاني تملميذ           |
| لمصنّف                                                                        |
| الصفحة الأولى من المخطوط «نسخة ب»                                             |
| صورة من المخطوط «نسخة ب» وفي الحاشية خبر وفاة الشيخ الأنصاريّ ١٤٥             |
| صورة من المخطوط «نسخة ب»                                                      |
| لمقام الأوّل: عدم إمكان العلم بالأحكام                                        |
| تقرير القرائن الدالّة على القطع بصدق الأخبار وردّها                           |

| الأحكام عند غياب الإمام الللا | ٤٨٠                                                       |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 17                            | ردّ قطعيّة أخبار الكتب الأربعة                            |
| 177                           | انسداد طريق العلم بالأحكام والرجوع إلى الأدلَّة الظنيَّة  |
| ٠٦٧                           | فائدة                                                     |
| ١٧١                           | لمقام الثاني : إعتبار الظنون الخاصّة                      |
| ١٧١                           | الأُصول اللفظيّة                                          |
|                               | أصالة عدم القرينة                                         |
|                               | الأمارات المعمولة في تعيين الأوضاع                        |
| ١٧٥                           | عدم جريان دليل الإنسداد في اللغات                         |
| ٠٧٦                           | عدم حجّية قول اللغويّ                                     |
|                               | حجّية الظواهر                                             |
| ١٨٠                           | حجّيّة الظواهر لغير المقصودين بالإفهام                    |
| ١٨٢                           | سيرة أصحاب الأثمّة الله العمل بظواهر الأخبار              |
|                               | الأصل في الكلام تفهيمُ المخاطب بنفس الكلام                |
| أهل البيت المجالات ١٨٣ ١٨٣    | أدلة الأخباريين على عدم حجّية الكتاب إلا بمعونة تفسير     |
| الأخباريين                    | تقسيم الأخبار الدالّة على جواز العمل بظاهر الكتاب وردّ    |
|                               | إحتمال وقوع التحريف في الكتاب لا يمنع عن الإستدلال        |
|                               | فائدة: ثمرة الخلاف في جواز الإستدلال بالآيات وعدمه        |
|                               | هل التفسير المخالف لظاهر الآية مُقدّمٌ على الظهور أوْ لا؟ |

| فهرس المحتويات                                                  |
|-----------------------------------------------------------------|
| في الشُهْرَة                                                    |
| الشُّهرَة في الفَتوىٰا ١٩٥                                      |
| الإستدلال على حجّية الشهرة بمقبولة عمر بن حنظلة                 |
| الإستدلال على حجّيّة الشهرة بمرفوعة زرارة                       |
| الإجماع المنقول                                                 |
| الإجماع المنقولُ بخبر الواحد                                    |
| وجوه مستند الناقلين للإجماع                                     |
| قاعدة اللطف وبيان الشيخ الطوسي ﴿                                |
| تحقيق المصنّف في إجماعات الشيخ الطوسيّ والسيّد المُرتضىٰ٢١١     |
| كلام السيّد المُرتضىٰ في الإجماع                                |
| رجوعُ كلام السيّد في الإجماع إلى كلام الشيخ                     |
| تحقيق المصنّف في الإجماع الكاشف حدساً عن قول الإمام للسُّلاِ٢١٦ |
| تنبيهات الإجماع                                                 |
| فائدة نقل الإجماع تجري في نقل الشهرة والفتاويٰ٢٢٣               |
| تواتُر نَقْلِ الإجماع                                           |
| لَا يُعتبر في الإجماع اتَّفاق أهل العصر الواحد                  |
| الملازمةُ بينَ حُجّيةِ الخبر وحُجّيّةِ الإجماعِ المنقول٢٢٧      |
| تتميم                                                           |

| تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام للللَّهِ | YA3 |
|-----------------------------------------------|-----|
|-----------------------------------------------|-----|

| <b>۲۲9</b> | بَرُو الْوَاحِد                                                     |
|------------|---------------------------------------------------------------------|
|            | بَرُ الْوَاحِد                                                      |
| ۲۳۱        | هلْ تَبَتَ اغتبارُ خَبَرِ الواحِدِ مِن الشَّرعِ بالْخُصُوصِ أَوْلا؟ |
|            | أَدَلَّةُ حَجَّيَةٍ خَبَرٍ الواحد بالخصوص                           |
|            | آيةُ النَّبَأ                                                       |
| ۲۳٤        | الإشكالاتُ الْمَذكورَة عَلَى الإستدلال بِآيةِ النَّبَأُ ودَفْعُها   |
|            | الإشكالاتُ الوارِدةُ عَلَى الإستدلالِ بآيةِ النّبَأ                 |
|            | آية النَّقْر                                                        |
|            | لمْ يَكُنِ الإجتهادُ والتّقليدُ في زَمانِ الرَّسُول ﷺ والأثنّة ﷺ    |
|            | آيةُ الْكِثْنان                                                     |
|            | الإشكالاتُ عَلَى الاستدلال بآيةِ الْكِتْمان                         |
|            | آيةُ السُوْال                                                       |
| ۲٥٠        | الإشكال علَى الإستدلال بِآ يةِ السُؤال                              |
|            | آيةُ الْأَذُن                                                       |
| ۲۵۱        | الإشكال عَلَى الاستدلال بآية الأذُن                                 |
|            | الأخبارُ الدالَّةُ علىٰ حُجِّيَّةِ خَبَرِ الْواحد                   |
|            | أقسامُ الأخبارِ الدّالَّة علَى اعْتِبارِ خَبّر الثَّقَة             |
|            | إعتبارُ رواياتِ بني فَضّال دونَ فتاواهم                             |
|            | في الإجماع على حجّية الخبر                                          |

| £AT                 | فهرس المحتويات                                                                        |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٦٠                 | الناقلون للإجماع على حجّية خبر الواحد                                                 |
| ۲٦٥                 | المواردُ التي عَمِلَ فيها الأَصحابُ بِالْخَبَر غَيْرِ العِلْميّ                       |
| ٠٠٠٠                | مَعنىٰ إجماعِ الْعِصَابَةِ علىٰ تَصْحبِحِ ما يَصِحُّ عَنْ جَمَاعَةٍ                   |
| ۲٦٥                 | معنىٰ صِعَّةِ الْخَبَر عند الْقُدَماء                                                 |
| ۸۲۲                 | تحقيقُ المصنّف في دعوَى الشّيخ الإجماعَ على حجّيّة الخبر                              |
| نسيّد عسلىٰ عَسدَمِ | تَمَرَةُ التَّعارض بين إجماع الشَّيخ علَى اعْـتبارِ الْـخَبَرِ وإجــماعِ اللَّـ       |
| ۲٦٩                 | الإعتبار                                                                              |
| ۲٦٩                 | دَفْعُ التَّنافي بَيْنَ إجماعِ الشّيخ وإجماعِ السّيّد                                 |
| ۲۷۱                 | إشكال المصنّف على كلام الشّيخ الأنصاريّ                                               |
| ۲۷۳                 | في حجِّيّة الخبر بدليل العقل                                                          |
| צי                  | هل الأصلُ في الْخَبَرْ الحجّيّة ، فَيحتاجُ النَّفْيُ إلى الدّليلِ الخاصّ، أمْ         |
| YA£                 | في اعتبار الظنّ بالطّريق مِنْ حَيْثُ إنَّهُ ظُنُّ بِالطّريق وعدمِهِ                   |
| هـا هُـوَ الْـواقـع | هل يَنْحَصِرُ التَّكليفُ الْـفِعْليِّ فــي مُــوَّدًى الطُّـرق أوْ يكــونُ مُــوَّدًا |
| ٠ ٩٨٢               | الْجَعْلَيّ ؟                                                                         |
| Y91                 | كلامُ صاحِبِ الْهِذاية في حُجّيّةِ الظِّنِّ بِالطُّرُق                                |
| Y98                 | مَعنىٰ الَّطْرِيق وأَنَّ الْوَاقِعَ وَاقِفَان حَقيقِيٌّ وجَعْليِّ                     |
| Y9A                 | عَدَمُ اغْتِبارِ الظَّنِّ بِالطَّريق مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ ظنُّ بالطّريق                |
|                     |                                                                                       |

| 4٨٤ تحقيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام ﷺ                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المقام الثالث: في حجّيّة مطلق الظنّ                                                                    |
| أُدلَّةُ حَجَّيَّةِ مطلق الظَّن                                                                        |
| معنىٰ قُنجِ التَّكليفِ بِلا بَيْانٍ وأَنَّ الظَّنَّ غَيْرَ الْمُغْتَبَر كَالشَّك                       |
| دَفْعُ الضَّرَرِ الْمُحْتَمَل لَا يَجِبُ فِي التَّكليفِ الْمَشْكُوك                                    |
| دليل الإنسداد                                                                                          |
| الوُجوهُ المُخْتَلِفة في نَتيجةِ دليلِ الإنسداد                                                        |
| الأمر الأوّل: إبطال البراءةِ الأَصْلِيّة عند عدم العلم                                                 |
| الأمر الناني: إبطال الإحتياط كلِّيَّة عندَ عَدَم العِلْم                                               |
| الأمر النالث: الرجوعُ في كلِّ واقعةٍ إلى الأصْل الجاري فيها ٣١٩                                        |
| الأمر الرابع: الرجوعُ إلى الْإِمْتِثَالِ الطُّنِّيِّ                                                   |
| الأمر الخامس والسادس: الرجوعُ إلى الإمتثال الميسور أو الاطمئنانيّ _وهو الظـنُّ                         |
| القويّ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                            |
| نقلُ كلام الشيخ الأعظم في نَتيجةِ دليلِ الانسداد وهي حجَّيَّةُ الظنَّ مطلقاً ٣٢٣                       |
| نَقْلُ بَعْضِ الْفَوائِد عَنِ المحقِّقِ الأَرْدكانيِّ                                                  |
| مُخْتَارُ المُصَنّف مِنْ أَنَّ نَتيجَةَ دَليلِ الإنسداد هِيَ حُجَّيَّةُ الأماراتِ غـيرِ العـلميَّة فـي |
| الجملة، خلافاً لِلشّيخ الأنصاريّ                                                                       |

| رس المحتويات                                                                               | فهر |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| نَقْلُ كلامِ الشّيخِ الْأَعظمِ الأنصاريّ في وُجوهِ تَرْجيحِ بَعْضِ الظنون على بَعْضٍ . ٣٣٧ |     |
| نَتيجةُ دليلِ الإِنسداد عَلَى الْكَشْفِ وَالْحُكُومَة                                      |     |
| المُرَجِّحُ بِمَنْزِلَةِ الدَليل، يَجِبُ كونُهُ ثابِتَ الحجّيّة٣٤٦                         |     |
| كلامُ الفاضِلِ الأنصاريّ في تغيينِ القضيّةِ الْمُهْمَلَة بِالظّن                           |     |
| ردُّ المُصنَّف على كلامِ الفاضل الأنصاريِّ٣٤٩                                              |     |
| التعميمُ بعدم الكفاية                                                                      |     |
| إشكالُ المصنّف على كلام الفاضل الأنصاريّ                                                   |     |
| توضيحُ وتنقيحُ                                                                             |     |
| هلْ نَصَبَ الشارعُ طريقاً لِمَعْرِفةِ الأحكام في زَمَنِ الغيبة؟ ومَا هُوَ حكمُ العقل؟. ٣٥٩ |     |
| تَحقيقُ المصنّف في مُقتضىٰ دليلِ الإنْسِداد عَلَى الْكَشْفِ وَالْحُكُو مَة                 |     |
| تَقْرِيرُ دليل الإنْسِداد عَلَى الْكَشْف٣٦٤                                                |     |
| نَتيجةُ التقريرِ الأوّل وهي حجّيّة جَميع الأماراتِ المحتملةِ شرعاً                         |     |
| تَقريرُ دليلِ الانسداد عَلَى الْحُكومَةِ بالمعنى الأوّل                                    |     |
| المقصودُ مِن قولِهِم: إنَّ الترجيحَ قَطْعيُّ وإنْ كانَ الْمُرَجِّعُ ظُنَّيّاً              |     |
| تَقريرُ دليلِ الانسداد عَلَى الْحُكُومَةِ بالمعنى الثاني                                   |     |
| معنَى الْحُكُومَةِ وَالْكَشْفِ في دليلِ الانسداد                                           |     |
| ثَمَرَةُ الْكَشْفِ والْحُكُومَةِ في دَليلِ الانسداد                                        |     |
| تحقيقُ المصنّف في ثَمرةِ الكَشْفِ والْحُكُومَة٣٧٦                                          |     |
| رأيُ المصنّف في حُجّيّةِ الأمارة ورَدُّ القول بالْمَصْلَحَة السُلُوكيّة٣٧٦                 |     |
| مَعنيٰ حجِّيّة الأمارة وُجوبُ فَرْضِ مُؤدّاها حكماً واقعيّاً٣٧٦                            |     |

| قيق أدلَّة الأحكام عند غياب الإمام اللَّهِ  | ۲۸۹ تح                                                                                               |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| غُلُ مؤدّاها حكماً واقعيّاً بـالواقـع       | إشكالُ المصنّف عَلَى القول بِأنَّ حجّيّةَ الأمارة جَ                                                 |
| ٣٧٨                                         | الجعلتي                                                                                              |
| واقع مطلقاً                                 | -<br>لايُمكنُ الْجَمْعُ بين حجّيّةِ الأمارة وادّعاءِ تَنَجُّزِ ال                                    |
| لماعَةِ الْمَوْلَىٰ وجَعْلُ الداعي لايُمكنُ | الغرضُ من التكليف جَعْلُ الداعي لِلْمكلِّف إلىٰ إم                                                   |
| ٣٧٩ ۴٧٣                                     | إِلَّا مَعَ الْعِلْمِ التفصيليّ أو الإجماليّ                                                         |
| اد والإِجْـزاء فـي الأمْـرِ الظـاهريّ       | عدمُ الملازَمةِ بين القول بالكشف في الانسد                                                           |
| ٣٨١                                         | الشرعيّ                                                                                              |
| الأمارات بِدليل الإنسداد، من باب            | إختيارُ المصنّف التّقريرَ الأوَّل وهو حجّيّة جميع                                                    |
| ٣٨٦                                         | الكَشْف                                                                                              |
| <b>٣٩٣</b>                                  | تَعَارُضُ الْمَانِعِ والْمَثْنُوعِ                                                                   |
| ٣٩٣                                         | مَواردُ تَعارُضِ الْمَانِعِ وَالْمَمْنُوعِ                                                           |
|                                             | الكلامُ في الْمانِع والمَمْنوع إذا كانا متساوِيَيْن في                                               |
| T9V                                         | حكمُ الأقسامِ الأَرْبَعَة في الْمانِع والْمَثنوع                                                     |
|                                             | بيان الأقوال عُند تعارض المانعُ والممنوع                                                             |
|                                             | نَقْلُ كلامِ الفاضِلِ الأنصاريَ ﴿ كَالْحَالِ الْمُنْصَارِي ﴿ كَالَّهُ مَا لَكُوا لِللَّهُ اللَّهُ ال |
|                                             | تقسيمُ الأحْكامِ إلى الظاهِرِيّة والواقِمِيّة، والأدِلَّةِ إ                                         |
|                                             | هل يجري دليل الانسداد في الأدلة الاجتهاديّة و                                                        |

| ٤٨٧ |  |  |  |  | فهرس المحتويات |
|-----|--|--|--|--|----------------|
|-----|--|--|--|--|----------------|

| تنبيهاتُ حولَ دَليلِ الإنسداد                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| إنَّ دليلَ الانسدادِ لايشملُ الأماراتِ التي قام الدّليلُ على عَدَمِ اعتبارِها ٤٢٢     |
| الأماراتُ الَّتِي قامَ الدَّليلُ علىٰ عَدَمِ اعتبارِها ٤٢٣                            |
| الكلامُ في دلالة آية النَبَأ وعدمِ حجَّيّةِ خَبَرِ الفاسق                             |
| هل آيةُ النَّبَأُ تَدُلُّ علىٰ عدمٍ حجَّيَّةٍ خبرِ الفاسقِ المفيدِ للظنَّ أُولًا؟ ٤٢٦ |
| آيةُ النَّبَأُ شَامِلَةً لِلأَحْكَامِ والموضوعات                                      |
| تاريخُ كِتابَةِ النَّشخَة بخطُّ الشيخ مهدي البهبهانيّ الأركّاني ٤٣٦                   |
|                                                                                       |
|                                                                                       |
| الفهارس الفنيّة                                                                       |
| الفهارس الفنيّة                                                                       |
|                                                                                       |
| فهرس الآيات الكريمة                                                                   |