THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC HOUGHT

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

4 --

هذا هو الجزء الاول

# من كتاب عمدة الوسائل فشرح الرسائل

من تأليفات فقيه المصر الاعظم الورع النقى المجاهد الاكبر

الخاج سيدعبانن الشياري

مد ظله العالى

## المنالخ الحالحي

الجمد لله رب العالمين و الصلوة والسلام على خير خلقه محمد وآله الطيبين الطاهرين و العبد المامين الطاهرين و العبد الله على أعدائهم أجمعين من الآن الى قيام يوم الدين.

قوله (قده) اعلم أن المكلف اذا التفت الخالظاهر أن المقصود مطلق من وضع عليه قلم التكليف لاخصوص المجتهد ولاوجه للاختصاص به الا ماقد قيل(1) بأن العبرة بالظن والشك الحاصلين من مدارك الاحكام وهما لايحصلان إلا للمجتهد واحكامهما مسائل أصولية ولاحظ للهلد بالنسبة اليها وشمول أحكام القطع له لايدل على خلافه بعدما كان البحث عنه استطرادا ولاسبيل الى دعوى شمول ادلة اعتبار الطرق والاصول غايته إن المقلد عاجز عن تشخيص مواردها ومجاريها ويكون المجتهد نائباً عنه فى ذلك فانة كيف يمكن القول عاجز عن تشخيص مأل لا تنقض اليقين بالشك فى الشبهات الحكمية مع أنه لايكاد يحصل له بشمول خطاب مثل لا تنقض اليقين بالشك فى الشبهات الحكمية مع أنه لايكاد يحصل له عجية الاستصحاب

(١) القائل هو بعض الاعاظم الميرزا النائيني قده

This file was download

om QuranicThought com

بسمه تعالى شأنه العزير

فقيه المصر الاعظم المحقق المدقق المرجع الديني آية الله العظمي الجاهد الاكر

مل ظلم العالى

الحزء الاول

الطبعة الثانية منشورات دار الكتب القلمية

۱۳۸۳ هجری

مطبعة القضاء في النجف الاشرف

و لكن لا يخفي بمدالةً مل انه لاوجهالزوم حصولهما من خصوص الادلة والمدارك بعدماكان شك المقلد وظنه غالباً موضوعا للاحكام الانية التي يكون المراد قطعا من المكلف ماهو موضوع لها أما الشك فبالنسبة الى الاستصحاب والبرائة في الشبهات الحكمية فالإنه كشيراً ما يشك العامى في مثل حرمة العصير من الزبيب عند الفليان بعد القطع بحرمته من المنب وكذا في أن الحيوان الفلاني مأكول اللحم في الشرع أو محرم الاكل وغير ذلك ولاوجه لخروج امثالها من شكوك المقلد عن مجارى الاصول بعد اطلاق دليلها نعم شكوك المجتهد في الشبهات الحكمية اكثر

لايقال الموضوع في الشبهات الحكمية الشك بعد الفحص وهو لايقدر عليه .

فانه يقال نعم قد اشترط في جريان الاصول فيها الفحص لكر. لا يخفي أنوجويه طريق لانفسي فاذا لم يكن في ألواقع دليل اجتهادي في البين يكون شكه موضوعا لها مع عدم اختصاص ادلتها بالشكوك التي يحتمل ورود الدليل من الشرع في مواردهــــا بل رب مورد يقطع المفلد والمجتمد بأنه لم يكن في البين نص على حكمه ولم يرد فيه شيء من الشارع بالخصوص كشرب التتن وساير الموضوعات المستحدثة التي لم يكن في زمان الشارع محل ابتلاء الناس أما لعدم وجوده مثل الامور المستحدثة وأما لعدم كونه معمولا عندهم كالنتن مع وضوح ان هذه الشكوك تكون من مجارى البراثة واصالة الحل ولايكون فيها فحص اصلاوما ذكر ظهر أنه لامانع لملجتهدان يفتى المامي بالبراءة فىالشبهات الحكمية بدعوى انها وظیفة الشاك بعد الفحص و هو لایكون كـذلك فلا يجوز له الافتاء بها و ان كان لنسفه العمل بها بل لابد من ارجاعه الى الاحتياط كما ادعاه السيدآية الله الاصفهاني دام ظله نعم قال في موارد الاستصحاب في الشبهات الحكمية لما كان موقناً بالحكم بحسب مفاده فله الافتاء بالواقع لكن قد عرفت ان التحقيق خلاف ذلك وأنه لما كان وجوب الفحص طريقيا ولم يظفر المجتهد بدليل اجتمادي بعد بذل الوسع يقطع بأن شك المقلد موضوع



عمدة الوسائل في شرح الرسائل

فيما اذا علم بالتكليف بين الاطراف في الشبهة المحصورة أو علم بالوجوب أو الحرمة بالنسبة الى شيء بل بمكن أن يقال أن الجتهد في الحقيقة ينبهه بحكم عقله و برشده اليه في مقام الفتوى كضتويه بحجية الشياع العلمي في الموضوعات مثل ثبوت الهلال والاجتهاد والاعلمية مسع أن حجية العلم لايكول قابلا للتقليد وهل فرق بين حجية العلم التفصيلي والاجمالي والالتزام بأرب حكم الشك فيهما مسئلة فقهيم لان الشبهة فيهما شبهة موضوعية لاوجه له بعدماكان المسئلتين من مهام المباحث المعنونة في كـتب الاصول وقد صرح في بعض تقريرات بحثه بان البحث عن الوجوب المرافقة القطمية وحرمته المخالفة القطعية في العلم الاجمالي من المسائل العلمية الاصو اية لو قوع نتيجتم في طريق الاستنباط وأما الظن فلوضوح أن كثيراً من احكامه يشمله مثل حرمة العمل بالظن الذي لم يقم دليل على اعتباره وعدم حجيته الذي هوالأصل في المسئلة الاصولية ولايكاد ينقضي تعجي كيف يمكن ان يلتزم احد بأن موضوع البحث في هذه المسئلة خصوص ظن المجتمِد و يكون الظن الحاصل للبقلد كذلك خارجا عن مسئلة الحرمة وعدم الحجية والقول بأن المراد الظنون المعتبرة التي تكون مشمولة لادلة اعتبار الطرق مدفوع بأنه يستلزم ذلك اخذ المحمول في ناحية الموضوع لوضوح ان البحث عن موضوع البحث في الاصول فكمذلك الظنون الفير المعتمرة للمقلد مع أن الظن الذي عمومها غاية الامر أنه لا يحصل للمقلد منها غالباً ظن بالحكم لقصور فهمه عن مداليل الروايات والكلام في عدم شمول الخطابات لهقد من مافيه من الاشكالات والقول بأن حجته بعدالفحص عن المعارض والمخصص مدفرع بما ذكرنا ﴿ لايقال أن الذي يختص بالمجتهد هو الظن من جهة اعتباره وحجيته بنحو يكون كرى القياس ويستنتج بعليته الحكم للاصفر وهذا غير افراد الظنون التي يشترك في مفادها المجتهد والمقلد ( فانه يقال ) قد حقق في محله عدم

لادلة البراءة ويفتى بها له مع أن جواز الافتاء بالواقع في الاستصحاب مبني على كون التعبد بلحاظآ ثار اليقين لا المتيةن مـــع انه لايختص الموضوع في ادلة البراءة خصوص الشاك بل يشمل الغافل الشامل للمقلد مسلماً نعم فيخصوص الاستصحاب لما كان الشك مأخوذاً فيه والظاهر أنه الشك الفعلى فلا يشمل الغافل والعجب ماقاله اخيراً في ذيل كلامه المذكور وهو بل لوفرض حصولها له لاعبرة الخحيث أن توقف شمول خطاب لاتنقض اليقين بالشك على كونه محتهداً في مسئلة حجية الاستصحاب لوكان من جمة قصور المقلدعن استفادة الحكم من الدليل والخطاب فن المعلوم أنه مسلم لكن المجتمد ينوب عنه في هذه الاستفادة كما هو الحال في الاحكام الفقهية وان كان من جمَّة أنه لابد أن يسكون أولا حجة في حقه كي يصير مخاطبا بخطابه فنقول أن المجتهد النائب عنه يريه حجة في حقه ثم يراه مخياطباً بخطابه مع امكان التفكيك في الاجتهاد والتفليد في المسئلة الاصولية والفقهية بناءاً على التجزى من هذه الجهة كاكان يلتزم بعض اساتيذنا الماضيين في سالف الزمان ( قدس سرهم ) بأن يكون مقلدا في الاولى لصعوبته عليه ومجتهداً في الثانية ويستفيد الحكم بنفسه عرب الخطاب مضافا الى لزوم الدور حيث انه يتوقف كونه مجتهداً في حجية الاستصحاب على شمول الخطاب له فلو كان شمول الخطاب له متوقفًا على كو نه مجتمِدًا فيها يلزم نوقف الشيء على نفسه فتأمل جيداً هذا كله مع عدم مسلمية كون مثل الاستصحاب في الشبهات الموضوعية من المسائل الفقهية بناءًا على انها عبارة عن المسائل التي يمكن اعطاء نتائجها بيد المقلد لخصوصيات اعتبرت في جريانها غالبا وهو عاجز عنها والاكان مجتهداً واما بالنسبة الى الاشتفال والتخير فلوضوح ان موضّوعهما يشمل شك المقلد قطعا ضرورة ان الشك في المكلف به بعد العلم بوجود التكليف الذي هو مجرى الاول البراءة والشك في نوع النكليف مع العلم بجنسه في دوران الامر بين المحذورين الذي هو مجرى الثاني لا يختص مخصوص المجتبرد وهل يمكن أن لايقال بأن المجتبرد ينوب عنه في فهم حكمه

### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

لابناء على جعل المؤدى منزلة الواقع والمشكوك منزلة المتيقن فافهم وبالجملة لافرق في الخطابات الواردة في المسائل الاصولية والفقهية في شمولها لعامة المكلفين وهل يفرق بين قوله وتعالى) يا أبها الذبن آمنوا اذا نودى للصلوة من يوم الجمعة الخ وامثالها وبين قوله (تعالى) يا أبها الذبن آمنوا ان جام فاسق بنبأ فتبينوا والالتزام بان الاول عام والثاني يختص بالمجتهد حاشا ثم حاشا

قوله (قده) أما آن يحصل له القطع أو الظن أو الشك الخ قد يستشكل(١) بهذا المثليث أو لا بان متعلق القطع ليس خصوص الحكم الواقعي بل يعم الحكم الظـاهري فيشمل جميع احكام الشكوك والظنون الشرعية

و ثانيا بانه يلترم التداخل حيث أن بعض الظنون أى الفير المعتبر منها ملحق بالشك و بعض المشكوك ملحق بالظاف و لكن لا يخفى انه ليس المصنف قده في مقام بيان افر ادالحجة منها و ماهو ليس كذلك بل يمكن الظن (أى كل ظن يكون حجة فعلا) بل في مقام بيان افر ادالحجة منها و ماهو ليس كذلك بل يمكن ان يقال بعدم امكان جعل الموضوع الظنون المعتبرة للزوم أخذا لمحمول في ناحية الموضوع و هو خلاف موضوع يتعلم لوضوع المسئلة والعلم الذي يبحث فيهما عن عروض المحمول وعدمه كا لا يخفى أن المقصود من الظن الذي هو محل البحث ليس خصوص الظن الشخصى الذي في مقا بل الشك بل أعم منه و من الذوعي الذي يكون بعض افر اد الشك مع انه لا يلزم التدخل ما الماك في الظنون الذوعية المعتبرة لا يكون حجة بل لا يسمكاد يعقل بل اصلاحيث ان نفس الشك في الظنون الذوعية المعتبرة لا يكون حجة الحد طرفيه كما أن الظن من حيث انه ظنو احتمال راجح لا يكون موضوعا لحكم ماهو حجة احد طرفيه كما أن الظن من حيث المورد حيث أن في مورد بعض الظنون يجرى حكم الظن و هذا لا ير تبط بتداخل الاقسام في الشك كما أن في مورد بعض الشكوك بانه قده في مقام بيان التفرقة الاحكام و ماذكر نا ظهر انه لا يحتاج في الجواب عن الاشكال بانه قده في مقام بيان التفرقة

للعلم دون الثبوت وقد حققنا فى محله عدم الفرق بينهما وفى كليهما سبب للمحلم ولايكون فى الشكل الاول إلا الاجمال والتفصيل لا العلية كيف ولايكون الاصغر إلا من افراد الوسط المحكوم فى الكرى بثبوت المحمول لكليه فلا يكزن قول العادل حجة الا نفس قول زرارة فى صلوة الجمعة مثلا وقول محمد بن مسلم فى مسئلة كذا وغيرها هذا كله مع رجوع أصل التوهم الى اخذ الموضوع بشرط المحمول وقد عرفت عدم تمامية فافهم ﴾ وبالجلة اكثرابحات الاصول بشمل احوال المقلد ويكون ظنه وشكه موضوعا لاحكامها نفيا أواثبانا نعم بعض الاحكام مختص مخصوص المجتهد كالاخذ بأحد الخبرين تخييراً أو ترجيحا لان الاخدد لاجل الفتوى والمقلد ليس اهلا لها ﴿ بل يمكن أن يقال بعدم تفاوت الحال فى الظنون المهتمرة بين المجتهد والمقلد من جهة اخرى لان ماهو المعتمر مفاد الروايات لا الظن الحاصل منهما ومن المعلوم ان عموم مفادها تابع العموم الخطاب والمفروض ان الخطاب عام لهما اللهم الا أن يقال اس الحجة هو الظر. الحاصد مل بالحدكم لانفس المؤدى والمفاد كا

علية الحكيرى للحكم في جميع القضايا بل عدم معقو ليتما وإن قبل مهافي الفضايا الحقيقية

دون الخارجية للفرق بينهما بأن الـكبرى في الاولى علة للثبوت والعلم بالحكم وفي الثانية علة

ولا ادرى أنه لولا الالتزام بما ذكرنا فكيف يفنى الجتهد للمقلد في موارد الآصرل والامارات وباى شي. يفتى هل بحكمه الواقعى او بوظيفته الظاهريه وكلاهما كما نرى على المبنى المذكور وما ادرى مايلتزم صاحب المبنى فى هذا الباب والالتزام بأن وظيفة المجتهد الافتاء ووظيفة العامى متابعته يرد عليه ان الافتاء باى حكم بحكم شخصه أوالاعم أوخصوص المقلد والاول لايفيد والثانى والثالث خلاف الفرض والقول بأن الافتاء بالواقع من جهة أر دليل الاعتبار بجعل المظنون والمشكوك بمنزلة الواقع والمقطوع لايفيد مطلقا حتى فى موارد البرائة مع أنه فى الامارات والاستصحاب يتم بناء على تتميم الكشف

بين الثلاثة من حيث امكان الحجية و وجربها و امتناعها بل لايكفي لوضوح إنه (قدة ) ليس في هذا المقام قطعا و انها ذكر امكان الحجية في مثل الظن مقدمة للوقوع و هكذا للكلام في القطع و بما ذكر نا ظهر الجواب عن الاشكال الاول حيث انه لابد من التثليث، اذا كان في مقام بيان ان القطع حجة مطلقا و ان الظنون بعضها حجة و بعضها غير حجة والشكوك انها جعل بالنسبة اليها الاصول غالبا مع ان التثليث المذكور مقتضي الطبع حيث ان المكلف عند الالتفات يتوجه الى الاحكام الواقعية ابتداءاً و من الواضح حصول احدى الحالات الثلاثة له بالنسبة الى كل واحد منها.

قوله (قده) والثانى مجرى التخير الخ لا يخفى اختلاف كلمات المصنف (قده) في تعيين مجارى الاصول و المختار فيها و الاستدلال عليها في المفام بحسب المتن و مقصد البرائة ولذا عدل عنه الى ما في الحاشية و العمدة في المنشأكون دوران الامر بين المحذورين من مجارى البراءة او التخير حيث انه بناء على المتن يدخل في التخير و يخرج من البراءة بخلاف الحاشية المطابقة لما في البرائة فيكون مقتيضاه العكس.

وقد قيل (١) هو أأحق الثّأنى لان الما نع عن تنجز العلم وكونه بيانا ليس الاحكم العقل بالتخير من جمة عدم امكان الاجتماع بين المتناقضين وموضوع قاعدة قبح العقاب بلابيان في مرتبة سقوط العلم عن التتجز او بعده.

وفيه مالايخفى حيث ان عدم كون العلم بيانا لايكون لاجل حكم العقل بالتخيير بل لاجل عدم مقدوريته متعلقة لوضوح انه لابكرن العلم بيانا ومنجزاً الا الذى تعلق باس مقدور فالعلم هبهنا من افراد اللا بيان

ومنه ظهر انه لا بحال لتوهمان يقال هب أن عدم البيانيه ليس معلو لاللحكم بالتخيير ولكذ في منه فلم التخيير ولكذ في منه فيكون في رتبة الحكم بالتنجز ومن المعلوم ان البرائة مناخرة عن هذا المنظم معلول لعدم مقدورية المعلوم تأخر الحكم عن الموضوع فيتاخر البرائة عن التخيير وذلك لما اشرنا من ان البيان من الأول

(١) المائل هو الأستاذ الشمخ ضماء الدين العراقي قده

منظير العقل لا يكون الا ماكان متعلقاً بامر مقدور لا أن عدم القدرة مسقط العلم عن البيانية فافهم هذا كله لو جعل المدار العلم بنوع التكليف ولو جعل العلم ولو بجنس التكليف وقلنا بأن بجرى البرائة عدم العلم بالتكليف مطلقاً ترتفع الاسشكالات كلماالاعلى عدم جريان التخير في دوران الامر بين المحذورين ﴿ لا يخفى ان المقصود من قولنا بجعل العلم ولو بالجنس جعله مقصوداً من الفطع الواقع في التقسيم بعد الالنفات في مقابل الشك والظن لاجعله داخلا في مجرى الاصول كما جعله بعض الاعاظم على مافي تقريرات بحثه حيث قال والاولى أن يقال أما يلاحظ الحالة السابقة أم لا وعلى الثانى أما أن يعلم ولو بجنس الكليف أو لا الحوض و أن العلم جعل في قبال الشك والظن فكيف يدخل بعد ذلك في الشك ولافرق بين العلم النام بين المحذورين من أقراد العلم الاجمالي لاينافي ماذكر نا لانه في موردهما لا أنه مجريهما والمجرى عمارة عن نفس الشك المقابل للعلم والظن فتأمل ﴾

ثم أن حصر الاصول في الاربعه بعد حصر مجاريها عقلا لدوران الأمر بين النفي والاثبات لا بد وأن يكون بضميمة الاستقراء وإلا لا يكون عقلياً محضاً .

ثم أنه يستشكل فيه بوجود اصول اخر في الشكوك مثل اصالة الاباحة والحل في الاشياء واصالة الحظر والاباحة وإصالة الصحة باقسامها وأصل العدم واصالة الطهارة الى غير ذلك ولكن لا يخفي ان غير إصالة الطهارة بعضها امارات ودليلها دليل اجتهادى و بعضها أصل جار في الشبهة الموضوعيه والكلام في الشبهات الحكمية وبعضها يرجع الى بعض الاصول الاربعة المبحوث عنها وأما اصالة الطهارة في الشبهات الحكمية وإن كانت مسئلة اصولية بناء على انها عبارة عما لا يمكن إعطاء نتيجتها بالمقلد لا انها عبارة عما لا يختص بباب دون باب إلا أنه يمكن الجواب عنه برجوعه الى البرائة لو قلنا بان الطهارة والنجاسة مثل الاحكام الوضعية منتزعتان عن الاحكام التكليفية كما هو مذاق المصنف قده

فيها مطلقاً أو قلنا بان في خصوص النجاسة كـذلك أو هي عين الحكم التكليني وهو وجوب الاجتناب كما هو مذاق الشهيد قده حيث ان مرجع الشك في الطهارة والنجاسة في وجوب، الاجتناب وعدمه وأما ان قلنا بانها ليست منتزعة عنها أو قلنا بانها وانكانت كـذلك إلا ان خصوص النجاسة والطهارة ايستا كـذلك كما هو التحقيق حيث انهما من الموضوعات الحفية التي كشف عنها الشارع كما حقق في محله فالجواب ان الـكلام في الاحكام

﴿ وَلَكِنَ يُمَكُنُ أَنْ يُقَالُ بِعِدُمُ اخْتُصَاصُ مِجَارِي الْأَصُولُ كُلُّهَا وَاحْكَامُهُمَا بالاحكام التكليفية لوضوح جريان الإستصحاب بل البراءة والاشتغال بالنسبة الىمثل الضمان والجنابة وغيرهما من الاحكام والوضعية بلا احتياج الى الحكم التكليفي ( لايقال ) هذا بناءاً على عدم انتزاع الوضع عن التكليف و هو خلاف مبنى المضه (قده) ( فانه يقال ) مضافا الى أن الانتزاع مطلقاً خلاف التحقيق كما حقق في محله انه ينقل الكلام بالنسبة الىغير المكلف كالصي الممين حيث انه بناء على شرعية عبادته بمكن ان بحرى الاستصحاب في الحكم الوضعي ويتر تب عليه صحة عمله و لا يمكن ان يلتزم با نتزاع الوضع بالنسبة اليه من الحكم التكليفي غـــــير الالزامى الراجع اليه لوضوح أنه لامهني لإثبات الوضع مثل الشرطية بانتزاعه من الحكم غير الالزامي كما لا يخفي مع المتأمل ثم أنه قد يقال بلزوم تقيد بحرى الاستصحاب بقيد اللحاظ كما هو في اكرش نسخ المتن لانه يكون في البين القول بعدم اعتبار الاستصحاب والقول بعدم جريانه في الأحكام الكلية والقول بعدم جريانه في الشك في المقتضى كما هو مختار المضه قده فعند هؤلاء وجود الحالة السابقه كمدمها بخلاف مااذا قيد بلحاظها ففي مورد عدم اللحاظلا يكون معتدراً ولايكون مخالفا لهذه الاقوال ولكر لا يخفى أنه لايتم مع القول بعدم الاعتبار مطلقا حيث أن القائل لايقول باعتباره حجيته اصلاحتي يلزم تطبيقالتقسيم مع قوله والقول وأنه على فرض الحافظ الحالة السابقة من الشارع هو يلتزم ايضا بحجيته مدفوع بان التقسيم

ليس بلحاظ التقدير والفرض والايجرى هذا الفرض ايجاباً وسلبا على جميع تقـــادير التقسيم وقد يقال بأن التقيد لاجل الاحتراز مر. جريانه في الشك في المقتضى الذي هـــو الاطراف عن محل الابتلا. وعدم كون الاطراف غير محصورة وأمثال ذلك فلابد أن نلتزم بان التقسيم صورة مختصرة عن المسائل الاصولية المبحوث عنها ويكون فهرستاً إجمالياً عنها ومن المعلوم أن الموضوع في كل مسئلة لا بد أن يكون مع قطع النظر عن المحمول كي يبحث عن اثباته و نفيه والنقصيل في المسئلة عند بعض مثل النني والاثبات فلا يكون قيد اللحاظ بهذا للحاظ لازما فافهم واغتنم

قوله قده لا اشكال في وجوب متابعة القطع والعمل عليــه ما دام موجوداً لأنه بنفسه الخ قد يقال بان (١) البحث في طريقية القطع التي هي من لو ازمه الذانية وهي كشفه عن الواقع وهي الني ايست قابلة لجمل الشارع نفيا واثباناً لأن الجعل التشريعي انما يتملق يما يكون تكوينه عين تشريعه لا ما يكون متكوناً بنفسه وطريقية القطع تكون كـذلك ويكون مثل زوجية الأربعة .

و اكمن لا يخنى بعد التأمل إن هذا المطلب لا يكون قابلا للبحث وأن يكون مورداً للمنى والاثبات بين الاعلام حيث أنه من الضروريات الأولية وإلا لا يكون قطعا مع أن الآخبار يينكلهم انكروافيموارد بما هو المبحوث عنه في المقام و بعض الأصوليين في أخرى فالمبحوث عنه هو وجوب العمل والحجية التي تكون ملازما له عند التحقيق وهذا المعنى ولن كان أيضا مسلماً ولا يختص بقطع دون قطع إلا ان انكار حجية بعض افراده ليس انكاراً للضروري الذي لا يصدر من الجاهل فضلا عن الأعاظم والاعلام وبالجلة ما هو المبحوث عنه في الظن هو المبحوث عنه في القطع أي الحجية ووجوب العمل غاية الأمر أحدهما (١) القائل هو بعض الاعاظم المرزا النائيني قده

جعلى بحكم الشرع والآخر يحكم به العقل وغير قابل للجعل لآنه بعد ما يكون طريقاً بنفسه وهذه الطريقيته ليست قابلة للنفى والاثبات فالعقل يريه حجة ويحكم بوجوب متابعته لآنه يرى تحقق موضوع الاطاعة كما انه يحكم به فى التكوينيات بمناط نقض الغرض ولو عند الاشعرى الذى لا يقول بالحسن والفيح ولعمرى هذا المطلب واضح .

والهجب انه كيف اشتبه الامر على بعض الأعاظم قده وجعل المبحوث عنه الحجية المرادفة للطريقية الذاتية التى تكون مثل زوجية الأربع هذا مع إن صدر كلام تقرير بحثه متخافت لذيله حيث انه فى الأول يجعل المبحوث عنه وجوب العمل ووجوب متا بعة القطع وفى الثانى بجعله طريقية القطع واختلافهما مما لا يخنى ومماذكرنا ظهر انه لا ينافى ما ذكر ما قول المصنف قده و ابس طريقيته قابلة لجعل الشارع إثباتاً و نفياً حيث ان المقصود من هذه الطريقية وإن كان كمشفه عن الواقع إلا أن المراد انه إذا كانت هذه قابلة للجعل فلا يحكم العقل محجيته ووجوب العمل على طبقه الذى هو المدعى لانه دح ، ينتظر حكم الشارع وجعله وبالجملة ان علة حكم العقل بالحجية ووجوب العمل طريقيته الذاتية وعدم قابليته للجعل وما يحكم به العقل هو المبحوث عنه و إلا يلزم اتحاد الدايسل والمدعى والعلة والمعلول فى كلام المصنف قده .

قرله قده ومن هذا يعلم ان اطباق الحجة عليه الخ أعلم ان الحجة في اصطلاح أهل الميزان عبارة عن الوسط الذي يكرر في القضيتين لاثبات الأكبر للاصغر لاجل ربط بينه وبين الأكبر من جهة العلية والمعلولية أو من جهة النلازم وفي اصطلاح الاصوليين في باب الأدلة عبارة عن الوسط الذي يثيت حكم متعلقه شرعاً كما في المتن إذا عرفت هذا فلا يخنى ان الفطع الطربق الذي كان محل الكلام لا يطلق عليه الحجة لا في اصطلاح أهل الميزان ولا في اصطلاح الاصوليين حيث انه لا يصير وسطاً ولا يكرر في القضيتين لأن المفروض ان الحكم مرتب على نفس الواقع فيقال هذا خمر وكل خمر يجب الاجتناب عنه وهذا يخلاف

الظن فانه يطلق عليه الحجة في الاصطلاحين حيث انه يكرر في القضيتين لاثبات الآكب للاصفر ولاثبات حكم متعلقه عليه وهو وجوب الاجتناب المترتب على الحر الذي صار متعلقاً للظن هذا ولكن قد يقال (١) بانه لا يكون حجة منطقيا حيث انه لا ربط بينه وبين الاكبر لان الظن أما متعلق بالموضوع وأما متعلق بالحكم فاذا تعلق بالموضوع مثل الخر فلا يكون ربط بين الظن بالخرية والخر الواقعي أصلا لامكان تخلفه عنه وإذا تعلق بالحكم فلا يكون وجوب الاجتناب مرتبا على الظن بالوجوب الاعلى التصويب بل مرتب على موضوعه لواقعي لوكان وإلا فلا وجوب أصلا فما يقال هذا مظون الخرية وكلمظنون الخرية يجب الاجتناب عنه فهذا يجب الاجتناب عنه فياس صورى أشبه بالمغالطة فراجع تقريرات بحشه قده .

في حجية القطع

ولا يخنى بعد التأمل إن المقصود فى اصطلاح الاصولى اثبات المتعلق شرعا اثبات حكم بما ثل للحكم الذى رتب على الواقع ولذا قال المصنف ان الحجة فى باب الادلة ما كان وسطا لثبوت حكم متعلقه شرعا فلا بد أن يتشكل القضية بهذا النحو بان يقال هذا مظنون الخرية وكل مظنون الخرية بجب الاجتناب عنه فالاكبر هو وجوب الاجتناب ولا بد أن يكون بينه و بين مظنون الخرية ربط وهو موجود بالتلازم وليس الاكبر الخرية لما قلنا بان يكون بينه و بين مظنون الخرية ربط وهو موجود وكلام المصنف أنه ما عبر الابائبات احكام المقصود من اثباته تنزيلا اثبات إثاره بلقد عرفت وكلام المصنف أنه ما عبر الابائبات احكام متعلقة ولا معنى لأن يقال كل مظنون الخرية خر ولو تعبداً إلاّ ما ذكر نا حيث ان معنى تعبديته وجوب الاجتناب عنه .

فان قلت الوجوب الشرعى ما رتب إلا على الخر الواقعى ولا حكم ظاهراً حيث انه لو لم يصادف الواقع لا يكون شيء أصلاكما هو الحال في القطع والظن المتعلق بالاحكام.
قلت أما اولا الحكم الظاهرى ليس منكراً عند الجميع غاية الامر ان بجاب عن قلت أما اولا الحكم الظاهرى ليس لمنكراً عند الجميع غاية الامر ان بجاب عن (قاده)

الاشكالات الواردة على الجمع بينه و بين الحكم الواقعى كما اجيب عنها وسيأتى بيانها انشاء وأما ثانيا فانا وان بنينا بانه لا يكون حكما تكليفيا مجمولا في مورد الامارات لكن لا بد أن ناتزم بانه جمل الشارع في مواردها شيئا بناء على اعتبارها كما هو المفروض بحيث يكون رافعا لموضوع البرائة والا يكون ادلة اعتبارها بأسرها من اصلها لفوا سواء كان ذلك الشيء الحجية او منجزية الاحتبال ولا أقل من ابجاب الاحتباط واذا كان الامركذلك فلا محالة يكون الظن وسطا لا ثبات ذلك على الاصفر والالا يتر تب لزوم النرك على المظنون بل يحون مجرى البرائة وايس مراد المصنف قده من وجوب الاجتناب في قوله وكل مظنون الخرية بحب الاجتناب عنه وجوب الاجتناب الشرعي حتى على مذاق من لا يقول من اثار الحبجية المجمولة أو غير ذلك كما هو المراد من وجوب الاجتناب في أطراف الشبهة بالحصورة ويما ينادي بذلك وانه ايس عناية المصنف قده في بيان كون الظن وسطا لحصوص الوجوب الشرعي بالمعنى الذي قابل للانكار انه قده بالاصالة في مقام صحة إطلاق الحجة عليه وصيروريته وسطا وهذا هو المدعى والا فوجوب العمل بفتوى المفتى للماي لا يكرن عليه عليه وصيروريته وسطا وهذا هو المدعى والا فوجوب العمل بفتوى المفتى للماي لا يكرن شرعيا بل هو عقلي مع انه أحد أمثلة المصنف قده .

والعجب من هذا المستشكل قده مع انه من أعاظم الأعلام كيف غفل عن أصل المطلب و نظر الى صورة كلام المصنف في المثال المتقدم شكر الله مساعيهم جميعا

ثم انه الشيخنا الاستاد قده بيانات في هذا المقام لا داعي لتطويل الكلام بتقريرها والبحث عن تماميتها أو عدمها وانما نذكر اشكالا منهاكان قده بوردها أخيراً على كون والبحث عن تماميتها أو عدمها وانما نذكر اشكالا منهاكان قده بوردها أخيراً على كون الظن وسطا وهو أن التنزيل في باب الظن اما بملاحظة نفسه واما بملاحظة مؤداه والمظنون في باب الظن اما المحققين قده فلا يكون الظن إلا طريةا اليه فان كان بملاحظة المؤدى والمظنون كما قاله بعض المحققين قده فلا يكون الظن إلا طريةا اليه ويكون النظر اليه نظراً آليا غير استقلالي فلا يكون الظن موضوعا لوجوب الإمتثال وانميا

رتب على المظنون نعم بمكن ان يذكر فى القضيتين بهذا اللحاظ ولك القطع الطريق ايضا يمكن ان يذكر بهذا اللحاظ ويقال هذا مقطوع الخرية وكل مقطوع الخرية بجب الاجتناب عنه وإن كان بملاحظة الظن وتتميم الكشف كما هو مبنى المصنف قده فليس معنى جعل الظن بمنزلة العلم الا أنه خمر ففي كلا الصورتين لايكرن الصغرى إلاهذا خمر لاانه مظنرن الحنرية غاية الأمر فى أحدهما واتهى وفى الآخر تعبدى .

أقول هذا الاشكال أى عدم صيرورة الظن وسطا حقيقة يتم بناء على كون التنزيل ناظراً الى تنزيل المؤدى حيث انه ح الظن المذكور في القضيتين ما لوحظ الا آليا وهذا هو السر في عدم كونه وسطاً واما بناء على تتميم الكشف فيصير وسطاً وقولك بان الصغرى هذا خمر تعبدى مدفوع بان الصغرى لا بدوان يكون وجدانية فلا بد بناء على الصغرى هذا خمر تعبدى مدفوع بان الصغرى لا بدوان يكون وجدانية فلا بد بناء على تتميم الكشف الذي حسب الفرض رتب الحكم على الظن أن يقال هذا مظنون الخرية حتى يكون وجدانية والقول بان الخر التعبدى ايضاً وجداني حيث انه اعتبره الشارع وعبدنا به مدفوع بانه حافظة الكرى في الصغرى لان معنى تعبديته وجوب الاجتناب عنه الذي هو المدى فا ذهب المصنف قده على مبناه في غاية المتانة .

قوله قده وحينئذ فالعلم يكون وسطاً لثبوت ذلك الخ لا يخنى ان ما ذكر من عدم إطلاق الحجة على القطع كاطلاقه على الظن وعدم صيروريته وسطاً انما يكون فى القطع الطريق المحض واما اذا أخذ موضوعاً للحكم الشرعى بمعنى ان الحكم الشرعى ما كان مرتباً على نفس الموضوع المخارجي بل كان للعلم بالموضوع دخلا في ترتب الحكم فاطلاق الحجة عليه باصطلاح المنطق فى غاية الوضوح لانه يكون وسطاً بينه وبين الاكبر ربط ثبوتي حيث ان الموضوع أما علة للحكم واما بمنزلة العلة ولا ينفك عن الحكم فيكون بينهما ملازمة

ثم لا يخنى ان دخل الفطع فى الموضوع تارة يكون من جهة طريقيته الى الواقع ومتعلقة وأخرى من جهته انه من الصفات الخاصة القائمة بالنفس وذلك لان الفطع حيث كان من

والمتملق ولايتوجه الى قطعه حيث أن لحاظه بالنسبة اليه آلى الا أنه يمكن ان يتوجه اليه ثانيا استقلالا فى النظر الثانى ولذا مجرز الموضوع فى مقام امتثال الحكم الذى رتب على العلم الموضوعى والالما امكن الامتثال فى هذا الباب اصلا .

الثانية ان القاطع اذا توجه الى قطعه فى النظر الثانى يكون لحاظه الى القطع والمقطوع استقلاليا غاية الامر انه يكون قطعه مضافا الى مقطوعه وهذا غيركون احدهما ألياً والاخر استقلاليا بل يكون لحاظه القطع والمقطوع فى هذا النظر كلحاظ غلام زيد فى كون احدهما اضيف الى الاخر.

الثالثة ان الحاكم المتوجه الى قطع المكلف ومقطوعه يكون لحاظة اليهما كلحاظ الثانى لنفس المكلف فى كونه وارداً على القطع والمقطرع بالنظر الاستقلالى غايسة الامر بنحو الاضافة .

اذا عرفت هذه المقدمات فنقول ان الحاكم تارة يذكر فى بيان موضوع الحكم نفس لفظ القطع فقط فح اذا كان القطع ملحوظا على وجه الطريقية لايكون لحاظه الى القطع الا آليا فاذا فرض انه هو الموضوع يكون منافيا له واما اذا ذكر فى بيان الموضوع القطع ومقطوعه لايكون لحاظه اليهما الاكلحاظ الثانى للمكلف وبكون كلاهما ملحوظين باللحاظ الاستقللى ومن الواضعة أنه ليس مورد فى القطع الموضوعي باقسامه مالم يكر. كلاهما مذكورين .

ومنه ظهرانه لا يرتبط المقام بتنزيل الشارع الظن منزلة لقطع اللازم منه تعدد اللحاظين بناء على كونه في مقام تنزيل القطع الطريقي و الموضوعي كما قيل حيث ان الموضوع هناك العنوان الكلي أمن الفطع و الظن فلابد في كليهما أما من لحاظ ظن المكلف وقطعه أو لحاظ مقط عه و مظنونه و لا يمكن الجمع بينهما من الفظ و احد و هذا غير الموار دالجز ثية التي ذكر في كل و احد القطع و متعلقه و عدم التفرقة بينهما صار منشأ الاشتباه و الاشكال فافهم و اغتنم

الاعراض القائمة بالنفس لكن كان ذا إضافة إلى الفير من جهة كشفه على المقطوع ولذا يقال ان العلم نور في نفسه ومنور لغيره فيمكن ان يكرن المصلحة الداعية للحكم في نفس القطع من حيث وجوده بذاته و بمكن أن يكون من جهة كشفه عن الواقع وفى كل واحد منهما بمكن ان يكون تمام الموضوع أو جزئه بمعنى ان المصلحة تارة يكون في نفس الفطع بالخرية ويكون الحكم مرتبا عليه ولو لم يصادف الخرية الواقعية رأخرى يكون الحكم على القطع والواقع بحيث إذا تحقق كلاهما ير نب الحريم فالافسام الاربعة اكن قد يستثيكل في واحد منها وهوكونه تمام الموضوع على وجه الطريقية حيث ان اخذة تمام الموضوع يقتضى عدم لحاظ الواقع وذي الصورة بوجه من الوجوه واخذه على وجـــه الطريقية يقتضى لحاظ ذى الطريق وذى الصورة ويـكرن النظر في الحقيقة الى الواقع المنكـ ثـف بالقطع كما هو الشأن في كل طريق حيث ان لحاظه طريقاً يكون في الحقيقة لحاظ ذي الطريق ولحاظ القطع كـذلك ينافى اخذه تمام الموضوع و لـكن لا يخنى ان هذا الاشكال على تقدير تماميته لا يختص بكونه تمام الموضوع بل يتوجه فيما اذا أخذ جزءاً الموضوع على وجه الطريقية حيث ان اختلاف اللحاظين ايضاً يلزم لوضوح ان اخذه جزءاً المرضوع يلزم كونه ملحوظا بالنظر الاستقلالي وكرنه طريقاً لمتعلقه يلزم اللحاظ الالي ولا بخني أنــه بناء على ذلك لا بد أن يحمل العلم والفطع في جمييع الموارد المأخوذة فيها موضوعا للحكم على الصفتية مع انه لا يمكن الالتزام في أبواب الفقه حيث أنه قلما موردكان العلم مأخوذاً على نحو الصفتية بل الغالب لو لا الكل مأخوذ على النحو الطريقية و اذا يرتب عليه آثار العلم الطريق من قيام الامارة مقامه وغيره ولكن النحقيق ان الاشكال من اصله غير وارد وأنه اذا كان قطع المكلف ومقطوعه كلاهما موضوعاً للنكليف لا مانع للحاكم من لحاظ قطعه ومتملق قطمه وجملهما موضوعا لحكمه بلالزوم اجتماع للحاظين أصلا بيان ذلك محتاج الى تمهمد مقدمات الاولى أن القساطع وإن كان في اللحاظ لأول لا يرى إلا نفس المقطرع

FOR QURANIC THOU

أما اولافلان المراد

اللحاظى فيتم المطلب و لك

الخطابات ولو بضميمة مقد

أما اولا فلان المراد من الاطلاق في مدلولات الخطابات إن كان هو الاطلاقات اللحاظي فيتم المطلب و لمكن المحقق في محله انه ليس معني الاطلاق الذي مدلول اللفظ في الحطابات ولو بضميمة مقدمات الحكمة هو هذا المعنى بل المقصود هو الذات المجرد أي ما هو مصداق للمجرد لا تقيد التجرد وليس هـنا معنى اللابشرط المقسمي كما توهم وبيانه موكول الى محله وقد حقق فيه ومن المعلوم انه ينطبق ذات المكلف المعبر عنه غالباً في القرآن المجيد بالمؤمن على العالم والجاهل مع أنه يلزم أن لا يجوز التمسك باطلاقات الخطابات لاحد ولا لأحد لان كل واحد من الاشخاص أما عالم بالحكم وأما جاهل والمفروض ان كلا الحالين خارجان عن مدلول اللفظ و لا يكون الخطاب مطلقاً بالنسبة اليهما بل بلزم لغوية الخطابات باسرها و لا تدكون هذه المهملات بحكم الجزيئات لانه كلما فرض من أحد أما يكون عالماً وأما ان يكون جاهلا .

وأما ثانياً فكما لا يمكن ان يكون نفس الحكم مقيداً بالعلم به وفي صورة العلم كمذلك لا يمكن ان يكون ملاكه مقيداً به حيث أن مرتبة الملاك وهو العلة سابقة عن الحكم والعلم بالحكم في المرتبة اللاحقة عليه فكيف يمكن أن يكون تحقق ملاك الحكم مقيداً بالعلم به أو في حال العلم به بمعنى أنه لا يتحقق إلا عند تحقق العلم بالحكم مع انه لا بد وأن يكون قبل تحققه .

و اهمرى هذا و اضح و المجب انه كيف صار الففلة عنه و التزم بعض الأعاظم قده بصحة تقيد ملاك الحكم بالعلم بالحكم وقد زعم عدة انه تأسيس جديد .

وثالثاً أن الموارد التي زعم انها من هذا الباب لم يكن كذلك أما عدم وجوب الاعادة في الجهر والاخفات والقصر والاتمام فيمكن أن يكون من جهة عدم امكان تدارك ما قات من مصلحة صلوة القصر بعد إحراز مقدار منها الموجود في التمام حال الجهل لا مطلقاً حتى يلزم التخير بينهما في حال الاختهار والالتفات وأما ردع الامام (ع) ابان بن

هذا كله في القطع المتملق بالموضوع وأما القطع المتعلق بالحكم فيمكن أن يؤخذ لحكم آخر كان يقال اذا علمت بوجوب صلوة الجمعة يجب عليك النصدق واما أخذه في نفس ذلك الحكم فريما يكون من الممتنعات البديهية أو قريباً منها للزوم الدور المصرح به العلامـــة (قده) وكثير بمن تأخر عنه و لكن قد يقال بأن تقييد الحكم في مقام الخطاب والانشا. والجمل وان كان يازم فيه الدوركما أن الاطلاق اللحاظي في مقام الجمل والتشريع بالنسبة الى مثل امكان الاطلاق فرع امكان التقيد فلا يكون الاحكام في مقام التشريع والخطاب مطلقة ولامقيدة بل مهملة و لكن لما لم يكن ان يكون بحسب الملاك مهملة لان الغرض الداعي الى جعل الحكم أما ان يكون في حالتي العلم والجهل واما ان يختص بحال العلم فلا محالة يكون محسب الملاك أمامطلقة أو مقيدة ولابد من احراز هذا الاطلاق والتقيد من دليل آخر يسمى يمتمم الجعل ومقتضى الاخبار ودعوى الضرورة والاجماع انها بحسب الملاك مطلقة غير يختصة بخصوص العالمين لكنها قابلة للتخصيص وقد خصص في بعض الموارد مثل الجهر والاخفات والعصر والآتمام حيث ان المعذورية وعدم وجوب الاعادة ولو في صورة النقصير يكشف عن اختصاص الحكم بصورة العلم به فيمكن كون العلم بالحكم دخيلا في نفس الحكم لكن نقيجة التقيد وإذا كان تقيده بنفس العلم مكماً يمكن تقييده بعلم خاص كما في باب القياس ولذا رد الأمام عليه السلام أبان بن تغلب عن ما علم من أن قطع أربع أصابع المرئة يوجب اربعين ابل قياساً على الثلاثين للثلاثة والعشرين الاثنين العشرة للواحد وعلى هذا يمكن تصحيح مقالة الاخباريين من أن الحكم المستفاد من غير الأدلة النقلية عرب المعصومين لا اعتبار به فني جميع هذه الموارد يكون في الحقيقة نضيق في ناحية المعلوم لأنه خال من الملاك لا تضيق في ناحية العلم انتهى و لـكن التحقيق عدم صحة هذا المقال و يمكن الحدشة في جمات منه .

تفلب فلا يكون إلا من جهة أن القياس بوجب محق الدين وعدماصا بنه الواقع وان خطائه اكرثر من صوابه وان اعتقاده لزوم أربعين ابل لقطع اربع اصابع المرئة لا يكون إلا جهلا مركباً وانه غير مطابق لحكم الله لا انه من جهة ان تعلق العلم القياسي به يوجب أن لا يكون في حقه ثابتاً كيف مع ان حكم الله الواقعي باي طريق كان ثابتاً في حق المسكلف يكون إلا في عشرين من الابل فلا ير تبط الحديث وردعه (ع) بالمقام و إن العلم بالحكم من سبب خاص مانع عن ثبو ته و اقعاً وهذا أعجب بما تقدم منه قده .

في بيان قيام الامارات مقام القطع

قوله قده ثم من خواص القطع الطريق الى الواقع قيام الامارات و بعض الأصول العملية مقامه .

اعلم انه قد اختلف في قيام الامارات و بعض الاصول مقام القطع فبعض خصه بقيامها مقام القطع عاطريق الحيض وربما بعض يعمه بالنسبة الى جميع أقسامه و بعض يقول بقيامها مقام القطع الطريق ومقام القطع الموضوعي إذا أخذ على وجه الطريقية الى متهلقه وعليه اكثر المحققين وهو التحقيق وانما الكلام في وجهه ومنع المحقق الخراساني قده عن ذلك بلزوم الجمع بين اللحاظين الاستقلالي والآلي في استمال واحد بالنسبة الى كلمة واحدة حيث انه لو كان في مقام تنزيل الظن منزلة القطع الطريق يلزم أن يكون نظره في الحفظة الظن والقطع نظراً آلياً الى المقطوع والمظنون وان كان في مقام تنزيله منزلة القطع الموضوعي لا بد وأن يكون نظراً استقلاليا ورده بعض الاعاظم قده بان هذا المحذور بناء على كون لسان دليل الاعتبار جعل المؤدى وهو لا معني له الا على التصويب حيث أنه لا معني لكون مفاد الامارة والاصل حكاظاهرياً إلا كونه مثبتا للواقع عند الجهل والحكم بأن مؤداها هو الواقع لمكان كونها محرزة له وليس هناك حكم آخر وراء الواقع والحاق

يسمى بالحكم الظاهرى وحكومتها على الواقعيات حكومة ظاهرية لاحكومة واقمية بان يوسع حقيقة موضوع الواقع بان يصير ويكون للحكم حقيقة فرد ان مثل الطواف بالبيت صلوة وانما اعطيت الأمارة من طرف الشارع الطريقية و بعض الأصول الجرى العملي على طبق الطريق حيث لا طريقية له أصلا وانما موضوعه الشك و اكمن لا يخفى بعد التأمل ان هذا لايتم به المطلب لمدم عاميته في أصله بحيث يفيد عدم مجمولية شيء خال عن التنزيل وشؤنه أما بالنسبة الى الامارات فالوسطية والطريقية بما لا نتصوره لأن المقصود إن كان طريقيته الناقصة فهي موجودة فيها تكويناً و ليس قابلة للجمل أبدأ وإن كان المقصودجملها علماً كما هو المصرح في كلامه فيسئل هل علما حقيقياً فهو مع انه لا يلتزم به الخصم تصرف تكويني لا تشريعي الذي هو محل البحث أو علما تنزيليا وما هو مثل العلم عند الشارع فنةول نحن نلتزم بذلك أيضا واكن من الواضح أن التنزيل لا بد وأن يكون بملاحظة الاثار فبملاحظة أي أثر نزل الظن منزلة العلم ولا أثر له إلا الحجية أو وجوب العمل او منجزية الواقع والمفروض في كلامه قده ان المنجزية من آثار المجمول وليس هو المجعول بنفسه فيتمين أحد الأو اين نعم بناء على الاول منهما ربما لا يلتزم بأن الوجوب وجوب حقيقي بمعنى أنه الزام على كل حال حتى يلزم التصويب أو الأشكالات الواردة في مقام الجمع بين الحكم الواقعي والظاهري كما سيجي. مفصلا انشاء الله .

و بالجلة ما أفاده قده من أنه لا يتصور حكما ظاهريا ولا يكون المجعول الا الطريقية مدفوع بانه لا يتصور معنى لجعل نفس الطريقية ولا بد أن يكون في البين شيء غيرها يسمونه الأصحاب حكما ظاهرياً ومما ذكرنا ظهر أنه لا يتم المطلب بان المجعول هو المحرزية والمثبرية والطريقية و بنفس مجعولية هذه الأمور يحرز المتعلق بماله من الأحكام سواء كان الحكم راجعا الى المحرز أو نفس الاحراز وذلك لما عرفت من أن نفس المحرز به غير قابلة للجعل و لا بد أن يكون بلحاظ الأثر إلا أن يكون المراد من العلم المذكور في القضية قابلة للجعل و لا بد أن يكون بلحاظ الأثر إلا أن يكون المراد من العلم المذكور في القضية

يتوقف على بيان مقدمتين .

ما هو اعم من الظن و هو خلاف ظاهر الهظه ولذا لا يكـتنى به هو بنفسه في مقام الجواب عن الاشكال الوارد عليه بانه ولوكان مفادها المحرزية لكنه لًا بد وأن يكون المحرز وجدانيا بحسب ظاهر الدليل المأخوذ فيه العلم موضوعا واتى بجوابين آخرين مع أن هذا يرجع في الحقيقة الى الحكومة الواقعية المفروض في كلامه ان المقام ايس منها فافهم وأما بالنسبه الى الاصول فالجرى العلمي الذي التزم به فيها فلا بد وأن يكول منعلقا للتكليف أعطى من الشارع بمعنى أنه أوجب الشارع الجرى العلمي بالنسبة اليها و إلا فلا معني لان يقال أن فيها الجرى العلمي ومن المعلوم ان الوجوب المتعلق بالجرى العلمي لا يمكون إلا حكما ظاهريا ورا. الحكم الواقعي غاية الامر لا بد أن يجمع بينهما باحد الوجوه الاتية فاذا عرفت ما ذكرنا فلا يخنى إن التنزيل في الامارات الذي لابد منها كما حققنا ووجوب الجرى العلى في الاضول أما أن يكون بملاحظة آثار اليقين وأحكامه وأما ان يكون بملاحظة آثار المتيةن وأحكامه ولا يمكن الجمع بينهما في لحاظ واحد فلا مناص في مقام قيامها

الأولى أن التحقيق كما هو مبنى المصنف أن أسان دليل الاعتبار في الإمارات ونفس مثل دليل الاستصحاب تنزيل الظن منزلة القطع لا المظنون منزلة المقطوع بممنى أنه رتب أحكام القطع على الظن .

مقام القطع بكلا القسمين إلا بالالتزام بما أفاده شيخنا الأستاد أعلى الله مقامه وبيانه

الثانية آثار اليقين قسمان قسم يكون مرتباً على نفس اليقين وقسم يكون مرتباً على المتيةن لأن ترتيب الأثر على المتيةن لا يكون إلا من قبل اليةين ولا يتحقق إلا بعد تحققه فيستند اليه استناد المعلول الى الشرط كما أن استناده الى نفس المتيقن استناد الحريم الى موضوعه والمعلول الى مقتضيه وعلته كما هو الحال في إستناد آثار اليقين اليه فاذا قال الظن بمنزلة القطع في مطلق الاثار أو قال رتب آثار القطع على الظن يشمل كلا المسمن بلا لزوم

محذور اجتماع اللحاظين ولا محذور آخر فى البين .

ثم أن النكلم في الظن وأقسامه وان الامارات الأخر مثل استصحاب يقوم مقام أى قسم منها تطويل بلا طائل بعدما لم يكن في أبواب الفقه الاحكام معلقة عليها إلا على قسم منها وهو الظن الذي اخذ على وجه الطريقية .

- 47 -

قوله قدم لكن الكلام في أن قطعه هذا هل هو حجة عليه من الشارع وإنكان مخا لفاالخ أعلم ان الكلام في حرمة التجرى الذي هو محل البحث في المقام تارة بحسب حكم العقل وإنه هل يحكم العقل بحرمته أولا وأخرى بحسب حكم الشرع لامكان أن يكون مر. المحرمات الشرعية وإن لم يكن بحكم العقل حراما كما أن العكس أيضاً ممكن نعم إذا حكم بحرمته المقل فحكم الشرع على تقدير وروده يكون ارشاديا لما سيجي. من أنه في كل مورد ثبت حكم العقل فيه بحيث يرتب عليه الثواب أو العقاب لا يكون حكم الشرع بالنسبة اليه إلا ارشاداً ولا يتوهم انه إذا كان من المحرمات الشرعية فيكون عصيانا ويخرج عن كونه تجريا لوضوح إن اطلاق التجرى عليه باعتبار ارتكاب ما يعتقد انه حرام واقعى والحال أنه ايسكذلك ويكون مخطئا في الاعتقاد ولا مانع من تعلق النهيي الشرعي بهذا العنوان فافهم أما الكلام في المقام الأول فلا بد من البحث من جهات

الأولى إن التجرى من جهة كشفه عن سوء السربرة وخبث الباطن همل يكون حراما أولا

الثانية إن العزم على العصيان الذي ظرف تحققه بعد خبت الباطن حيث أنه بمنزلة معلوله هل هو حرام أولا

الثالثة هل يصير الفعل المتجرى به حراما لأجل التجرى من جمة انقلابه عما هو عليه أو من جهة اخرى أولا

أما الجهة الأولى فقد اتى المصنف قده باقصى ما يمكن أن يحقق وأنه من هذه الجهة

- 48 -

لا يوجب إلا استحقاق المذمة على الفاعل وهو غير ملازم لاستحقاق العقاب حيث أنحكم العقل والعقلاء باستحقاق العقاب فيما إذا كان الذم واللوم على الفعل لا على الفاعل

وأما الجمة الثانية فقد ذهب بعض المحققين الى حرمته بل يلتزم بان استحقاق العفاب فى باب المصيان أيضا من جهة العزم على المخالفة والعصيان .

وفيه مع أنه خلاف ما تقتضيه الآخبار المستفيضة على أنه ليس بحرام كما سيجيء انشاء الله في المقام الثاني أنه لا شاهد عليه من العقل ولا من العقلاء وإن العبد بمجرد العزم على مخالفة المولى بلا أن يصدر عنه فعل في الخارج لا يحكم باستحقاقه للمقاب بل يذمون من عاقب عبداً بمجرد ذلك .

ثم أن ظاهر عبارته قده أنه جعل العزم موجبا وموضوعا للعقاب من جمة أنه ينطبق عليه عنوان هتك المولى وفيه مع قطع النظر عن عدم صدق عنوان الهتك على مجرد القصد والعزم يلزم أن يلترم بحرمة الفعل الصادر عن العزم لأنه ايضا يكون هتكا مسلما وسيحى. زيادة توضيح لذلك انشاء الله .

وأما الجهة الثالثة فلا يخنى أن الفعل بعنوانه الأولى وإن لم يكن ينقلب عما هو عليه من الحسن والقبح والمحبوبية والمبغوضية ضرورة عدم انقلاب شرب الما. وقتل الولد عما مما عليه من الجهات المذكورة إلا انسبه لا ينافى ذلك طر وعنوان عليه يكون حكم هذا المنوان الطارى غير ما حكم على ذات الفعل بالعنوان الأولى كما هو الحال في طرو مثل عنو ان التعظيم والتوهين على القيام حيث ان ذاته لا يكون فيه حسن ولا قبح ويكونكشرب الما. ولكن إذا انطبق عليه عنوان التعظيم يصير حراما أو واجبا ومن المعلو ان عنوان التقابل للمولى بعنوان المخالفة والطفيان يكون من العناوين القبيحة.عند العقل والعقلاء وهو كما أشرنا لا ينطبق على نفس العزم بل ينطبق على الفعل الصادر عنه فيكون حال شرب الماء في المقام خال القيام في التعظيم والتوهين فحينئذ يصح أن يقال إن شرب الماء

باعتبار أنه صار دخيلاً في عنوار التجرى يكون حراما بحرمته ولو قيل بانك متمدمة للتجرى كما أن القيام مقدمة للتعظيم فيطرء عليه الحرمة الغيرى مع انه يمكن أن يقال ببقاء شرب الماء على ما هو عليه من حكم عنوانه الأولى من عدم المبفرضية والقبيح واحكن باعتبار طرو عنوان التجرى عليه يصير قبيحاً وحراما واشكال اجتماع المتضادين يرتفع بما يرتفع به اشكال لزومه فى الجمع بين الحكم الواقعي والظاهري ببعض الوجوء .

وبما ذكرنا ظهر أنه ليس المقصود من الانقلاب كون مجرد طرو القطع على الشيء موجباً للانقلاب حتى بورد عليه بوضوح فساده كما فى كلمات بعض المحققين قده وتقريرات بحث الأعاظم قده ثم لا يخنى أنه بعدما يكون عنوان النجرى مما ينطبق على الفعل الحارجي فلا اشكال في أنه ما دام كان مشفولا بالفعل مر المقدمات أو ذيها يكون متجرياً ويفعل حراما بناء على الحرمة فيختلف بالطول والقصر كاختلاف الخط فيهما والتحقيق ان التجرى يكون حراما من هذه الجمة لوضوح أنه هتك على المولى وطفيان بالنسبة اليه ووضوح حرمة الهتك والطغيان بالنسبة اليه .

ثم اعلم أنه لا مانع من كون الفعل بعنوان التجرى حراماً من جهة عدم الالتفات الى كون الفعل بما يقطع بحرمته غالباً كما في كلمات بهض المحققين قدم حيث أنه لا يوجب عدم ترتب العقاب عليه في غير الغالب مع أنه لا يلزم الالتفات الى عنوان أنه مقطوع الحرمة أو الى عنوان التجرى في ترتب العقاب بل يكني الالتفات الى نفس التقابل للبولي والطغيان عليه وهما بما يلتفت اليهما في هذه الحالة بل لا يحتاج الى الالتفات اليهما أيضاً حيث ان تحقق العناوين على ثلاثة أقسام أحدها انه لا يتوقف حصوله الى قصد وارادة وانمـــا يتوقف صدوره الاختيارى منه عليهما كالضرب الثانى يتوقف حصوله على قصد عنوانه كالنفظيم والتوهين الثالث يتوقف حصوله على قصد عنوان آخر كالعصيان حيث أيراد بعض الأعاظم قدهمن أنه لامانع من تحقق الاجماع بعد ماكان البحثعن ثبوت الأجماع ودلالة الآخبار على حرمة التجرى فقهياً والمسئلة شرعية لوضوح أنه لوثبت الأجماع ودل الاخبار على حرمة التجرى يكون حرمته حرمة شرعية أى حرمة حكم بها الشرع و لكن هذا غير ملازم لأن يكون الانفاق كاشفاً عن الحكم الشرعي ولاثبات الاجماع بعد ماكان نظر القائل بالحرمة إلى حكم العقل ممكناً ثم انه قده اجاب عنه بان الظن بالضيق أخذ موضوعا لوجوب المبادرة وحرمة التأخير وهو فى غاية العجب حيث أنه لم يكن عليه دلالة من الكيتاب والسنة فيهاأعلم بل مقتضاهما مثل قوله تعالى من دلوك الشمس الى غسق الليل واخبار الوقت أن وجوب الصلوة حدوثاً وبقاءاً تابـع للوقت الواقعي ولم يكن فىالبين اجماعالانفس هذا الاجماع المدعى الذى هو محل الكلام وهو مع انه لايكون اجماعاً يكون على مذاقه قده دليلا على الحرمة الشرعه يللتجرى اللهم إلى ان يكون مقصوده ان هذا الأجماع كما يحتمل أن يكون منجمة حرمة التجرى كـذلك يحتمل ان يكون من جمة موضوعية الظن و اكن خلاف ظاهر تقريرات بحثه قده بل لايحتمل فراجع .

و الثَّاني غير مرتبط بالمقام حيث أن الظن في باب الضرر موضوع للحكم بوجوب دفعه أما بحسب العقل فلو ضوح أن حكم لايكون الاعلى مالا يؤمن من الضرر وأما الشرع فلان احكام الضرر وان تعلقت بالضرر الواقمى الاانه لماكان احرازه بالقطع والعلم في غاية الندرة بحيث لوتدور الاحكام مداره يلزم الغائها فالعقل يستقل بانه لابد وان يحرزبالظن وان الضرر المظنون هو الموضوع ولذا يجرون الأصحاب رضوار الله عليهم مقدمات الانسدادفي باب الضرر ويسمى بالانسداد الصغير بلمقتضى الجمع بين أدلة الضرر والاخبار الواردة في الموارد الخاصة المذكور فيها الخوف بالضرر أو الظن به ان الموضوع هو الظن أو الخرف به فتأمل جيداً ﴿ لَا يَقَالَ أَنَّهُ يُمَكِّنَ انْ يَكُونَ كَيْفَايَةُ الظِّن في باب الظَّرر من جمة كفايته في طريق الأمنثال وأنه لا يلزم الامتثال القطمي كما هو الحال في الإنسداد الكبير .

انه لا إشكال في تحققه بمجرد القصد الى ارتكاب متعلق النهى في غير صورة العذر ولا يترقف على قصد العصيان لوضوح انه لا يحتاج الى القطع بالنهى كما فى صورة الجهل مـع التقصير بل ولا يحتاج الى قصد الخالفة بل الالتفات اليها عند العلم بالنهى فنأمل جيداً والظاهر إن التجرى ايضاً كـذلك ثم لا يخنى أنه لا يرد على ما ذكر من كلام هذا المحقق من انه لا يكون الفعل بمنوان أنه مقطوع الحرمة مما لا يلتفت اليه فلا يـكون اختيارياً لزوم عدم امكان القطع موضوعا للحكم مع اعترافه بامكان اخذ العلم موضوعاً لحـكم آخر لأنه قدهلا يكون في مقام بيان ان المانع في المقام في جميع افراده هذه الجمة بل مقصوده قده ان هذه الجمهة لا يكون من الجمات المحسنة أو المقبحة لانها مما لا يلتفت اليما غالباً في مقام ارتكاب المحرمات ومتعلقات النواهي لا أنه لا يمكن أن يلتفت اليها من باب الاتفاق حتى لا ممكن للشارع أخذ القطع بشيء موضوعاً للحكم .

أما الكلام في المقام الثاني فتارة يستدل بالاجماع وأخرى بالاخبار .

أما الأول فقد حكى ادعائه في موردين كما ذكره المضنف (قده).

أحدهما الظان بضيق الوقت يعصى إذا أخر صلوته ولو انكمشف بقائه .

ثانيهما سلوك طريق مظنون الضرر حرام موجب لأتمام الصلوة ولو انكـشف عدم الضررو الانصاف انه غير متحقق في الموردين لانه مع قطع النظر عن عدم كون المسئلة شرعية محضة حتى يمكن فيه تحصيل الاجماع ان الأول غير مسلم كونه مما اتفق عليه الـكل ولذا حكى عن شيخنا البهائي قده التوقف في العصيان بل حكى عن التذكرة عدم العصيان عند ُ انكشاف الخلاف مع مااشرنا اليه من انه لما كانت المسئلة عقليته أىللعقل سبيل اليها بحيث يمكن أن يكون المتفقين كلهم أو بعضهم حكموا بحرمة التاخير من جهة حميكم المقل بحرمة التجرى كما هو المظنون لولم يكن مقطوعاً فلا يمكن تحصيل الأجماع الـــكاشف عن رأى الممصوم كما هو واضح وهذا هو المقصود من قول المصنف قده والمسئلة عقلية ولايرد عليه

قانه يقال ان الالتجاء بمقدمات الانسداد في المقام يكون من جهه لزوم اللغوية في جعل أحكامه بخلاف ذلك المقام فلا تلزم فيها كما لا يختى اللهم الا أن يقال بانه يكنى في عدم اللغوية ايكال الشارع طريق الامتثال الى العقل وعند عدم تمكن الامتثال العلمي يكون الظن بنظره قائماً مقام القطع.

ثم أن بعض الأعاظم أجاب عن المطلب بانة يخرج المقام عن باب التجرى والقطع الطربق من جهة انه من افراد ما لا يؤمن معه من الضرر وهوموضوع حكم العقل بوجوب دفعه و لكن لا يخنى انه ولوكان ح دفعه و اجباً بحكم العقل و لكن غير ملازم لترتب العقاب و الحرمة الشرعية الذي يكون الاجماع على فرض تحققه كاشفا عنهما فتأمل جيداً و بنبغى التأمل والتتبع الكامل في المقام وأما الثاني فالاخبار الواردة في هذا الباب و إن كان بعضها لا تدل على الحرمة مثل الأخبار التي توهم دلالتها على العفو المستلزم لاستحقاق العقاب المستلزم للحرمة حيث انها أو لا لا يكون بلسان العفو حتى يقال بان العفو فرع الاستحقاق بل لسانها انه من هم بسيئة لم يكتب في قبال العزم على الحسنة فراجع م

و أنيا العفو لا يدل على الاستحقاق إذ الظاهر وجود المقتضى للحرمة وهو يكفي في صدق العفو ولا يلازم هذا التعبير نفسها كما لا يخنى نظيرة في كلمات الاصحاب في غير المقام وبعضها قابلة للحمل إلا أن بعضها الاخر يدل على الحرمة مثل قوله (ع) في التقاء المسلمان بسيفهما القاتل والمقتول كلاهما في النار قيل يا رسول الله وص، هذا القاتل وما بال المقتول قال لانه أراد قتل صاحبه حيث انه صلى الله عليه وآله علل دخول المقتول في النار على ارادة المعصية والاخبار الدالة على أن الرضا بالمعصية اثم وان للداخل اثمان والراضى اثم ولا يكون المراد من الاخيرة خصوص الرضا بفعل الغير وان كان صدر بعضها في ذلك حيث أن قوله وص، وعلى الداخيل اثمان ائم الرضا واثم الدخول بمنزلة التعليل بل حيث أن قوله وص، وعلى الداخيل سند هذه الروايات من الالتزام بحرمة التجرى تهسعه في الموضوع فلا بد بناء على اعتبار سند هذه الروايات من الالتزام بحرمة التجرى

لآنه يشمل الرضا بالمعصية والقصد اليها إلا ان يرجح اخبار العفو وانه لا يكـتب أو يجمع بينها و بين هذه بنحو آخر بان تحمل هذه على صورة الاشتفال بالمقدمات كما هو المتعين .

ثم لا يخنى انه وان كان المبحوث عنه فى الاصول هو ما اذا اتى بما يعتقد انه معصية ولا يعم كلام الاصولى غير هذا القسم من التجرى إلا انه إذا ثبت شرعاً حرم.ة الرضا والارادة أو القسم الآخر وهو ما اذا تلبس بالمقدمات ولكن ما وصل الى نفسه أما من جهة ارتداعه بنفسه او حصول مانع قهرى كما هو مفاد حديث التقاء المسلين ولا بأس بالالتزام به كما قد عرفت انه هو المتعين بحسب حكم العقل يكون المبحوث عنه ايضاً محرما قطماً بالاولوية القطعية فما عن بعض الاعاظم قده على ما نقر برات بحثه من أنه لا دليل على حرمة التجرى فى القسم المبحوث عنه منه مع اعترافه بورود الادلة الشرعية فيا إذا تلبس بالمقدمات من الغرائب مع انه يمكن أن يكون صورة الاشتغال بالمقدمات ايضا داخلا فى بالمجوث عنه حيث ان نتيجته يالاخرة تصل الى مسئلة فرعية حيث ان الحرمة تتعلق بفعل المبحوث عنه حيث ان نتيجته يالاخرة تصل الى مسئلة فرعية حيث ان الحرمة تتعلق بفعل المكلف فلو ثبت حرمته كما اعترف به قده يكنى فى المطلب فى ثبوت المدعى فى الجلة .

### في بيان كلام صاحب الفصول في التجرى

قوله قده ثم انه ذكر هذا القائل في بعض كلماته إن التجرى إذا صادف المهصية الواقعية تداخل عقابهما الخ أقول البحث في تحقق العنوانين الموجبين للمقاب في صورة المصادفة أولى من البحث في المتداخل حيث انه فرع ان يتحقق في المقام عنوان العصيان الموجب للمقاب وعنوان التجرى الموجب له مع انه لا يكون في البين إلا عنوان واحد وهو المهصية لانها لا تكون الا مخالفة الواقع عن عمد واختيار والتجرى ارتكاب ما يمتقد انه الواقع ولا يكون كذلك ولذا في تقريرات بحث الاعاظم انهما في طرفي النقيض فكيف يجتمعان و يمكن ان يؤتي ببيان آخر وهو انه لو لوحظ تحقق عنوان التجرى في العصيان

وهو ارتكاب ما يعتقد انه حرام عن ارادة فلا يبق إلا مصادفة الواقع عن غير اختيار ومن المعلوم انها لا تكون عصياناً لانه لا يكون امراً اختياريا فتأمل جيداً هذا ولكن يمكن الانتصار لهذا القائل أعنى صاحب الفصول قده بانه يمكن انطباق عنو انى المعصية والتجرى على صووة المصادفة أما الأول فواضح و اما الثانى فلان التجرى لما كان حراماً عند القائل بالحرمة من جهة الهنك والعصيان ومن المعلوم ان هذين العنوانين ما يعان المعصية في صورة المصادفة ينطبق العصيان والتجرى بمعنى الطفيان و الا فلا يليق بمثله أن يلتزم بتحقق طرفي النقيض في مورد و احد .

ولكن يرد عليه انه لا يلزم من ذلك تعدد العقابين حتى يقال بالتداخل أو عدمه لان انطباق عنوان الطغيان على المعصية أما من جمة عنوان انتزاعى عن المعصية والتجرى بالمهنى الاخص الذى هو فى قبال المعصية كعنوان النعدى المنتزع عن الفيجة والايذاء والسب والشتم المنطبق على كل واحد منها ومن المعلوم انه إذا اغتاب أحد لم يتعدد عقابه لاجل تحقق عنوانى الغيبة والتعدى وأما من جمة انه وان فرضنا عدم كونه عنواناً انتزاعياً بل هو جامع بينهما خارجا وقلنا بان عقاب العاصى من جهة وجود الجامع كما اشرنا اليه آنها انه أحد المذاهب فى المقام ولم نقل بان عنوان العصيان بخصوصه مذموم عند العقلاء فى قبال الاطاعة إلا انه لا يلزم من كون الجامع والجنس تحت الحكم مستقلا أن يتعلق الحكم ثانياً بالجنس المحكوم عليه فى ضمن الخاص ومع الفصل كما يظهر من نظائر المقام فى باب العموم. والخصوص والمطلق والمقيد فافهم .

ربالجلة التجرى له اطلاقان أحدهما فى مقابل المعصية والثانى أعم منه المنطبق عليها كما هو المراد من قوله وع، فى دعاء الكبيل وقد تجرأت بجهلى ومّا يمكن أن يحمـــل عليه كلام صاحب الفصول الثانى و لكن لا يترتب عليه استحقاق العقـابين كي يبحث عن التداخل وعدمه .

قوله قده وينسب الى غير واحد من أصحابنا الاخباريين الخ اعلم ان ما يمكن أن يوجه به مقالة الاخباريين من عدم حجية العلم الحاصل من المقدمات العقلية هو منعالملازمة بين حكم العقل والشرع وقبل الاثبات والذني لا بأس بالاشارة الى ما يكون محل الحلاف بين الاشاءرة والممتزلة من الااترام بالحسن والقبيح العقليين وعدمه فاعلم ان فى المقام اقوال اربعة .

الأول أنه لا يكون الاحكام تابعة للمصالخ والمفاسد أصلا بلكل ما أوجبه الشارع يصير حسناً وكل ما حرمه الشارع يصير قبيحاً .

الثانى أن يكون وجود الملاك فى الطبيعة كافياً لنعلق الحكم ولو بالنسبة الى بعض أفراد الطبيعة أو اصنافها بلا لزوم أن يكون فى خصوص ما حكم به ويستشهدون لذلك بأكل الجائع أحد الرغيفين واختيار الهارب أحد الطريقين مع انه لا يكون الملاك فى خصوص المختار بل هو موجود فى الطبيعة والجامع الموجودين فى كليهما.

الثالث قيام الملاك في نفس الامر والنهي .

الرابع وجود المصلحة أو المفسدة في نفس متعلق الحكم واحتمال خامس سنذكره انشاء الله أما الاول ففساده واضح بحسب العقل والشرع بشهادة الوجدان في كثير من الاحكام وتواتر الاخبار ودلالة الايات واما الاستدلال بما في خطبة حجة الوداع من قوله دص، ما من شيء يقر بكم الى الجنة ويباعدكم عن النار إلا وقد امر تكم به الخ فيمكن الحدشة فيه أما اولا فن جهة انه لا يدل على ان كل حكم ناشيء عن الملاك بل يدل على ان كل ما فيه الملاك ففي الشرع صارموضوعا للحكم الاإن يقال بانه يكه في للا ثبات في الجملة أو يقال انه بعد اقتران الحديث الشريف بكونه دص، في مقام الامتنان و بيان حكمته وص، وانه لا بقول إلا عن مصلحة وملاك يدل عرفا على الكلية .

وثانيا أن المقربية والمبعدية لايمكن أن يكونا ملاكسين للحكم لتأخر مرتبتهما عنه

فيمكن ان يكون المقربية والمبعدية علة غائية له فيح يكون على مدعى الأشاعرة أدل الا ان يقال أيضا أن المقصود بمعونة القرينة ان مقتضى القرب والبعد صارا سببين للامر والنهى ومن المملوم انهما لا يكونان الا المصلحة المفسدة .

وأما الثانى وان مال اليه بعض الأعاظم قده لـكن التحقيق ان الالتزام به على خلاف التحقيق حيث آنه يلزم أن يكون الملاك الالزامي المرجودفي بعض أفراد الطبيعة غير مستتبعة للحكم الالزامى على طبقه ولازمه أن يكون الحكم غير الألزامى الموجود في مورده مثل الاباحة ناشئًا عن الملاك الألزامي وهو خلاف مذهب العدلية وكيف يمكن أن يكون المفسدة الموجردة فى جميع اصناف الخر مثلا مرجبا لنحريم بعض اصنافه لا جميعها ويبتى غيره من الاصناف تحت الاباحة مع ان العدلية يقولون بان جميع الاحكام الخســـة تابعة الملاكات وان الحكم غير الالزاى لا بدوان لايكون في مورده وموضوعه ملاك الزامي وأما القباس باكل أحد الرغفين واختيار احد الطريقين فليس في محله بيان ذلك يحتاج الى تمهيد مقدمة وهى انه لايخني ان لكل و احدمن حكم العقل و الشرع مقامان مقام الاثبات و مقام الاسقاط وايس هذا امختصا بالشرع بل العقل ايضاً كـذلك ومقام اثبات حـكم العقل عباره عن حكمه بالحسن والقبح وانهذا واف بالفرض وذو مصلحة أم لا ومقام اسقاطه عبارة عن العمل على طبقة والجرى على وفقه والذي ينبغي ان يقاس عليه الحركم. الشرعي ويشبه به هو الأول لا الثانى ومن المعلوم ان اختيار احد الرغيفين واحد الطريقين مقام الاسقاط وامتثال حكم العقل ومقام اثباته عبارة عن حِكمه بوجود المصلحة والملاك وهو في المثال الأول رفع الجوع وهو موجود فى كلا الرغيفين و بمبارة اخرى حكم المقل لايكون إلا لزوم اكل احد الرغاف بنحو الوجوب التخيري لكن امتثال هذا الحركم واسقاطه باحدى المتشخصات مثل الاحكام النخيرية للشارع او تعلق حكمه بالجامع المنطبق على جميسع افراده فافهم واغتنم .

وأما الثالث فهو أيضا لا يمكن الالتزام به لأنه لو كان الملاك في نفس الامر والنهي يلزم سقوطهما بمجرد تحققهما كسقوط الاس بالصبي للصلوة بمجرد أمره بها بناء على عدم شرعية عبادته وعدم كونها تمرينية كاقيل وما مثلوا له بالاوامر الامتحانية غير مطابق الممثل له حيث أنه لا يكون الملاك فيها في نفسها بل الملاك في أظهار العبد الأطاعة وأنقياده المولى نعم يمكن للخصم الالتزام بأن الاحكام الشرعية يمكن كونها امتحانية وإن المصلحة والمفسدة لا يكونان في المتعلقات وحيث لا يعلم العبد بكونهاكذلك يجب عليها القيام بها والاقدام عليها لو قلمنا بانه لو علم العبد بكون أمر المولى امتحانية لا يلزم العقل والا فالأمر سهل ويمكن له الاستشهاد لهذه المقالة بظهور كشير من الايات الشريفة الدالة على ان بعثة الرسل لامتحان العباد بل تدل على أن الخلق لذلك (فح) يصير هذا قو لا خامساً في المسئلة إذا كان مرادهم من كون الملاك في نفس الامر والنهى غير ذلك مما قد عرفت ولكرب الانصاف ان المطلب و إن كان غير مناف لتلك الايات و لكن مقتضى الاخبار والايات ان الله تبارك و تمالى يمتحن الخلق بالاحكام التي نشئت عن المصالح والمفاسد الكائنة في الاشياء والحكم الموجودة فيهاو الايات الدالة على وجود الحكم والمصالح فالمتعلقات والاشياء فوق حد الاحصاء والتمسك ببطلان الترجيح بلا مرجح في اثبات المطلب من باب الزام الخصم والنكمة بعد الوقوع والعمدة هي ما أشرنا اليه من دلالة الآيات والاخبار على أن الاحكام ناشثة عن الحكم والملاكات قال الله تبارك و تعالى) الله ولى الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات الى النور وهو الذي بعث في الاميين رسو لا منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم و يعلمهم الكتاب والحكمة ) لى غير ذلك ولا يخنى ان صريح هذه الآيات تحقق النور والحكمة قبل التعليم والاخراج لان بهما يتحققان فتلخص من جميع ما ذكرنا إن التحقيق ما عليه العدلية من الممتزلة والامامية من أن الاحكام تابعة للملاكات في المتعلقات و لكن لا يخفي انه بحسب الفالب وإلا فد يتفق وجودها في الأوامر والنواهي باحد المعنيين.

إذا عرفت هذا فاعلم كما اشرنا اليه في صدر المطلب يمكن أن يكون نظر الاخباريين في

حيث أن المنصرف منه كما هو الحال في الشك والظرب إلى ما هو المتعارف الحاصل من الاسباب المتمارفة ولا يشمل غيره ( فح) لا يشمله أدلة احكامه وهو خارج عنهاولا فرق في ذلك بين أحكام نفس القطاع وغيره ودعوى عدم التفات القاطع حال قطعه الى كو نه قاطعاً فلا تظهر الثمرة بالنسبة اليه وانما تظهر بالنسبة الى غيره كما في تقريرات بحث الأعاظم قده اليست بتمام حيث ان كو نه كشير القطع مثل كو نه كشير الشك وكشير الظن فكما يمكن أن يكون ملتفتاً الىكونه كثير الشك أوكثير الظن ولذا يجرى عليه حكمهما فكذلك يمكن التفاته الى كونه كـثير القطع وان حصول قطعه على خلاف المتعارف وبعبارة اخرى كما ان خروج الشك عن المتعارف له ميزان ومعيار وهو تحققه ثلاث مرات متوالياً في صلوة واحدة مثلاً ويمكن للشاك احراز هذا المقدار والتفاقه اليه كذلك خروج القطع عن المتعارف له ميزان فاذا بلغ هذا الميزان يعد قطاعاً عند القاطع وعند غيره ولا مانع من الالتفات اليه لنفس القاطع والذي لا يمكن أن يلتفت اليه كو نه على خلاف الواقع وانه غير مصادف له والظاهر ان هذاصار منشئاً للتوهم والخلط بين المقامين هذا (والذي صار التحقيق بنظري القاصر بعد مدة مما ادرجت في الكيماب انه يمكن عدم كون قطع القطاع حجة حتى لنفس القاطع وانالحق هو ماذهب اليه الشيخ كاشف الفطاء قده ومن تبعه لكن قطعه في مقام اسقاط التكليف لا في مقام البياته كما هو الظاهر من كلامه قده بيانه يتوقف على تمهيد مقدمات(الاولى)ان الاشكال في انه للمولى أن يكتني في مقام الامتثال بغير ما هو المامور به من فرد ناقص أو محتمل الفردية أو مظنو نه وامثال ذلك وقد أشبعنا الكلام في هذا المطلب في موارد متعددة في الفقه والاصول فلا ما نع من أن يكتني من القطاع والوسواسي ما يأتي به من الفسل الذي لا يريه صحيحاً من جهة فقد ان شرط او جزء عنده (الثانية) قد عرفت آنفا امكان كون القطاع ملتفتا الى كو نه قطاعا (الثالثة )ان المراد من اخبار كــثير الشك مطلق ما كان بتحريك الخبيث فيكون قطعه كشك كشير الشك منهياً عن العمل به

عدم حجية القطع الحاصل من المقدمات العقلية الى مفع الملازمة وانه ليسكل ما حكم به العقل يحكم به الشرع وقد وافقهم في الجملة بناء على ذلك صاحب الفصول واستدل بانالعقل لا يدرك إلا وجود الملاك و لكن لا يحيط بالواقع فمن الممكن أن يكون في البين ما نع عن حكم الشرع على طبق ما أدركه العقل نعم في الظاهر يحكم على طبقه ما لم يحرز المانع و الكن لا يخنى أن الكلام أيس في أدراك العقل ملاك الحكم فقط بل المقصود حكمه بحسن الفعل أو قبحه وهو لا يكون إلا بعد إحراز عدم الما نع فيكون النزاع لفظياً وأما ما أفاده من الحكم الظ هرى عند الشك في وجود الما نع فما لامعنى له لأن العقل أماان يدرك الملاك وعدم الما نع فيحكم بالحسن أو القبح وأما ان لا يدرك فلا حكم له لا واقماً ولاظاهراً وان كان نظرهم الى أن نفس القطع الحاصل من المقدمات المقلية ايس بحجة من جمة مدخلية توسيط الحجة في بلوغ الأحكام ولا عبرة بالحكم الواصل من غير تبليغ الحجة فهو مما لا يرجع الى معنى محصل بل الى أمر معقول بعد ماكان الكلام في القطع الطريق و انه لا يرى العقل إلا نفس الواقع ولا يتم هذا المطلب بنتيجة التقيد الذي أسسه بعض الأعاظم قده حيث قد عرفت سابقاً عدم تماميته وما دل على لزوم توسيط الحجج في الأحكام لا يمكن التمسك بها أما أولا فلان عدة منها في مقام بيان شرطية الولاية في صحة العبادات وبعضها في مقام رد العامة حيث ما اعتنوا بالعترة (ع) وقالوا حسبنا كتاب الله وثانياً انه بعد تسليم دلالنها على المطلب تركمون من باب تعارض العقلي والنقلي الذي هو عين محل الكلام .

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

﴿ قوله قده الثالث قد اشتهر في السنة المعاصرين ان قطع القطاع الح كالايخني انه بعد ما علم في المبحث السابق من عدم تمامية كلام الاخباريين من عدم حجية القطع الحاصل من المقدمات العقلية يظهر الجواب عما نسب الى بعض الاسانيذ قده والى غيره من عدم حجية قطع القطاع حيث ان المقصود ان كان القطع الطريق كما هو الظاهر فهو بما لا معني له بل لا يعقل والا لجرى في غيره كما افاده المصنف قده وان كان القطع الموضوع فهو بما لا ينكر

حتى بنظره ومنه ظهر أن خروج كثير الظن ايضا من هذه الجمة لا من جمة الانصراف. ﴿ قُولُهُ قَدُهُ انْ المُملُومُ اجْمَالًا هُلُ هُو كَالْمُملُومُ بِالنَّهُ صَيْلًا لِيَكُونُ اعْلَمُ انْ الْاجْمَالُ لا يَكُونُ راجما الى العلم في الحقيقة وانما يرجع الى المعلوم لأنه غير معين وغير مبين و ترصيف العلم به من باب المسامحة كما ان إجماله لا يكون بممنى خلطة وشوبه بالجمل والاخراج عن كونه علما ويدخل في الظن أو الشك أو الوهم لانها هي الاعتقادات المخلوطة بالجمل إلا أن يكون المراد من الخلط والشوب انها عبارة عن تضية معلومة وقضايا مشكوكة بعدد الاطراف ثم ان الكلام في العلم الاجمالي تارة في مقام الاثبات واخرى في مقام الاسقاط والاول طبعا مقدم على الثانى لكن المصنف قده قدم الثانى ولم يعلم وجهه بنحو القطع وربما انه من جهة ان الكلام فيـــه أخصر وعلى كل حال فلا اشكال في انه كالعلم التفصيلي في المسقطية أما في النوصليات فواضح لمكان ان الفرض منها حصولها باى وجه اتفق واما فى العباديات فن جهذ أنه لا يعتبر فيها إلا حصول الطاعة وهي نتحق بانيان العمل بداع الفربة ومحركية الامر الموجود بين الاطراف فيما إذا استلزم التكرار ولا يلزم ان يكون عالما حين العمل بالمقربية وما قيل بانه يلزم في حقيقة الطاعة عقلا هو أن يكون عمل الفاعل حال العمل بداع الامرالمتعلق به حتى يتحقق منه قصد الامتثال التفصيلي فيابيده من العمل عما لا شاهدعليه لانها لا تحتاج الاالى قصد الامتثال بمعنى ان يكون المحرك نحو المأمور به أمر المولى لا شي. آخر ومن المعلوم انه كذلك في المقام ولا يرجع الى الانبعاث عن احتمال الامر بالنسبة الى المامور به الموجود بين الطرفين وان كان كذلك بالنسبة الى كل واحد منهما كما هو الحال بالنسبة الى جميع العلوم الاجمالية حيث تكون قضايا مشكوكة بُعدد الأطراف ولذا يكتني بهذا الامتثال الاجمالي عند عدم التمكن من التفصيلي منه بلا أن يريه العقل نحواً اخر حتى يمكن أن يقال هذا امتثال في هذه الرتبة نعم تحقق الاحتياط في

الشبهة المدوية لا يكون الا من جهة محركية احتمال الأمر لكن هذا ايضاً من شؤون محركية

الامر الواقمي ولذا عند المصادقة يكون امتثالا وعند المخالفة انقياداً لا ان الانبعاث عن احتمال البعث والامر نحو آخر من الطاعة عند العقل والايلزم أن لا يتحقق الانقياد عند المخالفة ويكون أيضاً أمتثالا وبعبارة أخرى معنى الانبعاث عن أحتمال الأمر ومحركية احتماله محركية الأمرالمحتمل فاذاصادف الواقع يكون أمتثالا للامر الوانعي وإذا لم يصادف يكشف العمل عن الفيادة و اما اعتبار قصد الوجه فيها فهو و ان لم يكن عليه دليل وهذا دليل على عدم الاعتباركما هو الحال في قصد التمنز حيث انه لو كان ممتبراً مع انه بما يففل عنه غالباً مع كونه مما تعم به البلوى لابد ان ينص عليه الشارع والحال آنه ايس في الاخبار منه عين ولا اثر الا ان تحققه في الامتثال الاجمالي بمكان من الامكان اما في صورة عدم استلز ام التكر ار فواضح بالنسبة إلى أصل العبادة وبالنسبة إلى الاجزاء لم يقل به أحد وأما في صورة عدم استلزام التكرارفن جمة انه كما مكن ان يكون الأمر المتعلق بالواقع بينهما محركا نحو العمل ويأتى بالممل بفصد المتثالة كـذلك بمكن ان يكون المحرك الأمر الوجوبي او الندبي كـذلك ويأتى بالعمل لوجو به او لندبه كما هو كـذلك في الخارج كـثيراً .

﴿ قُرِلُهُ قُدُ وَهُلَ يُلْحُقُّ بِالْعُلُّمُ النَّفْصِيلِي الظُّنِ النَّفْصِيلِي الْحَ ﴾ قد عرفت بما ذكر ناان مرتبة الامتثال الاجمالي ايست متأخرة عن مرتبة الامتثال التفصيلي العلمي وانكان عبارة المصنف في المقام موهما لذلك و الكن المصرح في السابق خلافه فلا يكون متأخرة عن الامتثال الظني ايضاً سيا عن الظن المطلق حيث لم يثبت حجيته الا بعد عدم وجوب الاحتياط لا عدم جوازه سواء على الكشف او على الحكومة ولذا تعجب المصنف قده من المحقق القمى قده حيث انه مع ذهابه الى حجية الظن المطلق التزم ببطلان عبادات تارك طريقي الأجتماد والنقايد والانصاف ان التمجب محله وان قيل (١) بانه ليس فى محله تخيلا بانه لما كان مرتبة الامتثال الظن التفصيلي بناء على الكشف مقدما على الامتثال الاجمالي والمحقق المذكور قده كشفى ومن اجل ذلك النرم بما ذكر . و توهم بان المصنف لم يفرق بين الحكومة والكيشف (١) القائل هو بعض الاعاظم الميرزا المائيني قده.

فى تأخر رتبة الامتثال به عن الامتثال الاجمالي وقد عرفت ان وجه تعجب المصنف قله لبس إلا من جهة ان من مقدمات حجية الظن المطلق مطلقاً عدم وجوب الإحتياط لاعدم الجوازكما يصرح به مراراً وايس مرتبطاً بتأخر مرتبة حجية الظن من غير هذه الجهة حتى يقال بانه بناء على الكشف بكون الظن فى عوض العلم وإلا فقد عرفت ان المصنف قده لا يكون ملتزماً بتقدم العلم التفصيلي فى الاجمالي فضلا عن الظن التفصيلي مع ان تعجبه قدد فيما إذا لم يستلزم الاحتياط التكرار الذي لا يلمنزم المعترض بتقدم الظن التفصيلي على التفصيلي على العلم الاجمالي في الامتثال و بالجملة تأخر حجية الظن على العلم تارة من جهة أن من المقدم تما عدم وجوب الاحتياط و تارة من جهة أن الظن مرتبة متأخرة عن مرتبة العلم و المصنف قده أشكاله على المحقق المذكور من الجمة الأولى و المعترض ناظر الى الجمة الثانية التي لا يقول به المصنف قده فافهم و اغتنم .

وقوله قده وهو كفاية العلم الأجمالي في انتجز التكليف الح يه لا يخنى أن العلم الأجمالي على شقوق فأنه قد يكون متعلقاً بشخص واحد وقد يتعلق بالمتعدد وعلى كلا التقديرين أما متعلق بحنس التكليف وأما متعلق بنوع التكليف وعلى كل حال اما أن يمكن الاحتياط وأما ان لا يمكن الاحتياط والما الا يمكن الاحتياط والما الله يمكن الاحتياط والفرد الأجلى منها العلم المتعلق بنوع التكليف الراجع الى شخص واحد كالعلم بوجوب أحسد الشيئين أو العلم بحرمته ولا بد أن يتكلم فى أنه هل يكون كالعلم التفصيلي فى حرمة المخالفة القطعية ووجوب الموافقة القطعية أو لا يسكون أو بالنسبة الى الأول يكون وبالنسبة الى الثانى لا يكون ذهب شيخنا الاستاد قده الى معنى فى بيان حقيقة العلم الأجمالي وابتنى عليه المطلب لا بأس بالاشارة اليها فيقول أعلى مقامه لا يخنى ان ما بوجد فى الحارج أو الذهن لا بد وأن يكون معيناً غير مردد بحيث يكون حدرده معلومة بوجد فى الحارد أو الذهن لا بد وأن يكون أما محدود شخصية وكان صورة فرد

واما محدوداً بحدود جامعي وقد يكون هذا الجامع مشرعاً عن الذاتيات كالأجناس والفصول وقد يكون مشرعاً عن منشأ انتزاع عرضي فاذا تعلق بشيء من الشيئين فلا محالة يكون متعلق العلم صورة جامعة منطبقة على كل واحد من الشيئين ولا معنى لـكونه موجوداً مردداً في الذهن لوضوح انه لامعنى للترديد في الوجود فلا يكون متملق العلم احدى الخصوصيتين لأن المراد من الآحد لو كان عنوانه فلا اشكال في انهايضاً لا يكون إلا الجامع وإن كان مصداقا و فرداً فلا يخفي انه ما تعلق العلم به لأن كل واحد منهما بشخصه ما جاء في الذهن أصلا فالخصوصية والتشخص غير متعلق به العلم واللحاظ والثمرة في أن متعلق العلم هل هو الجامع أو الخصوصية وجوب الموافقة القطعية وعدمه حيث انه لو تعلق بصرف الجامع بلا أن يتملق بالخصوصية فلا اشكال في انه يحصل بحصول الفرد بخلاف ما اذا لم يتعلق بالجامع ثم أورد على نفسه قده بانه إذا كان هذا معنى الصورة الاجمالية فما الفرق بين المقام وبين تعلق العلم بالجامع من اول الامركما هو الغالب في الأحكام فاجاب عنه بانه من جمهة تعلق العلم لا فرق بين المقامين وانما الفرق من جهة ان هذه الصورة المتعلقة للعلم فيها نحن فيه يكون مرآتا لاحد الأفراد والخصوصيات بخلاف الجامع فلا يكون مراتاً ويكون منظوراً فيه مستقلا و بعبارة أخرى أبهام المعنى في المعانى المبهمة لايكون معناه الا الترديد في المراتية وأما نفس المعنى فقد عرفت أنه لا يعقل أن يكون مردداً هذا ما استفدته عنه قدم في مجلس البحث و اكمن لا يخلو عن تأمل وأشكال حيث أن في العلم المتعلق باحد الشيئين يكون واقع محفوظ يحيث لوكشف الغطأ يكون المعلوم عينه بخلاف ما إذا تعلق بالجامع ومجرد الفرق بانه فيها نحن فيه نعلق بالجامع المنطبق وفي مثل نعلق الارادة باكرام أحد الرجال تعلق بالجامع مع قطع النظر عن كونه منطبغاً لا يكون بجدياً إلا أن يرجع إلى ماذكرنا من ان الجامع المنطبق له في الحارج واقع محفوظ ولموكانت الحصوصية غير متعلقة ومن المعلوم أنه إذا كان تعلق العلم بهذا النحو من الجامع بمكناً فلا مانع من الالتزام بتعلقه بالخصوصية لأن مرجعه إلى ياً باه و الا اصح ردع الفطع التفصيلي .

فان قلت من شرائط التناقض وحدة المرتبة والحرام الواقعي لبس في مرتبة النرخيص حيث انمرتبة الحكم الظاهري متأخرة عن مرتبة الحكم الواقعي .

قلت نعم لكن يرد عين ذاك في القطع التفصيلي حيث أن الحـكم المقطوع به الذي يكون حكماً واقعياً في المرتبة المتقدمة عن القطع وردع الشارع بقوله لاتعمل بقطعك في المرتبة المتأخرة عنه فما يجاب به عنه في ذاك المقام يجاب عنه في المقام وليس ذلك الا بان يلتزم بالماقضة بين ما ينشأه العقل من جعل المبائل لحكم الشرع في المرتبة المتأخرة عن القطع ويقع المناقضة بينها وهذه نكستة دقيقة استفدتها من شيخنا الاستاذ اعلى الله مقامه في بجاس البحث وعلى كل حال ما يجاب به عن الاشكال في القطع التفصيلي يجاب به عن الاشكال في المقام .

واما الكلام في وجوب الموافقة القطمية اما بناء على المبنى المتقدم فهو وان كان مقتضاه ظاهرا عدم وجوب الموافقة القطمية حيث ان العلم ما تعلق الا بالجامع وهو ينطبق على احد الافراد الاانه مع ذلك يمكن ابتناء المسئلة على شيء اخر وهو ان دائرة التنجز اوسع من دائرة القطع لان التنجز ليس مثل القطع محل عروضه الذهن بمعنى انه يتحقق عند العقل في الذهن ولا ربط له بالواقع والحارج بل انما هو تابع الواقع المعلوم ولذا لو قطع العبد بامر المولى ثم انكشف الحلاف ماكان من الأول تنجز في البين فيستكشف من ذلك ان المقلل طريق محض نعم العلم سبب للتنجز بمعنى انه لو لم يكن العلم لم يكن الواقع من حيث هو واقد عن منجزاً ولكن لايلزم ان يتعلق العلم بنفس الواقد عبه بهنوانه التفصيلي واقد عن هنوانه الاجمالي وبشيء كان مراة له وعلى كل حال لا اشكال في ان العقل حاكم بوجوب الموافقة القطمية وانما الكلام في انه هل بنجو التنجيز والعلية او بنحو التعليق والأة ضاء تحقيق المطلب يتوقف على تحقيق معنى كون العلم التفصيلي علة ناءة لوجوب

تعلقه باحدى الحصتين من الجامع الذى يكون له فى الخارج واقع مخصوص لكن فى الظاهر كان مردداً بين هذه الحصة او تلك الحصة فاكان مانعاً موجود أيضا . وحل المطلب ان ما أفاده قده من لزوم كون الوجود فى الذهن أو الخارج محدوداً وأن كان مسلماً لكن الحدود فى الوجود الذهنى لايلزم أن يكون على طبق حدود الوجودات الخارجية بل دائر تها أوسع ولذا يتحقق الوجود الذهنى بالحدود النوعية والصنفية بل الجنسية لكن فى الخارج لابد وأن يتحقق من الحدود الشخصية فالرديد فى الوجود وأن لم يمكن فى الخارج إلا أن تصوره فى الخارج من الحدود الذهنية كما أن الشك ليس إلا الترديد ومعناه تحقق صورة النزديد فى الوجود والعدم مع أنه فى الخارج لايخلو الأمر أما من الوجود أو العدم ثم أنه بناء على ما أفاده قده أرعلى الختار على يكون العلم الأجمالى بالنسبة إلى حرمة المخالفة القطعية تعليقاً وبنحو الاقتضاء أر تنجيزيا وبنحوالعلية والثمرة تظهر فى جريان الأصول بالنسبة إلى الأطراف واما بالنسبة الى طرف واحد فلا مانع بناء على مبناه قده بل لا يحتاج اليه أبداً و يمكن التمسك بالبرائة العقلية .

والانصاف انه بنظر العقل كالعلم التفصيلي في انه لا يمكن ردعه بسبب ما في الاذهان من ارتكاز المناقضة ولا معني لا نخفاظ مرتبة الحكم الظاهري بالنسبة الى كل و احد مر اطراف المعلوم كما ذهب اليه المحقق الخراساني قده و يقول بان لزوم المنافاة بين مفاد الاصل مع الواقع هو ما يلزم في جمع الحكم الواقعي والظاهري في غير المقام و الجواب الجواب حيث ان مفاد الاصل وان لم يكن مضاداً مع احتمال الحكم الواقعي في كل و احد من الاطراف الا ان محموع مفادها مضاد مع المعلوم في البين لأن ترخيصات متعددة يضاد بنظر العقل مع تحريم في بينها ولا يقاس المقام بتنافي الحكم الظاهري مع الحكم الواقعي في غير المقام وان احتمال المتناقضين كالفطع بهما فان التنافي في غير المقام ايس فعلياً حتى يحكم العقل باستحالته الحجمال المتناقضين كالفطع بهما فان التنافي في غير المقام ايس فعلياً حتى يحكم العقل باستحالته بل مجردا حمال بدوى و باحد الجموع برفع مخلاف المقام فانه بضاد نفعلية و مناقضة كذلك والعقل بل مجردا حمال بدوى و باحد الجموع برفع مخلاف المقام فانه بضاد نفعلية و مناقضة كذلك والعقل بل

الموافقة القطمية وانه بنحو التنجيز وفهم هذا المطلب في غاية الأشكال حيث ان ممناه ان كان العلية ولو في حال الشك في انيان المعلوم وعدمه الذي هو مورد حكم العقل بالاشتفال فما معنى جريان قاعدة الفراغ بعد مثل الصلوة مع انه مشكرك صحتما وان كان علة تامة مع قطع النظر عن حال الشك بل عليته في حال القطع بمدم الاتيان فلم لايحرى اصالة البرائة فيما اذا شك في انيان الصلوة وعدمه وعلى كل حال بلزم احد المحذورين ولا يمكن الألنزام به والالتزام بار. القطع التفصيلي ايس علة تامة لوجوب الموافقة القطعية اصلا بل مقتض لهـــا ولا يزيد العـــلم الأجمالي عنه كما ترى والذب عن الأشكال انه لااشكال في انه اذا تعلق العلم بشيء من الأحكام يحكم العقل بانه جا. من قبل المولى في ذمة العبد ذاك الشيء منجزاً وانه اشتغل ذمته به قطماً بحيث يجبان يخرج من عهدته قطعاً ولا يكني خروجها عنه احتمالا و بعبارة اخرى العلم علة تامة لشفل الذمة فى اثبات التكليف بنحو يجب الخروج عن عهدته قطعاً ولا يكنى الخروج عنها احتمالا والذي هو معنى الموافقة الاحتمالية ولا ينافى ذلك توسعة الشارع فى وادى الفـــراغ والمخرجية وان ينزل شيئاً منزلةالواقع بدلا عنه في مقامالخروج عن العهدة حيث انه تصرف منه و توسعة في مقام فراغ الذمة والحزوج عن العهدة بجعل شيء مصداقا للخروج فاذا كان هذا حال العلم التفصيلي فكذلك الكلام في العلم الاجمالي وهذا معنى جعل البدل المنداول في كلامه المصنف في مبحث البرائة والأشتغال لا انه قده يلتزم بان العلم الأجمالي ليس علة تامة لوجوب الموافقة القطعية ويكون مقتضياً له حتى يرد عليه ما اورده بعض المحققين بانه لا معنى للتفكيك في العلية والاقتضاء بالنسبة الى الحرمة المخالفة القطعية والحال انه قده في بحث الاشتغال يصرج بأنه علة تامة لوجوب الموافقة القطعية ولا معنى للتفكيك بينمـــا وبين الحرمة المخالفة القطمية وقد عرفت ان جعل البدل الموجود في كلامه لايناني العلية بالنسبة

الى وجوب الموافقة الفطمية في مقام اثبات التكليف.

وبالجلة كلما ورد من الشارع دليل على التنزيلوكان بلسان جمل البدل لامانع من عدم الاعتناء بالطرف الآخر مما يكون محتمل الواقع سوءاً في العلم التفصيلي او في العلم الاجمالي وعا ذكر نا ظهرانه ما يكون بلسان جعل البدن في بعض أطراف العلم الاجمالي لا بد وأن يكون قبل الترخيص في الطرف الآخر و إلا فهو مناف لمنجزية العلم كما يصرح بهذا المطلب المصنف قده ايضاً في بحث الاستغال بل لا يخني انه بعدما جمل احد الطرفين بدلا عن الواقسع لا احتياج الى الأصل الشرعي في الطرف الآخر ولا مانع من ارتكابه ولو لم يكن فيه اصل اصلا و يتمسك بالبرانة العقلية و بالجلة ان ورد دليل على البدلية في احد الطرفين او لا لامانع من إرتكاب الطرف الآخر ولو لم يكن فيه اصل اصلا وان لم يرد دليل على ذلك لم يجسن الارتكاب أصلا أولو لم يكن فيه اصل اصلا وان لم يرد دليل على ذلك لم يجسن الارتكاب أصلا أولو لم يكن بين الاصلين مناقضة ومعارضة اولو كان في البين اصل واحد بالمنسبة الى طرف واحد بلا معارض.

ومنه ظهر أنه لا يكنى في النرخيص في بعض الاطراف اطلاق مثل اصالة الاباحة فا عن بعض الاعاظم قده من انه بمكن الترخيص في بعض الاطراف والاكتفاء عن الواقع بالطرف الآخر الظاهر في امكان الترخيص اولا وكفاية مثل اصالة الآباحة لوكان بله معارض بل يصرح به و بمثل له بفرض وجود الاصل مثل اصالة الاباحة في طرف واحد ايس في محله والمحب إسنادهذه المطالب الى مرادالمصنف قده مع انه كلمانه صريحة في خلاف ذلك فراجع كلا مهما في بحث الاستغال نعم لو ورد ترخيص بالخصوص غير أدلتها العامة في طرف واحد يمكن أن يستكشف من ذلك بدليل الاقتضاء جعل الشارع اولا الطلحوف في طرف واحد يمكن أن يستكشف من ذلك بدليل الاقتضاء جعل الشارع اولا الطلحوف الاخر بدلا عن الواقع لكن ابن ذلك من الترخيصات المطلقة التي يصرح المصنف قده من انه ليس فيها من جعل البدل عين ولا أثر هذا كله في العلم الاجمالي بشيء واحد متعلق بشخص واحد وقد ظهر منه الحال في ساير الشقوق من العلم الاجمالي غير ما اذا كان متعلقاً بالوجوب والحرمة بحيث بكونشي واحد اما واجباً وإما حراماً ولم يكن احدهما معيناً عبادياً بالوجوب والحرمة بحيث بكونشي واحد اما واجباً وإما حراماً ولم يكن احدهما معيناً عبادياً بالوجوب والحرمة بحيث بكونشي واحد اما واجباً وإما حراماً ولم يكن احدهما معيناً عبادياً بالوجوب والحرمة بحيث بكونشي واحد اما واجباً وإما حراماً ولم يكن احدهما معيناً عبادياً بالوجوب والحرمة بحيث بكونشي واحد اما واجباً وإما حراماً ولم يكن احدهما معيناً عبادياً

بحيث يمكـنه المخالفة القطعية العملية وغير ما اذا كان متعلق بازيد من شخص و احد

أما الكلام فى الشق المذكور وهو دوران الامر بين المحذوريان فلا بخنى انه مورد المتحيير العملى غير المنافى لمكونه بجرى البرائة على ماقويناه فى صدر المبحث حيت ان الأنسان لما كان فى كل حال اما فاعلا لذلك الشى. او تاركا له ولا يقدر على كليهما لم يكن بحال لتنجز الوجوب أو الحرمة ولا يخفى ان التخيير فى المفام فى مقابل التخيير الشرعى الشرعى ولتخيير الأصولى فى مثل لزوم الأخذ باحد الخبرين وهذا المقدار من الحكم ما لا إشكال فيه فى المقام و إنما النزاع فى أن التخير هل هو إبتدا بى بحيث لو اختار الفعل أو الترك لا بد و ان يختاره فى جميع الاوقات أو إستمر ارى وله أن يختار فى الوقت الثانى غير ما إختاره أو لا قد يعلل التحير الا بتدائى الذي إختاره المصنف قده بانه لما كان العلم علم تامة لحرمة المخالفة القطعية و لكن كان مقتضماً لوجوب الموافقة القطعية و فى التخيير الاستمر ارى يلزم المخالفة القطعية بخلاف التخيير الابتدائى فانه ملازم لترك وجوب الموافقة القطعية فلابد من اختماره.

وفيه إن كون ذلك مبنياً على كون العلم علة تامة لذلك يلزم فيه الدور وبيانه يتوقف على تمهيد ثلاث مقدمات.

احديها ان النزاغ في كون العلم الأجمالي علة تامة او مقتضياً لايكون الا بعد الفراع عن الحكم الواقعي وكو فه على ما هو عليه من الفعلية والمقدورية للكلف.

الثانية حرمة الخالفة الفطعية في المقام يستلرم الآذن في ترك الموافقة القطعية و وجوب الموافقة القطعية مستلزم للاذن في المخالفة القطعية .

الثالثة الآذن في ارتكاب المخالفة القطعية مستلزم لعدم مقدورية الواقع أو عدم فعلميته والأذن في ترك الموافقة القطعية موجب لاحتمال ذلك ووجه ذلك يظهر بأدنى تأمل اذا عرفت ماذكر نا فنقول بناء على ما ذكر من المبنى فيتوفف عدم وجوب الموافقة القطعية

على كرن العلم الاجمالي مقتضياً له لاعلة تامة وهو يتوقف بناء على المقدمة الأولى على بقاء الواقع على ما هو عليه من المقدورية والفعلية و بقائه على ذلك يتوقف على عدم وجوب الموافقة القطعية لانه مستازم بالمقدمة الثانية للترخيص في ارتكاب المخالفة القطعية وهـو مستازم لعدم بقاء الواقع على ماهو علية بالمقدمة الثالثة فيتوفف عدم وجوب الموافقة القطعية وبييان اخر لو الذي هو معنى التخير الابتدائي او سببه على عدم وجوب الموافقة القطعية وبييان اخر لو كان عدم وجوب الموافقة القطعية وبييان اخر لو علة تامة لحرمة المخالفة القطعية يلزم وجوب الموافقة القطعية ويلزم من وجود العلم بالحكم عدمه لانه يتوقف على العلم بالحكم الفعلى وهو يتوقف على بقـاء الوافع على ماهو عليه فح لو رخص في المخالفة القطعية يلزم القطع بعدم الواقع الفعلى ولو رخص في ترك الموافقة النرخيص في المخالفة القطعية يلزم القطع بعدم الواقع الفعلى ولو رخص في ترك الموافقة النرخيص النرخيص النرخيص المنازخيص المقام مثل الترخيص الشرعي او العقلي في ساير للقامات من جهة عدم البيان محمد المقام حيث لا يكون الترخيص الا من جهة عدم البيان محمد المقام حيث لا يكون الترخيص الا من جهة عدم الميان محمد في نفسها انهـا رخص في نفسها فتأمل.

ثم لا يخنى ان الظاهر المترائى فى بادى المظر وان كان ما اختـاره المصنف قده من التخــير الابتدائى لأنه يلزم من التخير الاستمرارى جواز الخـالفة الفطعية ولو تدريجاً وهـو بنظر العقل عصيان لخطاب المولى الا أنه يمكن ان يقال انه لما حققنا في محله انه لامعنى للتفكيك فى مقام الفعلية بمعنى انه لوكان المولى مريداً للشيء فيزبده على كل حال ولا معنى لارادته على بعض النقادير الا على تقدير جعل البدل غـير الراجع الى عدم ارادة الواقع فى المقام على كل حال والمفروض انه ماجعــل بدل عنه فى الظاهو فلابد من التخير الاستمراري وان كان الاحوط خلافه فنأمل.

OR OURANI) الكلام في حرمة التجري

المصادف بالمفصود مطلق الاعتقاد والتمكن منالعلم مطلقاً والتحقيق أنه على هذا الفرض أيضاً لا يلزم المحذور لامكان عدم كون الخطأ في الأمارات اكثر من العلم الذي يحصل المكلف بالأسباب العادية في تحصيل الاحكام بلكان أقل منه أو مساوياً له نعم لو احرزنا أنه كان اكثر من الخطأ الواقع في العلم كانالنمبد قبيحاً ومجرد الاحتمال باحد الاولين يكني في الجواب عن أبن قتبه ورد دليله على تحليل الحرام وتحريم الحلال والمقصود من المصنف قده أبداء الاحتمالات في النشقيقات لاثبات الأمكان وقد عرفت أنه يسكني فلا مجال لاشكال بعض الاعاظم على مانى تقرير ات محبثه على التشقيق في كلام المصنف قده كما أنه لاوجه لاشكاله قده عليه قده بانه أعترف بالقبح في حال الانفتاح ولزوم تحليل الحرام حيث أن كلمات المصنف قده تنادى باعلى صوت بانه لايلزم القبح على تقدير الانفتاح المقصود منه النمكن من تحصيل مطلق العلم وانفتاح باب الاعتقاد كما أن نفس التشقيق المذكور في كلامه الذي أشرنا اليه وهوكون الأمارة غالب المطابقة أو دائم المطابقة أو أغلب المطابقة أدل دليل على أن مقصوده من الانفثاح أيس أنفتاح باب العلم المصادف للواقع نعم في أو ايل كلامه يصرح بانه لوكان المقصود أنفتاح باب العلم المصادف يلزم القبح وهو صحيح والعجب كل العجب من المستشكل قده كيف أخد بهذا الكلام وغفل عن بقية كلامه فراجع مفصلا ثم أنه لا بأس بالنعبير بالتدارك بالنسبة الى مافات من المصالح كا نقله عن بعض ألاعلام وأستشكل عليه أيضاً حيث أنه لوكان موارد التخلف في العلم عين مورد الاصابة في الأمارات فلا يكون تداركا وأما لو كانت غيرها كما هوكذلك فني الحقيقة يـكون تداركا لما فات من المكلف من المصالح.

هذا كله بناء على الطريقية في الأمارات وأما بناء على السببية والموضوعية فالأمر سهل كما فصله المصنف في المتن .

وأما الاشكال الثانى والثالث وقد تصدى المحققون الجواب عنهما باجوبة . منها ما أفاده المحتق الحرساني قده باختلاف مراتب الحكم وملخصه ان للحكم الشرعي

﴿ قُولُهُ قَدُهُ المُقَصِدُ الثَّانَى فَي الظِّن والـكلامُ فَيهُ الَّحِ ﴾ لا يخفي أن الظن أيس كالقطع في الحجية في عدم مجمو ليتما له وعدم انفكاكما عنة بل لابد من جاعل وحاكم إن كان اصلما ممكناً وذلك لما عرفت من عدم كرونه كاشفاً ناماً وطريقاً وأصلا بنظر العقل بل بحتمل خلاف الواقع فلا يؤمن من أن يقع فيه انما الكلام في امكانه والمقصود إمكانه الوقوعي في عالم التشريع بمنى عدم لزوم محال في الشرعيات والا فامكانه الذاتي اي عدم كرون ايجاب العمل بالظن وجمله حجة محالا من إلواضحات واقامة الدليل على الامكان بالمعنى المذكرور لا يمكنُ الا بعد الأحاطة الواقعية التي بمكن أن يكون بعضها محذو رراً من جهة كونه محالا أو مستلزم لمحال مي لا تكون الا بالنسبة الى المعصوم فالأولى في اثبات امكانه ماسلكه بعض المحققين من الظفر بوقوعه وهو غير عزيز عند الكل حتى عند ابن قبة المدعى محاليته مثل البينة واليد وغيرهما في الموضوعات وفتوى المجتهد في الاحكام .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ بِأَنْ الْعُمْلُ بِهُ مُوجِبُ لِتَحْلَيْلُ الْحُرَامُ وَتَحْرِيمُ الْحَلَالُ الَّحْ ﴾ اعلم ان يكون المقصود من محذور تحليل الحرام وتحريم الحلال احد الامور الاربعة . الاول تفويت المصلحة والالقاني المفسدة .

الثانى طلب الضدين الذي هو تكليف بالمحال

الثالث اجتماع الضدين من المحبر بية والمبغوضية والارادة والكراهة في نفس المولى الذي هو تكليف محال .

الرابع نقض الغرض ولا يخنى أن الاخيرين غير مختص بالمدلية الفائلين بالحسن والقبح بل يردان حيى على مذهب الاشعرى غير القائل بهما

أما الاشكال الاول وهو الذي جعله المصنف محل الكلام مفصلا فـلا يخني أنه على فرض أنسداد باب العلم بالاحكام غير وارد بل بلزم التعبد بالظن محكم الشارع والعقل وانما بكون المحذور المتصور على فرض الانفتاح والمقصود منالانفتاح ايس انفتاح باب العلم

وقد عرفت أنه لامضادة بناءاً على مابينا مرادهقده مع كو نها مطلقة ولا يخني أنه بناءاً على هذا يستربح في رفع النضاد بين الحكم الظاهري رالواقعي حتى في موارد الاصول بل قد عرفت أن أصل تأسيسه قده لاجل ذلك فلا حاجة إلى تشقيق الجواب بالنسبة إلى الاصول التنزيلية وغيرها واستقلال كل منهما بجواب اما بالنسبة ألى الاولى فلما كان المجمول فيها هو البنا العملي على احد طرفي الشك على أنه هو الواقع والغأ الطرف الاخر وجعله كالعدم فلا يكون مفايراً للواقع بل الجمل الشرعي أنما تعلق بالجرى العملي على المؤدى على أنه هو الواقع بل لايخني أنه لايرفع به التضاد بل يبقى بحاله حيث أن هذا الفائل العلم اعترف في كلامه بان مفاد هذه الاصول هو الهو هو ية التي بني عليها المصنف قده في باب الامارات والحال أنه يرد عليه مااورده عليه وهو أن هذه الهو هوية والحكم بان المؤدى هو الواقيع لا يمكن أن يكون أخباراً بل لابد وأن يكون أنشاء وانشاء الحكم بالهو هوية وكور المؤدى هو الواقع لايصح إلا باعطاء صفة الوجوب اوالحرمة للمؤدى فيمود أشكال التضاد عند مخالفة الامارة للواقع ولا يكني في النفرقة والجواب بان الهو هوية في باب الاصول المحرزة هي الهو هو بة العملية أي البناء العملي على كون المؤدى هو الواقع وهي لا تستلزم حكم في المؤدى على خلاف ما هو عليه من الحكم مخلاف الهو هو يـة في الأمارات فانها اما أن تكون أخباراً واما أن تكون انشأ ، حكم في مورد الامارة فان المجمول في باب الامارات اليس هو البناء العملي فلو كان في المؤدى حكم فلا بد أن يكون مضاداً لما عليه من الحكم الواقعي لوضوح أن البنا. العملي الذي يكون مدلول الاصول المحرزة لا يتحقق في الحارج بانشا. الشارع بل لابد أن يحققه المكلف ولا الزام له أن يحققه إلا يام من الشارع و ابجابه ومن المملوم تضاد هذا الايجاب المنعلق بالبناء العملي مع الحكم الواقعي عند المخالفة

وأما بالنسبة الى التنزيلية من الاصول كاصالة الاحتياط والحل والبرائة فلما كان الامر فيها اشكل فالجواب عنه ادق وقد تصدى بمض الاعلام (١) من مقاربي عصرنا

(١) هر المحتق المدقق السيد محمد الإصفهاني

اللاث مرانب الأولى مرتبة شأنية الحكم وكونه إقتضائياً بمعنى كون الموضوع فيه إفتضهاء الحكم من المصلحة أو المفسدة الثنانية الفعلية الأولى وقد يعبرعنه تارة بالأنشائي وبالثاني أحياناً و ا\_كمن يصرح بفعليته في هذا المقام من الكفاية فراجع وملخصه أنه قد يبلغ الحكم بمرتبته الفعلية بحبث يقع تحت الخطاب وينشأ الحكم أنشاءا تاماً ليكن لاجل مانع مثلجهل المكلف او غيره لايكون فعلا متضمناً للبعث والأرادة أو الزجر والكراهة وقدكان قده يمثل لهذه المرتبة من الفعلية بالقوانين الدرلية التي تتم قانونيتها لكن لاجل مانـــع كانت خالية عن الأرادة الفعلية ولا مجرى بين الرعية و لكن أذا أرتفع المانع تبلغ مرتبة البعث والارادة الفعلية وتكون الرعية مسئولة عنها .

الثالثة المرتبة الثانية من الفعلية وهي التي أشرنا اليها الآن من بلوغ الحسم الي حد الارادة والبعث والـكراهة والزجر وقد التزم قده بان الاحكام الواقعية في موارد الاصول التي هي العمدة محل الاشكال في نظره قده حيث أن مفاده الحكم والترخيص الفعلي غير المجامع مع الحكم الواقعي مخلاف مفاد الامارات فانه عبارة عن الحجية المجعولة المجامعة مـع الحكم الواقعي بحيث يكون عينه في صورة المصادفة وكو نه عذراً في صورة المخالفة تكون في المرتبة الاولى من الفعلية وهي خالية عن الارادة والـكراهة والحب والبغض والاحكام الظاهرية في المرتبة الثانية من الفعلية ولا يخفي أرب هذا الالتزام في موارد الاصول ل في موارد الامارات أيضاً خال عن ألاشكالين حيث أنه ما أجتمـــع الارادة والكراهة ولا الحب والبغض بالنسبة إلى شي. واحد ولا يلزم التكليف بالمحال لان حقيققة التضاد بالنسبة الى المكلف بالكسر او الفتح ايس في نفس الخطاب والخطابان المنضادان لامانــع من تحققهما وأبما المانيع من جهة تضمنهما للارادة والكراهة والحب والبغض المفروضخلوأ أحدهما عنها ويما ذكرنا ظهرانه لاوجه لاشكال بعض الاعاظم قده على مافى تقريرات بحثه بانه لامعنى لكون الحكم الواقعي مهملا أو مقيداً بصورة العلم بل لابد أن يكون مطلقاً ولو بنتيجة الاطلاق و إذا فرض أنه مطلق لشمل الجاهل والشاك فيقع النضاد بينه و بين الحكم الظاهري

لرفع التضاد بين الحكمين باختلاف الرتبة فان رتبة الحكم الظاهرى رتبة الشك فى الحكم الواقعى والشك فى الحكم الواقعى والشك فى الحكم الواقعى متأخر فى الرتبة عن نفس وجوده فيـكون الحكم الظاهرى فى طول الحكم الواقعى برتبتين ولا تضاد بين المختلفين فى الرتبة .

ولا يخني ان هذا الجواب لا بختص لرفع النضاد بالنسبة الى هذه الاصول فقط بل بحرى بالنسبة الى جمع مطلق الحكم الواقعى والظاهري ولايردعلى هـذا الجواب مااورده المحقق الخراسائي قده في الكفاية بل و لا ما أورده بعض الاعاظم على مافي تقريرات بحثه من أن الحكم الظاهري وأن لم يـكن في رتبة الحكم الواقعي الا ان الحكم الواقعي يكون في رتبة الحكم الظاهري فيجمع الحكمان المتضادان فيرتبة الشك حيث ان هذا الجواب مبني على مسلكه قده من تعلق الاحكام بالصور الذهنية لا بالوجودات الخارجية فلامجال لدعوى ان صورة ذات الموضوع بما هو ذاته موجود ومحفوظ في موضوع الحكم الظاهري وهو مشكوك الحكم وأنكان بنحو الانضام موجوداً ومحفوظاً فيه إلا أنه غير الصورة الاستقلالي الذي هو الموضوع للحكم الواقعي وهذا بخلاف ما لو تعلق الحكم بالوجو دالخارجي فانـــه لااشكال فيأنه لايتمدد ولو بحسب جزئه وهو الذات بواسطة طرو العناوين الطولية وقد حققنا في باب أجتماع الأمر والنهى انه لا يجوز ولوكانا واردين على جزء الموضوع نعم يبقى على هذاب الجواب أشكال التكليف بالحال الذي هو أحد الأشكالات في هذا المقام كما قد عرفت حيث أن ظرف الامتثال الحارجي متأخرة عن كلا الحكمين وبعبارة اخرى ظرف الامتثال هو الزمان المتأخرعن الحكم ومن المعلوم أنه لايقدر على أتيان المتضادين في زمان واحد بعد الحكمين ومن هذه الجمة يلزم التكليف بالمحال وأيقاع العبد في غـير

ثم أعلم أنه أشكال آخر بناء على طريقة الامارات كما هو التحقيق على جميع المسالك في الجمع بين الحكم الواقعى و الظاهرى وهو أنه كيف يكون إلامارة محركا نحو العمل وموجباً لدعوة العقل وحكمه بلزوم العمل على طبقه مع أنها بناء على الطريقية امره دائر

بين أن يكون حكما ناشئاً عن ارادة حقيقية في صورة المطابقة الواقع وبين أن يكون ترخيصاً وأمر صورياً على تقدير المخالفة وربما يقال هذا الاشكال اصعب من الاشكالات السابقة ولكن الاشكال فيها إذا ظفرنا على أمارة بعد الفحص بعد الظفر بالإملاك بمقدار المعلوم بالاجمال بحيث لو لم يكن هذه الأمارة في البين كان حسكم العقل بقيح العقاب بلا بيان وأما قبل الفحص والظفر بالمقدار المذكور فلا أشكال لان نفس أحتمال التكليف منجز بحيث لا يوجب الظفر بالأمارة مع هذا الاحتمال تأثيراً بنحو المولوية بل ربما يكون أرشاداً ألى حكم العقلي اعدم حصول دعوة العقل بسبب الظفر بهما نعم فيها أذا كان الأمر مردداً بين الوجوب والحرمة وعين الأمارة الحكم في أحدها كانت موجبة للدعوة ح لان العقل مع قطع النظر عنها كان حاكماً بالمنجيين فيرفي عن الامارة الحداث موجبة للدعوة ح لان العقل مع قطع النظر عنها كان حاكماً بالمنجيين فيرفي عن الاشكال بوجوه أحدها ما أفاده المحقق الحقيق الخيرة هذه من أحد ما فالا الله المنازة العدم ما أفاده المحقق الحقيق الخيرة المدرة المن المنازة العدم ما أفاده المحقق الحقيق الخيرة المدرة المن المنازة العدم من المنازة العدم من المنازة العدم المنازة العدم من المنازة العدم من المنازة العدم المنازة المنازة المنازة المنازة العدم المنازة المناز

ما أفاده المحقق الحرسائى قده و هو أرب مفاد الأمارات جعب الحجية وهى موضوع لحكم العقل باستحقاق العقاب على المخالفة إذا طابق الواقع ولكونه عذراً إذا خالف ثانيها جعل الظن بمنزلة العلم و جعل العلم التنزيلي للمكلف فيصير حاله حاله فكما أنه لا يكون معذوراً في صورة المخالفة فكذلك الامارة.

ثالثها كون مفاد ألامارات حكاطريقياً بمعنى أنه لو صادف الواقع يـكون ارادة المولى موجوداً ولو في مرتبة الشك فيكشف عن الاهتمام بالفرض في هذه المرتبة ولا مناص الإعن تصحيح المطلب باحد هذه الوجوه.

فنقول أما الوجه الاول فهو مبنى على كون الحجية بجمولة ابتداء أوهذا المطلب مع قطع النظر عن أمكان الحدشة فيه من أن الحجية ليست مثل ساير الأمور الاعتبارية كانت بحمولة ومعتبرة باعتبار المعتبريتم لو لم يكن دلالة الامارة على لزوم الاتيان بالمتعلق ولو على تقدير المطابقة كافياً في المنجزية وإلا فلو أنبتا ذلك فلا مجال للالتزام مجعل الحجية في

مقام دفع الاشكال .

لايقال من يلتزم بان مفادها جعل الحجية فلا دلالة لهــــا عنده على لزوم العمل على طبقه والانيان بالمتعلق حتى ينازع فيان هذا المقدار يكني في المنجزية اولا يكني

فانه يقال نعم لو الترم بما ذكر لايبقى دلالة الفظية على ما ذكر ولكر. الدلالة النكوينية بالنسبة الى الخطاب على تملق غرض المولى بحفظ وجود المتملق ولو من جهة نفس الخطاب موجود والا لمـــا كان الخطاب مراداً بأرادة مقدمـــية

والقول بان مقدمية الخطاب لايكون إلا لذيها وذو المقدمة اذاكان هو الحجية فالارادة التـكوينية من المقدمة ما تعلق بحفظ وجود المتعلق أصلا مدفوع بان النعرض من الحجية لماكان توصل العبد بالاخرة ولو بواسطة حكم عقله الى الوجود فلا محالة تكون الارادة بالخطاب من حيث المقدمية لحفظ وجود المتعلق فلو اثبتنا كفاية تعلق الارادة بحفظ وجود المتعلق ولو على تقدير المطابقة في المنجزية فلامجـــــال للاحتياج إلى جعل الحجية أصلا بل قد يقال بانه بلغوا هذا الجمل.

و بالجملة الخطاب على كل حال يدل على لزوم وحفظ الوجود ولو على تقدير المطابقة فلو قلنا بـكفاية ذلك فيتم بذلك المطلب ولا يصل النوبة لل أستكشاف ومجمولية الحجة ولوكان ذلك مَكَمْنَا فَتَأْمَلُ جَيْداً ولا يَخْنَى النَّ هَذَا الْأَشْكَالُ لَا يَخْتُصُ بِالْآمَارَاتُ تَبُوهُم الموضوعية بالنسبة إلى الاصول لان غاية منشأ النوهم كونها وظائف مقررة للشاك بلسان الحكم مع أن غالب أدلة ألامارات أيضاً كذلك ولذا ماذهب أحد من الفقها. إلى كون الشخص عاصياً لو أستصحب بقاء الوقت أو بقاء الحدث مع أنيانه بالصلوة بالاحتمالوكشف الخلاف بعد أنقضا. الوقت مع كو نهم قائلين بان لايكون الا تـحرياً لوكان هذه الخالفـة بالنسبة الى ألامارة مثل البينة ولو قلمًا بان جعلمًا امضاءًا لبناء العقلا. في جعلهم وظائف

الشاك لرفع تحيره فهو أدل على ماقلنا لوضدوح عددم مؤاخذتهم المعبد لو خالفها لو لم يكن مطابقاً للواقع عقاب العصيان .

أما أثبات أصل المطلب فهو بمراجعة الوجدان الحاكم بان صرف احتمال أهتمام الغرض بنحو لوكان في البين لما جاز عنه في مرتبة الشك بل تعلق الارادة بحفظه ولو في هذه المرتبة يكون بياناً رافعاً لموضوع حكم العقل بقبح العقاب بلا بيان لاستقلالالعقل لمزوم الانيان به و بعبارة أخرى أحتال وجود الغرض على انحاء .

أحدهما أحتمال وجوده بحيث يقطع بانه ما أراد الشارع حفظه في مرحلة الشك كما هو الحال في موارد أدلة البرائة الشرعية

واخرى أحتمال وجوده مع عدم العلم بانه لوكان هل أراد الشارع حفظه في مرحلة الشك اولا وهو مورد البرائة العقلية .

و ثالثة بانه يحتمل وجوده ويقطع بانه لوكان حفظه عند الشارع مهتماً به كالاحتمال في اطراف الشبهة المحصورة وكمانحن فيه وهو قيام الأمارة على شي. ولو بعد الفحص والظفر بها بمقدار المعلوم بالاجمال والعقل مستقل بما ذكرنا فالامارة يوجب دعوة العقل بلزوم الحركة على طبقها لاجل دفع الضرر المحتمل وهذاهو المقصود من الحكم الطريقي الغير المنافى لكونه مدلول الاصول .

واما تصحيح المطلب مزان مفاد الأمارات تتميم الكشف وجعل العلم التنزيلي للكلف فغير قابل المصححية حيث آنه لماكان جمل العلم تنزيلا ولا يكون تكويناً فلا محالة لابد وأن يكون بلحاظ الاثر وهو لا يخلو اما من جعل الظن منزلة العلم في نفسه و اما من الامر بتنزيل المكلف جعله منزلة العلم وعلى كل حال هذا الاثر اما استحقاق العقاب على المخالفة واما وجوب العملاما استحقاق العقاب فلا مجال له لأنهائر عقلى لاشرعي وامااذا كان الاثر عبارة عن الوجوب فننقل الكلام فيه فلانه لا يخلو اما أن يكون وجو بأ حقيقيا على كل حال

و أن شئت قلت أن التشريع من أفراد الكذب الذي يستقل المقل بقبحه والشرع بحرمته واكن الذي يقتضيه النظر الدقيق خلافه حيث أنه لا دليل على ماذكره من المناط و أن الفارق بينهما هو هذا بل الميزان غير ذلك حيث أن الخطاب المولوي ما محصل بسبيه داعوية حادثةوماله محركية مستقلة والارشادىلا يكون كذلك وألافنفس الخطابين مرب حيث اللفظ والانشاء والشدة وصدر رهما من المولى ألى العبد وغيرهـا سيان ولا يتحقق الداعوية الابترةب استحقاق المقاب من أمر المولى ونهيه الغير الحاصل قبل الخطاب وفي الاوامر والنواهي الارشادية لايكون كذلك بل كان استحقاق العقاب مع قطع النظر عن خطاب الشارع موجوداً كالامر بالاطاعة والنهى عن المعصية فكل خطاب من الشارع كار. مستتبءاً لاستحقاق العقاب كانءولو باكانعلى طبقة حكم من العقل مثل حرمة الظلم و قبحه و الامر بالمدل وحسنه او لم يكن كالصلوة والزكوةركل خطاب عنه لم يكن كذلك كان ارشادياً والمجب منه قده كيف غفل عن هذا المطلب وفرق بينهما بما هو غير فارق من الوقوع في المالة المعلولات والعلل بلا ان يكون معه دليل أو برهان وكونها في سلسلة العلل يرجع الى باب التحسين و لنقبيح العقلي الناشي عن أدراك المصالح والمفاسد غير موجب للحصر في سلسلة العلل حيث أن نفس الاطاعة والمعصية بما محكم العقل محسن الأول وقبح الثاني مع أنهما في سلسلة المعلولات ويكون الخطاب الوارد من الشرع بالنسبة اليهما ارشادياً .

أذا عرفت هذا فلا يخني أن التشريع في امر المولى مما يستقل بقبحه العقل بحيث يرى فاعله مستحقاً للمقاب لانه تجاسر عليه وهتك له وطغيان بالنسبة اليه فلو وردح خطاب من الشارع في الكيتاب الكريم أو الروايات الواردة عن الأثمة الطاهرين يكون أرشادياً بل الظاهر من قوله تمالي (الله أذن لكم ام على الله تفترون انه أرشاد الىحكم العقل بار. الافتراء لما كان محرماً عند الكل محكم العقل فيكون الاسناد بلا أذن محرماً

فان قلت أن الافتراء حرام عقلا ولا أشكال أن حرمته الشرعيه لايكون ارشادياً بل

واما وجوباً صورياً محضاً واما وجوباً صورياً اصطلاحاً لا مجال للأول والثاني والثالث لايتم الا بما قلنا ثم أنه ربما ينتج المسلكين في بعض الموارد مثل نتيجة مقدمات الانسداد حسيث انه لابجال لله كشف بعد أتمام المقدمات على فرض عدم العلم الأجالي بالاحكام كاسيجيئي أنشاء الله حيث أن العقل ح لما كان محتملا ليكون أغراض في البين على تقدير وجودها بينهما فهو بنفسه مستقل لمزوم الاتيان بالمحتملات ولو في دائرة المظنونات بخلاف المسلك الاخر أعنى كون الملتزم تتميم الكشف فانه على تقدير عدمالعلم الاجمالي وعدم كو نناكالبهائم فيلزم على الشارع أن يبين ويجعل لما أمارات مثلا ولو يجعل الظنون حجة .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ عَدِمُ بِالْآدِلَةُ الْآرِبُمَةُ الْحَ ﴾ علم أنه لابد أن نتكلم اولا في أن حرمة التشريح من الاحكام العقلية القابلة لو ورود حكم الشرع عليها مولوياً ايضاً ولو من باب الملازمــة ويكون مثل قبح الظلم والعدوان و حسن العدل والاحسان أو من أحكامه غير المستتبعة للحكم الشرعي بحيث لو ورد عليه دليل في خطابات الشارع كان أرشاداً محضاً كوجوب الاطاعة وحرمة المعصية ظاهر كلام المصنف قده هـــو الاول حيث استدل عليها بالادلة الاربعة الظاهرة في أستقلال كل واحد منهما بالدليلية وقد أيده بمض الاعاظم قده بان المناط في الاحكام الغير المستتبعة للاحكام الشرعية وقوعها في سلسلة معملولات الاحكام كقبح المعصية وحسن الاطاعة لا فرما إذا كانت واقعة في سلسلة علل الاحكام الراجمة الى باب التحسين والتقبيح العقلي الناشي عن أدراك المصالح والمفاسد فانالاحكام المقلية والراجمة الىهذاب البابكاما تكون موردا لفاعدة الملازمة ويستتبعها الخطابات الشرعية ومسئلة قبح النشريع من هذا الباب لان حكم العقل بقبحه ليس واقعا في سلسلة معلولات الاحكمام بل هو حكم ابتدائي من العقل لما فيه من المفسدة من تصرف العبد فيما ليس له .

من المحرمات المولوبة كالظلم والكذب .

قلت الافتراء حرام عقلا وشرعاً استقلالا اذا لم يكن بالنسبة الى المولى ولذا لا يستحق عليه العقاب مع قطع النظر عن حرمته الشرعيه كالظلم و أما اذا كان بالنسبة الى المولى فالما كان مستحقاً عليه العقاب لا يكون النهى الشرعى بالنسبة اليه مولوياً وبالجملة كلما كان راجعاً الى المولى مثل الاطاعة و المعصية والتشريع و أمثال ذلك يكون الحنطاب الوارد بالنسبة اليه ارشاديا لمكان استحقاق الثواب والعقاب وعدم حصول الداعوية الزائدة عما هو حاصل قبله و كلما لم بمكن كذلك فالخطاب بالنسبة اليه مولوى و عاذكر نا ظهراً له لا يكون حرمة النشريع من جهة أنه من أو اد الكذاب المطلق كافى كلام هذا البعض قده بل من جهة أنه من أو اد الكذاب المحلق على المولى ثم أن متعلق القبيح والحرمة الثانى كا لا يخنى على من لاحظه و ذهب غير و احسد منهم المحقق الحراساني قده إلى الأول والحق هو ماذهب اليه المصنف لما سبق و عرفت في باب التجرى من أنه مالم يظهر في الحارج والحق هو ما نمكا المغلم عند العقلاء حراماً و قبيحا المذم من جهة الفاعل و في المقام عند العقلاء حراماً و قبيحا المذم من جهة الفاعل و في المقام لا يحتاج إلى تحقق الفعل الحارجي الذي هو على البحث و هو أتيان الفعل عن تعبد وأسناد حيث أن التشريع يتحقق بالاسناد باللسنان بل هو اجلى افراده كا في الاقتاء . تتامل

غمدة الوسائل في شرح الرسائل

وبالجملة الأنصاف أنه اذا أتى بالعمل عن أسناد و تعبد يكون نشريعاً محرما بحكم العقل والعقلاء وافتراء على المولى عندهم .

ومما ذكرنا ظهران حرمة الفعل منجهة أعطباق عنوان النشريع عليه الذي هو بنفسه من العناوين القبيحة ولولاه لا يمكن الالتزام بحرمتة من جهة أمكان إن يكرن القصد والداعي من الجهات والعناوين المفيرة لجهة حسن العمل و قبحه كاني نقر يرات بعض الاعاظم قسده حيث أن القصد مالم بوجب الانطباق عنول قبيح على الفعل مثل النجري والنشر بع لا يوجب

تفره عماه وعليه إلا إذا قلما بان نفس القصد والعزم حرام كما ذهب اليه المحقق الحراسانى قده وقد عرفت أنه بمعزل عن التحقيق ولا يلتزم به هو ايضا بل بناء عليه القسبح والحرمة واففان على نفس القصد فلا وجه لحرمة الفعل فأفهم ثم إنه قدأ ستشكل على المصنف المحقق الخراسانى قده بان صحة الالنزام بماأدى اليه من الاحسكام وصحة نسبته اليه تعالى فليستامن آثار الحجية بحيث يستدل بعدمهما على عدم الحجية لان الحجية الظن على تقدير المحكومة بناء على الانسداد محققة مع أن صحتهما قكون .

والانصاف أنه غير وارد على المصنف قده حيث أن لزوم العمل على طبق الظن على الحكومة في مقام اسقاط التكليف والكلام في صحة النعبد فيا نحر. فيه في مقام أثباب التكليف مع ان المصنف قده لما لم يكن مبناه مجمولية الحجية بل المجمول عنده هو الحصيم التكليف فلابد من البحث في أثبات جو از التعبد وجو از الاسناد ألى الله تعالى وحرمتهما.

ثم الظاهر أن حرمة التشريع وعنوانه لايدوران مدار عدم الحكم الواقعي بل اذا لم يعلم بان في الواقع حكم واسند اليه تعالى يكون تشريعا محرما وأن كان في الواقع موجودا كما أنه لو أسند مع العلم لا يكون نشريعا ولولم يسكن في الواقع موجودا لان حكم العقل موضوعه أسناد ما لا يعلم أنه من المولى وليس مري أحكامه الطريق الذي يكون لحفظ الحكم الواقعي المرتب على الموضوع الواقعي كا فيل أنه كذلك في باب الضرر حيث أن العقل يحكم بدفع ما لا يؤمن معه من الضرر الواقعي أيضا

وما قيل بانه في باب الضرر ربما يقع فيه الشك بانله حكم واحد مرتب على مطلق مالا يؤمن الضرر او أن له حكان حكم مرتب عليه وحكم مرتب على الضرر الواقعى في غرائب الكلام حيث أن الحاكم لا يمكن أن يشك في حكمه من جهة الموضوع الا أن يكون المقصود الشك بالنسبة ألى غير الحاكم وهو بعيد عن ظاهر الكلام.

وأغرب من ذلك الاستنهاد لوحدة الحكم بحكاية تسالم الاصحاب عـــــلى أن سلوك الطريق الذي يظن أو يقطع فيه الضرر والخطر يكون معصية ويجب أنهام الصلوة فيه ولو بعد

انكشاف الحلاف و تبين عدم الضرر حيث أن حكم ألاصحاب وجوب اتمسام الصلوة ليس من جهة حكم العقل بقبح سلوك الطريق المظنون الضرر كي يحتاج الى قاعدة الملازمة الغير المسلمة عند الكل حتى يكون السفر معصية بل من جهة الحكم الابتدائى من الشارع فى باب الضررالواقعى الا إنه لم كان أحراز لموضوع الضرر بنحو القطع غالباً غير ممكن فيصير الظن بمنزلة القطع والا يلزم لغوية الاحكام المترتبة على الضرروهذا يسمى انسداداً صغيراً يجريها الاصحاب في باب الضرر وربما يؤيده ترتب الحكم في بعض الموارد في الاخبار على الخوف ولو كان حكائم عياً مولوياً طريفياً بالنسبة الى الحكم الشرعي المترتب على واقع الضرر كان لما أدل فافهم

(قوله قده فان حرمة العمل بالظن يكنى في موضوعها عدم العلم بورود العبد الح) تد أوردعليه المحقق الحرساني بان الحجية من الاحكام المجعولة واذا كان المستصحب من الاحكام المجعولة واذا كان المستصحب من الاحكام الايحتاج في الاستصحاب الى الآثر وأنما لزوم الآثر في الاستصحابات الموضوعية ولو سلم أنها من الموضات الحارجية الني يتوقف جريان الاصل فيها على أن يكون في البين أثر عملي ألا أن ذلك لا يمنع من أستصحاب عدم الحجية فان حرمة التعبد كما يكون اثر اللشك في الحجية كذلك يكون أثر العدم الحجية واقعاً فيكون الشك يكون أثر العدم الحجية واقعاً فيكون الشك في الحجية مورداً لاستصحاب عدم الحجية فان الحرمة كما يكون أثراً المشك في الحجية كذلك يكون أثرا العدم الحجية واقعاً فيكون الشك في الحجية مورداً لكل من الاستصحاب والقاعدة المضروبة لحال الشكويقدم الاستصحاب الطهارة بالنسبة الى قاعدتها ثم جعل صابطاً كلياً وهو أن الآثر إذا كان مرتباً على الشك فقط فلا بجال الا للقاعدة وان كان مرتباً على الواقع والشك فالكل من القاعدة فقط فلا بجال الا للاستصحاب وأن كان مرتباً على الواقع والشك فالكل من القاعدة والاستصحاب بحال الان الاستصحاب بقدم لحكومته عليها.

وقد أجاب عنه بعض الأعاظم قــده بعد ما بين لزوم تر تب العمل حَى في الأصول

الحكمية لانها وظائف عملية والمجمول فيها الجرى العملي بانه وأنكانت الحجيةمن الاحكام الوضمية وكانت بنفسها بما تنالها يد الجمل إلا أنها بوجودها الواقمي لايترتب عليها آثر عملى أصلا والاثار المترتبة عليها منها مايترتب عليها بوجودها العلمي لكونها منجزة للواقع عند الأصابة وعذراً عند المخالفة ومنها ما يترتب على نفس الشك في حجيتها كحرمة التعبد وعدم جواز اسناد مؤداها الى الشارع فعدم الحجية الواقعية بنفسه لا يقتمضي الجرى العملي حتى يجرى أستصحاب العدم اذ ليس لاثبات عدم الحجية أثرالا حرمة التعبد بهـــا وهو حاصل بنفس الشك في الحجية وجدا ناً لما عرفت من أن الشك عمام الموضوع لحرمة التشريع وعدم جواز التعبد فجريان الاستصحاب لاثبات هذا الاثر يكون من تحصيل الحاصل ولكن لايخني أن مااورده المحقق المذكور على المصنف وانكان غير وارد لكن لالما ذكره بعض الاعاظم قده من تحصيل الحاصل بل من جهة أنه لامجال لجريان الاصل عند ثبوت الحكم بالدليل الاجتمادي لتحقق موضوعه حيث أنه بالاسناد عند الشك في الحجية والتعبد يتحقق موضوع التشربع وهـــو محرم بالادلة الاربعة الاجتهاديــة ولا مجال معه لجريان الاصول وبعبارة اخرى القاعدة المضرورية عند الشك والذى يقال أن محكوم بالاستصحاب هي عبارة عن الحكم الظاهري الجيعول عند الشك بالحكم الواقعي وحرمة التشريع المنزتب على مالا يعلم أنه من الدين لم يكنمن الاحكام الظاهرية والفواعد المضروبة والا لكان الاستصحاب حاكما عليها وأنكان المجمول فيهما شي واحد حيث أن موضوع القاعدة الشك في الحكم ومع الاستصحاب لاشك في البين فافهم و تأمل في المقام في تقرير بحثه تجد مافيه محل النظر .

﴿ وما يتوهم من أن الموضوع لذلك الحـكم الواحد اذا كان الشك فى الحجية والعلم بعدم الحجية والمغروض ان العلم بعدم الحجية لا طريق الى أثباته بل لا يتحقق ثبوته الا بنفس الاستصحاب وموضوع الاستصحاب حفظ الشك فنى رتبة جريان الاستصحاب لاثبات العلم يجرى القاعدة ولا يصل النوبة إلى الاستصحاب (مدفوع) بان المقصود مري

ويكون من الحكبر مات التي يقع في طريق الاستنباط وأن كان جزئياً أضافيـاً مالنسبة الى

البحث الاتي وكذلك الحال بالنسبة الى غيره من المذكورات ولذا ما التزم احد في خروج

مثل البحث في أن وقوع الأمر عقيب الخطر أو توهمه عن علم الأصول و بالجلة لا فرق

بين البحث في أن الامر المجرد حقيقة في الوجوب أو الندب في اللغة والنهي كـذلك حقيقة في

الحرمة أو الكراهة وبين البحث في أن الأمر المفرون بقرينة الخطر ظاهر في الوجوب أو

الترخيص فان كان الثاني داخلا في المبادي فالاولكندلك وإن كان الاول داخلا في مسائل

العلمكاه والمسلم فالثانى كذلك بروهذا القائل المعظم وانكان يقول بخروج بحث دلالة الامرعلى الوجوب

والنهى على الحرمة من الاصول كما يصرح به فى باب الإستصحاب و لكن ليس له وجه وجيه

لما قلنا بانه بعد ماكان كبرى كلية وقاعدة كذلك تقع في طريق الاستنباط للحكم الفرعي

الكلى لا وجه لإخراج هذه الابحاث المهمة عن الاصول وإلا يلزم أيضا خروج بحث

الإستصحاب عنه حتى في الشبهات الحكمية بناء على التحقيق من ثبوته بالاخبار فان دليله

ح النهى الوارد مثل قوله وع، لزرارة لا تنقض اليقين بالشك ودلالته على الحرمة في أصله

أو في شفوته بالظهور اللغوى وهــو معترف بانه من المسائل الاصولية ﴾

واما قياس المدكورات بالبحث عن الرواة وسلسلة السند فقياس مع الفارق حيث، ان البحث

عن احد الرواة بحث صغروى محض راجـــع الى وجود الموضوع لأحد الأبحاث

وهو حجية خبر العادل بلا أن يـكون فيه كبروية اصلا بخلاف البحث عن المذكورات

CGHAZI TRUST C

كا قد عرفت .

(قوله قده لإحتمال كون الظاهر المصروف عنظاهر ممن الظواهر الغير المتعلقة بالاحكام الشرعية الهملية الح يخنى انه على تقدير كون العلم الاجمالي من قبيل الشبهة المحصورة لا بحال للفول بعدم قدحه لإحتمال كون الظاهر المصروف عن ظاهره من الظواهر الغير المتعلقة بالاحكام الشرعية التي أمرنا بالرجوع فيها الي ظاهر الكتاب لان غاية ما يمكن أن يقال في وجهة انه لا معنى للنعبد باصالة الظهور في آيات القصص وأمثالها لانه لا يترتب عليها اثر

كون المستصحب ذاو أثر عملى كو نه مقتضياً له والأفا لوجوب الواقعي أيضا لا أثر له الا بنحو الاقتضاء ويترتب الأثر بعد العلم الوجداني اوالتنزيلي فتامل وما يقول في رده بتقديم أستصحاب الطهارة والحلية على قاعدتهما من أن المجعولي فيهما شيئان الواقعي في الاستصحاب والظاهري في القاعدة وهذا وجه التقديم والحكومة لانه يرفع الشك في الواقع الذي هو المفاود على القاعدة فهو مدفوع بلزوم عدم جواز الذخول في الصلوة اذا توضأ بالمساء المشكوك طهارته بواسطة جريان القاعدة أو عدم بطلان الصلوة اذا ظهر نجاسته بمدالصلوة فلا يجوز الدخول فيها وأن كان الشرط الاعم من الظاهرية والواقعية فلازمه بطلان الصلوة المفاودة الواقعية فلا يحوز الدخول فيها وأن كان الشرط الاعم من الظاهرية والواقعية فلازمه بطلان الصلوة البناء على الطهارة الواقعية والوجه في عدم تقديم الاستصحاب في المقاعدة ولذا ما عبر وصول الذوبة إلى الأصل مح وجود الدليل فني الحقيقة لا يكون تقديم القاعدة ولذا ما عبر المصنف قده بالفاعدة واما تقديم قاعدة الأشتغال على أستصحاب الدي يصرح به المصنف قده بالفاعدة واما تقديم الفاعدة عدلي استصحاب الحكم الشرعي بل من باب تقديم العاملي الذي موضوع حكم العقل فيكون مثل المقام فافهم واغتنم ).

(قوله قده فالضمان من قبيل الصغرى والكبرى المشخيص المراد الح) قد يتوهمان صغروية الأول لكبرى القسم الثانى يوجب أن يكون البحث الراجع اليه من المبادى ويكون خارجا عن الابحاث الأصوليه لان مسائل علم الاصول هى الكبريات التى تقع في طريق الاستنباط والما الابحاث الصغروية فلا تدخل في علم الاصول كالبحث عن الأوضاع اللغوية والقرائن الهامية من وقوع الأمر عقيب الحظر والاستثناء عقيب الجمل المتعددة ونحو ذلك فالبحث عن جميع ذلك يكون بحثاً عن المبادى كالبحث عن الرواة وسلسلة السند ولكن لا يخفى أن كون البحث عن حجية الوضع اللفوى من قبيل الصغرى للقسم الثانى وهو حجية الظواهر لا يوجب خروجه من مسائل علم الاصول بعد ماكان بنفسه محثاً كليباً

على حتى يقع التعارض بينها فيها وبينها في آيات الاحكام مع أنه مردود بوجود أثر على بالنسبة اليها ايضا وهو جواز النقل والاخبار حيث أنه لو لم يكن إصالة الظهور بالنسبة اليها حجة لا يجوز حكاية القصص بنحو ارسال المسلم بل لا بد من نقلها احتالا وهو خلاف المعمول بين المفسرين والعلماء بل جميع المسلمين وهذا لا يكون إلا من جهة أن جواز النقل والاخبار عما يكون الكلام ظاهراً فيه من الآثار العملية حيث أنه بعد ما نزل الظن يمنزلة العلم وصار علماً يكون من آثاره جواز الاخبار نعم لو قلنا بان مفاد دليل الحجية تنزيل المظنون منزلة الواقع يشكل الاخبار بنحو القطع حيث أن جوازه ليس من آثار الواقع لكن هذا على خلاف مذاق المصنف قده بل مسلكه الاول الذي يعبر عنه بتنميم الكشف .

(قوله قده عدم الدليل على حجية الظواهر إذالم تفد الظن الخ) اعلم ان غايته ما يمكن ان يقال فى وجه اشتراط احد الامرين فى حجيته اصالة الظمور ان بنأ المقلاء فى جميع الاعصاو والامصار فى معاملانهم وامور معاشهم عدم العمل بالظواهر غير المفيدة للظن واذا كان الظن على خلافها الا ترى ان التجار يتوفقون فى تجاراتهم اذا حصل الظن على خلاف الظواهر التى بيدهم لبيع الاشياء وشرائها في سعر الاجماس وقيمتها و آفز لهما وهذا دليل على ان الميزان في اصالة الظهور افادتها للظن وعدم كون الظن على خلافهاو لكن الانصاف انه لايكور كذلك بناء المقلاء بالنسبة الى الظهورات الواردة فى مقام الاحتجاجات والمخاصات و منها أو امر الصادر من المولى الى العبيد فان الظهور و إن كان من جهة كشف المراد حجة إلا ان تعين مراد المولى من الظاهر عند العقلاء تا بعد للظن النوعى و يصح للعبد أن يحتج عليه بانه لو كان مرادك غير ماكان اللفظ ظاهراً فيه لا بدلك من نصب القرينة نعم لو كان المقصود الوصول الى و اقع الغرض لا سقوط الامر لا بد من نصب القرينة نعم لو كان المقصود الوصول الى و اقع الغرض لا سقوط الامر لا بد من الإطمينان و الو ثوق بالمراد بل فى بعض المقامات لا يكتنى بها ويدورون مدار القطع بالواقع كا هو المعمول فى إنيان بعض المقامات لا يكتنى بها ويدورون مدار القطع بالواقع كا هو المعمول فى إنيان بعض المقامات كزيارة عاشورا مثلا فيأ قر مجميع محتملاتها بالواقع كا هو المعمول فى إنيان بعض المستحبات كزيارة عاشورا مثلا فيأ قر مجميع عتملاتها بالواقع كا هو المعمول فى إنيان بعض المستحبات كزيارة عاشورا مثلا فيأ قر مجميع محتملاتها

وهذه الامور خارجة عن محل الكلام وهو مقام الإمتثال لامر المولى وإسقاطه وبما ذكرنا يظهر التشويش في كلمات بعض الاعاظم قده من لزوم الوثوق والإطمينان في تعين المراد من الظواهر وتقييد الحجية في إصالة الظهور الذي هو محل الكلام في الاصول محصولهما و اكن في حجية ظو اهر الاخبار يقول بحجيتها ولولم تفدهما ممتذراً بان ما قلنا بلزومهما فهو في مقام تمين واقع مراد المتكلم من ظواهر كلامه فالمقصود من هذا التفصيل إن كان ما ذكر ناه فهو تفصيل حسن متين لان بنا. العقلاء فيما إذا كان المقصود تحصيل الفرض عدم الاكتفاء بالظواهر بل قلنا ربما لا يكتفون بالظن بل يحصلون القطع لكن هذا غير مرتبط بمنام حجية الظواهر الذي هو محل الكلام في الاصول وكان محل نظر المصنف قده وان كان المة صود ان حجية الظراهر في تعيين مرادات المولى في باب الاوامر والنواهي مقيدة بحصول الوثوق والاطمينان فقد عرفت خلافه وأنه للعبد ان يحتج على المولى عند مطالبته لمراده بازيد من ظاهر كلامه فراجع تقريرات بحثه تجد صدق ماقلنا والعجب أنه في بعض كلماته نفي بنا. العقلا. في جميع المقامات على التعبد مع الشك وعدم حصول الوثوق والإطمينان والظاهر أنه لذلك يقول في المقام أن ماذكر ليس تفصيلا في بناء العقلاء حتى يقال لامعنى للتفصيل في بناء العقلاء بل هـذا التفصيل اقتضاه دليل الحجية وطريقة الاحتجاج بين المولى والعبد وليت شعرى هل يكون دليل الحجية في مقام الاحتجاج بين المولى والعبد غير بناء العقلاء على ماذكرو هل لايكون ذلك تفصيلا فىبناء العقلاء وتعبدهم بالظراهر مع الشك في مقام وعدم تعبدهم بها معه في مقام آخر .

(قوله قده وفيه أن المتيقن من هذا الاتقان هو الرجوع اليهم مع اجتباع شرائط الشهادة من العدد والعدالة الخ)لايخي أن مقصو دمثل السبزوارى قد حجية قول اللغوى من من جهة كو نه من أهل الحبرة وما نقله من مسلية المراجعة إلى اصحاب الصناعات فى كل عصر وزمان بيان الاتفاق العملي على مراجعتهم فى الأمور الراجعة اليهم ومن المعلوم أنه كم فرق بين باب الشهادة و بين قول أهل الخبرة حيث ان الأول اخبار عن المحسوسات

عوارض الخبر وأما تمبيره الثانى أعنى الانطباق وعدمه فمع تسليم إن انطباق الموضوع على شيء عبارة عن عوارضه انه ليس المقصود الانطباق الحقبق لآنه ليس البحث في مسئلة حجية الخبر عن صدقه الذي هو معنى المطابقة وكذبه الذي هو معنى اللامطابقة بل المقصود الأنطباق التهبدي الذي مهناه وجوب العمل بالخبر و بعبارة اخرى ليس المقصود انطباق حقيقة قول الإمام ، ع ، او فعسله او تقريره على قول الراوى وعدمه حتى يرجع الى صدقه وكذبه .

- 90 -

(قوله قده فبأنها بعد تسليم دلالنها عمومات مخصصة بما سيأتى الح) اعلم انه لا دلالة لها على المنع عن العمل بالظن في الفروع أولا من جهة ورودها في العقائد والأصول وايس لها عموم لفظي كي يقال ان المورد غير مخصص له بل الغاية التمسك باطلاقها ولا إطلاق لها بعد أن المتيقن في مقام التخاطب الأصول وعلى تقدير العموم أو الاطلاق لها فلما كان أدلة حجية الخبر الواحد أخص منها مطلقاً يخصص بها ولذا التزم قده بالتخصيص ولسكن يمكن أن يقال أنها حاكمة عليها بناء على مسلك قده من أن مفاد دليل اعتباره وسكن يمكن أن يقال أنها حاكمة عليها بناء على مسلك قده من أن مفاد دليل اعتباره تتميم الكشف وجعل الظن مثرلة العلم ولا فرق في ذلك بين الأخبار الواردة في اعتباره والسيرة القائمة عليه حيث أن الظاهر إن العقلاء يعاملون معاملة العلم مع الظن الحاصل من خر الثقة ولا يعتنون باحتمال الخلاف.

وما قيل بان نسبتها الى الآيات الناهية نسبة الورود بل التخصص لأن عمل العقلاء بخبر الثقة ايس من العمل بالظن لعدم التفاتهم الى احتمالهم مخالفة الخبر للواقع مدفوع باون المراد من عدم الالتفات إلى احتمال الخلاف إن كان انهم لا يحتملون بالخلاف عند ورود خبر الثقة ولو قبل النأمل والتشكيك فهذا على تقدير تسليمه علم و يخرج عن موضوع البحث وإن كان المراد عدم اعتنائهم فيرجع الى التنزيل وهو عين الحكومة ولو لا الحكومة فلا يمكن أن يقال بانه لا يكون الآيات رادعة عن السيرة فانه يلزم فى رادعيتها الدور لأن الردع عن السيرة بالايات الماهية يتوقف على أن لا تكون السيرة مخصصة لها وعدم الردع عن السيرة بالايات الماهية يتوقف على أن لا تكون السيرة مخصصة لها وعدم

والثانى اخبار عن الحدسيات وما هو شرط الهدد والهذالة شرعاً يكون في الأول وأماالثانى فلا يعتبر فيه شيء منهما بل ولا الإيمان والاسلام فبناء العقلاء مع عدم ردع من الشارع بل أمضاء منه (ص) إلا في قليل من الموارد كردعه عند الترافع وذلك لما يستفاد الحصر من قوله (ص) إنما أفضى بينكم بالنيات والإيمان أوفى باب خيار الهيب لوتم الاجماع الذي نقله المصنف قده يكون حجة وأما لزومهما في حجية قول الرجال فهو غير مسلم عند الكل والذي يجهلهما شرطاً ربما لا يجعله داخلا في قول أهل الخبرة بل يدخله في باب الشهادات من جهة أنه يتخيل أنه اخبار عن المحسوسات.

وقوله قده من هنا بتضح دخولها في مسائل أصول الفقه الح اقداً ورد عليه بعض المحققين قده في الكيفاية بأن المقصود من ثبوت السنة بخبر الواحد إن كان الثبوت المقبدى فهو بحث عن وجود الموضوع الراجع الى المبادى وإن كان المفصود الثبوت التعبدى فهو بحث عرب عوارض الحبر الحاكى عن السنة بناء على انها تكون عبارة عن قول الإمام وع و وفعله وتقريره حيث أن معنى الثبوت التعبدى وجوب العمل بالحبر مثل وجوب العمل بها فعلى كل حال لا يدخل بهذا التقريب في مسائل علم الأصول وقد أورد عليه بعض الأعاظم قده على ما في تقريرات بحثه بأن المراد من ثبوت السنة ولا ثبوتها ليس هو الثبوت الواقعى ولا ثبو نها البرجع البحث عن وجود المرضوع ولا وجوده بل المراد منه هو أن البحث عن عجية الخريرجع الى البحث عن وجود السنة ولا وجودها بل المراد منه الا المبحث عن وجود السنة ولا وجودها بل يكون البحث عن عوارض السنة بداعة ان انطباق البحث عن وجود السنة بداعة ان انطباق الموضوع و عدم انظباق بكون من العوارض اللاحقة كالبحث عن وجود الموضوع في زمان أو مكان ولا وجوده ولا يخني على المنصف أنسه قده ما أتى بشيء في هذا التصحييح والاشكال أماكون مؤدى الخبر من السفة فهو عين البحث عن وجود الموضوع في زمان ألهقصود السنة الحقيقية و إن المقصود السنة الحقيقية و أن المقصود السنة المقيدة و أن المقوت و السنة المقيدة و أن المقوت و السنة المقيدة و أن المقيد

15

الاستظهار لابد من أنبات وجود قرينة فيها عليه والا فللخصم أن يقول الموضوع هوالنباء الحاص او امكان ذلك .

وقد أتى بعض الاعاظم قده على مانى تقريرات بحثه ببيان في مقام أمكان استظهار كون الموضوع في الآية مطلق النباء قال ماهذا لفظه و اكن الانصاف انه يمكن استظهار كون الموضوع في الآية مطلقالنباء والشرط هو مجى الفاسق به من مورد النزولي فان موردها كما تقدم كان اخبار الوايد بارتداد بني المصطلق فقد اجتمع في اخباره عنو انان كو نه من الحبر الواحد وكون المخبر فاسقاً والاية الشريفة أعما وردت لافادة كبرى كلية لتميز الاخبار التي يجبالتبين عنهاءن الاخبارالتي لابجب التبين عنها وقد علق وجوب التبين فيها على كون المخبر فاسقاً فيكون الشرطلوجوبالتبين هوكون المخبر فاسقاً لاكونالخبر واحداً اذ لوكانالشرط ذلك لعلق وجوب التبين في الآية عليه لانه باطلاقه شامل لخبر الفاسق فعدم التعرض فحبر الواحد وجمل الشرط خبر الفاسق كاشف عن أنتفاء التبين في خبر غير القاسق انتهى ولا يخنى عليك بعد التأمل أن المطلب لا يتم الا بالمقدمة التي جاء بها في ضمن كلامه وهي كون ورود الاية الشريفة في مفام أعطاء كبرى كلية لتميز الآخبار التي بجب التبين عنها عن الأخبار التي لا يجب التبين عنها ومن المعلوم أنه لوكانت الآية دالة على هذه الكبرى فلا بحث ولانزاع وتمام الـكلام والبحث في هذا المطلب وأنما هل وردت لنميز الاخبار التي وجب التبين عنها عن غيرها او لا يدل الاوجوب التبين عن خصوص خبر الفاسق ساكـتاً عن غيره نعم كونها في مقام افادة كبرى كلية فالظاهر أنها عالاأشكال فيه العدم كون الحكم مختصاً بمورد الاية وهو خبر وليد ولكن بكني فيكون مفادها كمبرى كلية وجوب التبين عن خبر كل فاسق وأما حديث اجتماع المنوانين وكون الحكم مملقاً على العنوان المرضى ولزوم اللغوية أو تأخر الحكم عن موضوعه برتبتين لوكان الموضوع عنوانــه الذاتى فقد اجاب عنه المصنف ورد في تقريب مفهوم الوصف من امكان كون ذكر عنو ان الفاسق ليكنه من أهمية خبر الفاسق لوجوب التبين من غيره أو للاشارة الى فسق الوليد والا لوتم

كونها مخصصة لها يتوقف على أن تكون رداعة عنها حيث إن هذا الدور في الحقيقة ايضا جارفيذاك الطرف لآن كرن السيرة مخصصة لها يتوقف على أن لا يكون هي رداعة عنها و عدم رداعيتها يترقف على أن تكون السيرة مخصصة لها ولا يكنى غدم ثبوت الردع بعد تعارض الإحتمالين كما قاله بعض المحققين قده حيث أنه لا بد من اخراز الإمضاء بالنسبة الى السيرة في حجيتها لوضوح إن عدم الردع الحقيق اليقنى ما لم يكشف عن الإمضاء لم يكن حجة فكيف بعدم الردع التعبدي .

(قوله قده فعن الرواية الأولى فبأنها خبر واحدالخ) مع ان الخبر بهدان صار حجة يخرج عن عدم العلم ويدخل فى قوله دع، ما علمتم انه قولنا هذا مع أن الظاهر من قول السائل تند اختلفوا علينا فيه صورة النعارض وهو خارج عن محل الكلام .

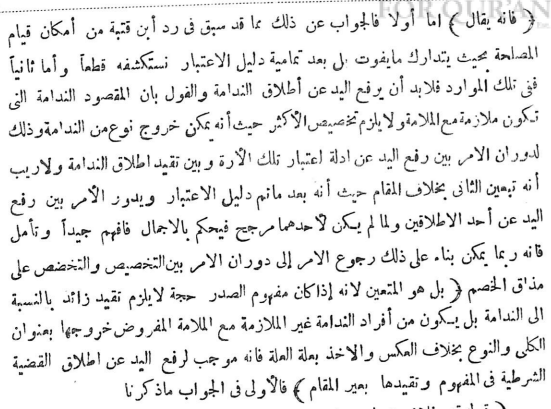
(قوله قده عدم عي "الهاسق بالبناء عدم وعدم النبين هنا لاجل عدم ما نبين! لخ) اعلم أن العمدة في وجه دلالة الاية الشريفة على المفهوم والوجه في عدم دلالتها عليه هو أن الموضوع في المنطوق هو الحبر الفاسق حتى يكون انتفاء الحم عند انتفاء بحيثى الفاسق من باب انتفاء الموضوع ويكون من قبيل أن رزقت ولداً فاختنه حيث أنه يترقف ح تحقق الجزاء على وجود الشرط عقلا وكل ماكان كذلك لامفهوم له قطماً والا يلزم أن يكون لكل قضية مفهوم حيث أنه يمكن أن يتشكل كل قضية بصر رة القضية الشرطية بجعل موضوعها في ناو أداة الشرط أو أن الموضوع النباء المطلق حتى يدل ترتب وجوب التبين عليه عند تحقق الشرط وهو بحى الفاسق على أنتفائه عنه عند عدم تحققه بناء على دلالة الفضية الشرطية على ترتب سنخ الحكم لا شخص الحكم وأن قبل أنه بناء على كون الموضوع هو نباء الفاسق أيضاً يدل على المفهوم لانه في متام حصر وجوب التبين فيه ولكن من المملوم أنه لابد من أيضات ذلك بقيام قر نبة عليه وهي مفقوده كما أن ماذهب اليه هدذا المحقق قده من أمكان تقربب الاستدال بان يكون الموضوع النباء المطلق بالبيان الذي أتى به في الكيفاية لايتم به المطلب مالم يستنظهر من الفضية أن الموضوع هدو النباء المطلق لا النباء المطلق لا النباء المطلق لا النباء المطلق المناه المطلق المناه المطلق لا النباء المطلق لا النباء المطلق لا النباء المطلق المناه المطلب مالم يستنظهر من الفضية أن الموضوع هدو النباء المطلق لا النباء المطلق لا النباء المطلق المناه المطلب مالم يستنظهر من الفضية أن الموضوع هدو النباء المطلق لا النباء المؤلف لا النباء المطلق مقام

يقدم الحاكم و لوكان اضعف دلالة عن دليل المحكوم لكن هذا اذا انعقد الظهور للقضية الشرطيه في المفهوم ومع أقترانها بالعلة كيف ينعقد لها ظهور فيه أما بناء على القول بعدم وضع القضية الشرطية للانتفاء عند الانتفاء وأنا تدل في بعض المقامات بالقرائن كاذهب اليه المحقق الخرساني قده فواضح حيث أن العلة لو لم تـكن قرينة على خلافه لم يكن قرينة عليه وأما بنا. على قول المشهور من وضعها للانتفاء عند الانتفاء فلا يخفي أن الظهور البدوى في المفهوم وإن كان يتحقق بالنسبة اليها و لكن الذي يـكون المدار في التقديم والتمارض وغيرهما هو الظهور الاستقراري الذي لايتحقق الا بعد تمامية كلام المتكلم ومع أقنرائها بهذه العلة المحتملة لأن يكون المقصود بالجهالة المذكورة فيها مطلق عدم العلم الحقيق الشامل لقول العادل الذي علم تنزيلي وعلى فرض تمامية الثنزيل لايستقر الظهور وبعبارة اخرىالتنزيل وجمل قرل العادل من أفراد العلم واخراجه عنافراد العلة يتوقف على عدم ارادة مطلق عدم العلم من الجهالة وهو يتوقف على التنزيل وهذا بخلاف ما اوتم المفهوم بحسب الدلالة التصديقية والظهور الاستقرارى بانكان في كلام آخر فانه لايتوقف التنزيل على شي فيصير حاكما على العلة المذكورة في كلام اخر وكان مخرجاً عن موضوعها ﴿ فَانَ قَلْتَ ﴾ إذا سلمت الظهور البدوى والدلالة التصورية للفضية في الصدر فلا يكون الذيل صالحاً الصرفه عنها بلااصدريكون قرينة على الذيل فيستقر الظهورويتم المطلب ﴿ قَلْتَ ﴾ أما كون الصدر قرينة على الذيل فليس أمراً كلياً بل ربما يكون الأمر بالمكس كافى قوله رأيت أسدأ يرمى وأما استقرار الظهور فصيرورة الدلالة التصورية تصديقية مع الإقتران بما يصلح للقرينية فكلا قال في تقريرات بحثه في طي الفرق بين الدلالةالتصورية وبين الدلالة المتصديقية ولذا كانت الدلالة التصديقية تتوقف على فراغ المتكلم من كلامه فان لكل متكلم أن يلحق بكلامه ما شاء من القرائن فما دام متشاغلا بالكلام لا ينعقد لكلامه الدلالة النصديقية انتهى وهذا الكلام وإن كان في مقام الفرائن التي تمت قرينتما إلا ان المقصود الاستشهاد بقوله فا دام متشاغلا لا ينعقد اكلامه الدلالة التصديقية وعدم الفرق هذا المطلبُ فيكون كل قضية وصفية ذاتمفهوم وهو كما ترى

والتحقيق أن يقال أن التنوين في قوله تعالى بنبأ أن كان للتكبير فالحق مع المصنف من أن القضية سيقت لبيانالموضوع لان الموضوع حساء خاصوهو الذي جاء به الفاسق ولا اطلاق له بالنسبة الى حالتي وجود الشرط وعدمه واما أن كان للتمكن الذي لا يوجب زيادة على معنى الجنس فالموضوع حهو النباء المطلق فان قلنا بان القضية الشرطية يدل على الانتفاء عندالانتفاء فيدل الآية على انتفاء وجوب التبين عند انتفاء بجيئ الفاسق والظاهر أنه للتمكن حيث أن التنوين في الفاسق أيضاً يكون للتمكن لمعلومية أن المقصود ليسخصوص فاسق واحد الوليد الو أحد الفساق على البدل ولا يكون للنكرة معنى غيرهما فالمقصود طبيعة الفاسق فاذا كان هذا حال الفاسق في البدل ولا يكون النباء لأنه ليس المقصود خبر واحد من خباركل فاسق على احد المعنيين في النباء لأنه ليس المقصود خبر

(قوله قده فيتعارض المفهوم والنرجيح مع ظهور العليل الخ) قد أورد عليه بعض الاعاظم قدد أنه لاوقع لهذا الاشكال ولا يعارض عموم التعليل للمفهوم بل المفهوم يكون حاكما على العموم لانه لايقتضى الغاء احتمال بخالفة خبر العادل للواقع وجعله محرزا وكاشفا عنه فلا يشمله عموم التعليل لا لأجل تخصيصه بالمفهوم لي يقال أنه يأبى عن التخصيص بل لحكومة المفهوم عليه فليس خبر العدل من أفراد العموم لان اقصى ما يقتضيه العموم هو عدم جواز العمل بما وراء العلم والمفهوم يقتضى أن يكون خبر العسدل علماً في عالم التشريع فلا يعقل أن يقع التعارض بين المفهوم وعموم التعليل لأن المحكوم لا يعارض الحاكم ولو كان ظهور المحكوم أقوى من ظهور الحاكم وكانت النسبة بينهما العموم من وجه والانصاف إنه لاوقع لهذا الايراد على الاشكال حيث أنه وان كان المفهوم على فرض وجه والانصاف إنه لاوقع لهذا الايراد على الاشكال حيث أنه وان كان المفهوم على فرض تحققه حاكما على عموم العلة و يخرج موضوعه عن افرادها لأن الحاكم متكفل لعقد وضع دليل المحكوم ولا يعارض المحمول المذكور فهه ولاجل ذلك لا يلاحظ الفسهة بينهما بل

- 41 -



﴿ قُولُهُ قَدُهُ فَلَانُ دَخُولُهُ يَسْتَلَوْمُ خُرُوجُهُ الْحُ ﴾ قَدْ قَيْلُ بَانُهُ لايستَلْوْمُ مَن دَخُولُهُ خروجه غاية الامريلزم عدم كونه حجة في الواقع وهو لايناني حجيته ظاهراً بيان ذلك أن نسبة مفا. كل دليل ومضمونة الى دليل اعتباره نسبة الحكم الواقعي الى الظاهري بمعنى أنه عند الشك في واقمية المضمون وتحققه في الخارج يجب في الظاهر المعاملة معــه معاملة الواقع فلوقلنا بان خبر السيد يشمل نفسه بالنسبة الى مضمونه وهو عدم الحجية فالسيد يحكى عدم حجية ذك الخبر وممناه أنه ليس عدم الحجية بالنسبة الى الأخبار من الاحكام ومعنى تطبنق دايل الاعتبار على هذا المضمون وحجيته ليس إلا البنا. في الظاهر على أنه فى الواقع كذلك ولكن لايخنى ان نتيجة الدير حاصل وهو عدم حجية خبر السيد قده ﴿ قُولُهُ قَدْهُ وَلَكُنَ فِي يَشْكُلُ الْأَسْرِ الْحَ ﴾ ظاهره أن هذا الأشكان على تقدير لزوم كون الخبر مع الواسطة اخباراً بلاواسطة بعدد الخبرين كما هو مفروض الجواب عن

بين اختفاف الكلام بما يحتمل القرينية والقرينية الموجودة في عدم انعقاد الظهور التصديق للكلام مما لا يخني غايته أنه في الثاني يوجب أنعقاد الظهور في خلاف الصدر وفي الأول يوجب الإجمال وكون الجهالة المذكورة في العلة في المقام مما يحتمل أن يراد منه مطلق عدم العلم الشامل لقول العادل في الواقع مما لاإشكال فيه و بالجلة فالحق مع المصنف قده من عدم أنهقاد الظهور للصدر بناءاً على كون المراد من الجمالة عدم العلم اللهم الا أن يتشبث في مقام الجواب عن هذا الأشكال بان المراد من الجهالة السفاهة و فعل ما لا ينبغي صدوره عن العاقل كما لا يبعد بحسب القرائن المقامية في مورد نزول الاية الشريفة وأما نعبير المصفف قـــده بالعموم والخصوص في المقام مع أنه بناء على مسلمكه لا يلاحظ النسبة بين المفهوم والعلة على تقدير تماميه العلة فالظاهرانه بمداق المستشكلين من صاحب العدة والذريعة والغنية والمعارج أعلى الله مقامهم جميعاً ومماذكر نا ظهرانه لايتم الحكومة اصلا فلا محتاج الى ما اجاب عنها شيخنا الاستاد اعلىالله مقامه على ما عثرت بعد ما ذكرت في مكتو باتى لتقرير بحثه في سالف الزمان على اصل الأشكال والجواب عنه وهو ان العلة المذكورة فىالتعليل وهي الندامة بفعل الجمالة لا تكون في البين و لو صار قول العادل معتبراً او علماً بمحكومية التمليل حيث أنها تحصل عند كشف الخلاف اذاكان حينالعمل محتملا للخلاف ومتمكنا من تحصيل العلم والامتثال اليقيني نعم فيها اذا تمت الامارة من حيث الاعتبار لا يترتب عليه الملامة حيث أن العقلاء يعذرونه ولأجل القيدين لايصـح ان يقال ان الندامة يحصل بعد أنكشاف الخلاف و لو في القطع فهذا لا يصلح ان يكون علة كان الحكم مداره لما أشرنا اليه من أن الندامة أيما يحصل أذا كان الشخص برى نفسه متمكنا من أيجاد العمل بخلافما يمتقده لأجل احتمال الخلافوهذا مفقود فى القطع و بالجملة العموم فى العلة الأولى وان فرض محكوميته للمفهوم ولكن العموم في علة العلة باق محالهو هو مانع عن حجية المفهوم ومحكومية العلة ﴿ لايقال ﴾ ان هذا الوتم يكون جائيا فيجميع الامارات المعتبره حيث انها يحصل الندامة عند كشف الخلاف مع أنه لا يرفع اليد عنها بواسطة التعليل

دعوى الانصراف بحيث لوفرض عدم الانصرافلايتوجه الاشكال ولكن ستعرف انشاء الله انه يتوجه على بعض الوجوه ولو على فرض عدم الانصراف وأعلم إن ملخص الأشكال ان خبرية الوسائطولو تنزيلايترقب على نفس الحكماعني وجوب النصديق و بعبارة اخرى أنه بعد ماكان كل واسطة خبراً مستقلا فيجب تصديقه مستقلا فلابدان بكون جميع الاخبار موجودة حتى يشملها وجوب التصديق رمن المعلوم أن غير خبر الاخير وهو الذي يرد عليمًا غير موجود في الحارج بالوجـدان وانما يتحقق وجوده تعبداً من نطبيق الدليل على الأخير او على سابقه وخلاصة الجواب بناءًا على مسلك المصنف قـده من أن مفاد دليل الاعتبار عبارة عن تتميم الكشف هو أن تطبيقه على الخبر الموجود الواصل الينا يفيدالعلم بتحقق سابقه تعبداً و توقف علم الشخص ببعض أفراد العام على تطبيقه على بعض الأخر مما لامحذور فيه اصلا وإذا علم بوجود فرداً آخر يترتب عليه الأثر ويطبق عليه دليل الاعتبار فيعلم بوجيد فرد ثالث وهكذا الى أن ينتهي السلسلة إلى الاخبار عن قول الامام واما بناءًا على كون مفادها تنزبل المؤدىمنزلة الواقع فلما كان الراوى فى الاخير يروى اخبار سابقه فمءنى وجوب تصديقه البناءعــــلى وجود الاخبار عنه وأن الخبر صدر منه

والاشكال عليه بان تطبيقه بالنسبة الى كل لاحق يتحقق موضوع السابق وترتب الحـكم

والأثر عليه يحتاج الى تطبيق آخر بالنسبة الى كل واحد منها (مدفوع) بأنه لا يحتاج الى الاثر

أذا كان احراز الموضوع بالتنزيل ووجوده بالتعبد لان معنى الننزيل والتعبد وجوب

ترتيب الأثر و بهذا يجمع بين النسختين في تقرير الاشكال من المصنف قـده حيث انه في

احدهما وجه الاشكال بالموضوع وتحقق الخبر وفى الآخر وجمة فىالاثر المترتب عــــــلى

الوسائط وهو وجوب التصديق الذي لايتحقق إلا من ناحية الحكم وما ترى في الترديد في

الجواب عنه قده أيضاً بحسب النسختين مبنى على الترديد في الاشكال و لعمرى هذا واضح

لا يحتاج الى الالنزام باضطراب كلمات المصنف في هذا المفام وحمل الضروبوالواقعة على

بعض النسخ في السؤال والجراب في بعض النسخ من جهة عدم مساعدة الاجوبة كلم

المنر تب عليه وذلك لما أشرنا اليه منأن الوجود التنزيلي للشي ُ لايـكون الا وجوب ترتيب الآثر فلا يكون الاشكال والجواب متعدداً وان كانا مختلفين في التقرير . الكفاية أيضاً ليسفى الحقيقة اشكال آخر وأنكان يمكن تقريبه بنحوآ خرحيث أنهولوفرض أمكان تجقق الموضوع والأثر من ناحية الحكم الاانه لابدو ان يكون غير الحكم لانفسه ولذا لا يكون الجواب عنه الاما يجاب به عن اصل الاشكال و هو كون القضية طبيعية ينحل بعدد الوسائط بل الرواة الى قضايا متمددة فاذا لوحظ فىالتنزيل طبيعة الأثر اكل واحد منها وجوب التصديق ففاية مايلزم أنه يكون الحكم والموضوع متحدين سنخأ لاوجوداً وأنما الممتنع أنحادهما بحسب

ثم أن يكون في المقام تقرير الشيخنا الاستاد قده في بيان كميفية تعدد الحكم والموضوغ واتحادهما لابأس بالاشارة اليه و امله لا يخلو من أفادة و استفادة وهو إنه لايكون المراد من جمل الآثر الطبيعة كون المقام مثل ساير القضايا الطبيعية التي يتعلق الحكم على طبيعة الشي بيان ذلك يتوقف على مقدمتين ﴿ أحديهما ﴾ وضوح الفرق بعد التأمل بين الانشائات الطلبية والأنشائات الوضعية من جهة أن جميعها وأنكانت في مقابل القاضايا الخبرية يقصد المتكلم تحقق المفهوم في الخارج و لكن في الأول منهما يكون اللفظ أيضاً كاشفاً وحاكيباً عن شيء وهو الأرادة المنقدحة في نفس المولى بحيث تكون تلك الارادة منشاً للا ثار من حكم العقل بلزوم والامتثال وحرمة العصيان وترتب الثواب على الموافقة والعقاب عــــــلى الخالفة بخلافها في الوضعيات حيث لايكرن كاشفاً عن شيء ولايكرون واسطة في الأثبات اصلا بل محض في الواسطة في الثبوت كما لأبخني ﴿ ثَانَيْتُهُمَا ﴾ إن الأنشاء الطليبي قد يكون حاكياً عن أرادة شخصية في نفس المولى كان متعلقاً بموضوع شخصي تارة و بطبيعة من

بالنسبة الى وجره الأشكال كامها وحيث أن الاشكال متعدد والجواب متعدد كما في تقريرات

بحث بعض الاعاظم ببيان ان الأشكال تارة من جهة تحقق الموضوع واخرى منجهة الاثو

ومنه ظهران لزوم أتحاد الحكم والموضوع كما ذهب اليه المحقق الخرساتى قده في

This file was downled ed from QuranicThought.com

وحكمه فيتحقق الموضوع لوجوب التصديق بالنسبة الى محمد بن مسلم في طول تعلق الحمكم

لخبر زرارة لماعرفت آنه في مرحلة الشك في وجوده و تعلق الوجوب به وكذا الحال بالنسبة

الى خبر ابى بصير فاذا أثبت أنه لا يمكن أن يكون المقام من القسم الأول فلا ينبعث في نفس

المولى ارادة شخصية متعلقة بطبيعة الخبر بل لابد أن يكون عند تحقق كل خبر أرادة

شخصية يتعلق به ثم أن هذه الآخبار الطولية الموجودة في الخارج المنطبق على كل واحد

منها وجوب تصديق مستقل وعليحده تختلف من جهة كون الوجوب في بعضها حكما بالنسبة

الى سابقه مع كونه موضوعا للاخر الاحق وفى بعضها يـكون حكما فقط ولايكون

موضوعاً أصلاكما في الأخير فالوجوب في الوسائط من جهة حكم ومن جهة موضوع ثم في

مقام التعبير يمكن إن ينتزع من هذه الوجوبات بملاحظة كونها موضوعات مفهوماً جامعاً

ويجعل موضوع الحكم وينتزع من الوجوبات بملاحظة كونها احكاماً مفهوم الوجوب

ويجمل حكما للفهوم الأول فح يكون الحكم والموضوع متحدان اكن سنخأ لاشخصا

فيصير معنى صدق العادل يجب عليك ترتيب اثر الوجوب لكن الوجوب في الحكم حاكيا

عن شيء وفي الموضوع حاكميا عن شي آخر و كان قده يقول أن هذا مراد استاده المحقق

المذكور قده من القضية الطبيعية في المقام لاالقضية الطبيعية المعهودة ولذا يلنزم في تصحيح

المطلب في اخذ قصد القربة في متملق الأمر بامكان كون الأمر طبيعة الأمر وذلك لماعرفت

من انالقضية الطبيعية بمعناها المعهود وهو إن يتعلق بطبيعة ارادة شخصية ينحل بنظرالعقل

بارادة متمددة غير جارية في هـذه المقامات الطولية فدعوة خصوص الأمر بالصلوة مثلا

لا يـ كون داخلا في الموضوع ولوجعل مافي الموضوع طبيعة الأمر حيث ان العقل يرى الطبيعة

المأخرذة في الموضوع بحد لايشمل نفس هذا الامر هكذا وجدت في مكتوباتي السابقة

فى تقريرات بحثه قده و لـكن لايخنى ان عدم جدوى كون القضية طبيعية في امكان اخذ قصد

القربة في الموضوع من جهة أنه لا يكني قصد طبيعة الأمر في العبادة بل لابد أن يقصد

خصوص أمرالمنعلق بموضوعه و يكون هو الداعىوالمحرك نحو العمل ضرورته أنهلايكني

- VO -

الطبابيع اخرى بحيث لا يختلف الحال في تحقق الارادة في نفس المولى غاية الامر في الثاني بعد ما التي الى المخاطب ينحل عند العقل بارادات متعددة حسب تعدد ما يوجب في الخارج من أفراد الطبيعة كمنهى الشارع عن شرب الحمر وهذا الكلام سار في جميع الطبايــع السارية وقه يكون حاكياً عن سنخ الارادة اى عن أراداة متمددة قائمة كل واحد منها بفرد خاص من الطبيعة أنتزع من جميعها جامع عرضي واحد وجملها تحت لفظ واحد مثل لفظة بجب و ح يكون الحكم متملقاً بالطبيعة و لكن شتان بين هذا النحو من القضية الطبيعية والنحو الاول منها وهذا في مرحلة الامكان ومن جهة الـكبرى بما لا أشكال فيه وأنما لا أشكال في الصغرى وأن الممكن لاحدالنحوين اي صورة لااشكال في أن ماهو الممكن دخوله فيالقسم الأول يكون أفراداً عرضية في البين يلاحظها المتكلم مع الغانه قيودها وخصوصيانها ثم يعلق على هذه الطبيعة السارية حكما من الاحكام و أما اذاكان في البين افرداً طو لية يحصل كل منها بتعلق أرادة المرلى على الاخر منها فلا يمكن ان يعلق يجمعها اى الموضوعات الملفاة عنها القيود والخصوصيات ارادة واحدة حيث أن المفروض ان تحقق الطبيعة في ضمن فرد يتوقف على تعلق أرادة على فرد آخر فلابد في مثل هذه المقامات أن يتعلق بكل فرد من أفراد الطبيعة عند تحققه أرادة شخصية قائمة بـــه ثم لو كان بصدد جميع هذه الأرادات المتعددة في تعبير واحد لابد أن ينتزع من الموضوعات مفهوماً ومن الاحكام ايضاً جامعاً عرضياً يشير بهما الى الاحكام والموضوعات

اذا عرفت ذلك فنقول لايخني ان المفام أيضاً من القسم الثاني لان كل خبر سابق حكمه موضوع للخبر اللاحق حيث أن ايا بصير مثلا إذا قال قال محمدبن مسلم قال زرارة سمعت الصادق (ع) يـكون الصادق (ع) مرضوعاً لوجوب النصديق بالنسبة الى قول زرارة لأنه في الواقع لو اخبر زرارة به شك في صدقه وعدمه فينطبق عليه وجوب التصديق ثم لو اخبر بهذا الخبر محمد بن مسسلم يشك بانه صادق في ذلك او لا فيشك في خبر زرارة

... في امتثال أمر الصلوة قصد الأمر بالصوم المنطبق عليه طبيعة الامركا أن حديث تطبيق دليل الاعتبار بالنسبة الى كل واحد من الرواة بالنسبة الينا لابد وأن يـكون مبدئه آخر السلسلة وهو الخبر الواصل الينا فيحقق تطبيقه عل كللاحق الموضوع للسابق وإلا لايكون موضوعا الوسائط لاوجدانا ولاتنزيلا لولا تطبيقه اولاعلى الآخير وفرض وجود الخبر في الواقع بمني أنه لو أخبر في الواقع الصفار عن الامام (ع) يشمله دليل الاعتبار كما قد عرفت في تقريب بحث الاستاد قده والقول بان المخبر به بخبر الصفار الحاكي لقول العسكري في مبده السلسلة لما كانحكما شرعيا وجود الشيُّ أو حرمته وجب تصديق الصفار في اخبارة عن العسكري (ع) بمقتضى ادلة خبر العادل فيكون وجوب تصديق الصغار من الإنار الشرعية على خبر الصفار فالصدوق الحاكى لقول الصفار وقد حكى موضوعاً الخ الظاهر في أنه لايد أن يكون تطبيق دليل الاعتبار من مبدء السلة كما في تقريرات بحث بعض الاعاظم بل في حاشية في ذيل الصفحة يصرح بان حل اشكال الرابع من مبد عسلسلة لا يمكون مفيداً حيث ان فرض الوجو دلا يحقق الوجو دو قدعر فت انه لا وجو دلخبر الصغار لاحقيقة و لا تنزيلا قبل تطبيق دليل الاعتبار على خبر الصدوق حتى ينطبق عليه دليل الاغتبار وقبل تطبيق دليل الاعتبار على خبر المفيد لاوجود لخبر الصدوق حتى يطبق عليه دليل الاعتبار وهكدا الى الاخير فلابد ان ينطبق دليل الاعتبار اولا على الاخير الموجود المحرز بالوجدان مثــل خبر الشميخ قده حتى يتحقق به الموضوع لسابقه وهو خبر المفيد ثم بطبق الموضوع لسابقة و هو خبر الصدوق وهكذا.

ومنه وبما تلونا عليك سابقاً من عدم تعدد الاشكال حقيقة ظهران الجواب ايضاً لايكني تطبيق واحد على الاخير ولو جمل القضيه طبيعية فى رفع اشكال لزوم اتحاد الحمكم والموضوع كما صرح به بعض المحقة بن في الكفاية وقال قدة بانه بعد دفع الاشكال بذلك لا بحال الاشكال في الوسائط حيث أنه لو كان مقصوده قده نطبيق و احد بالنسبة الي الاخير

وهو خبر الشيخ كما هو الظاهر من العبارة فلا يتحقق الموضوع لخبر المفيد تنزيلا لوفرض كون القضية طبيعية وأما وجوب تصديق المفيد من جهة أخباره عن الصدوق فلا يتم إلا بتطبيق آخر ولوكان مقصوده تطبيقات متعددة معجعل القضية طبيعية فهذا حقيقة الجواب لكن هذا عين الجواب عن أشكال الوسائطِ فراجع كلما نهم قدهم و تأمل و أغتنم

- 44 -

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَجُعُلُ اصْلُ خَبُرُ الْارْتَدَادِ مُورِدًا للحَكُمُ لُوجُوبِ النَّبِينِ اذَا كَانَ الْخَبُّرُ بِهُ فاسقاً الح ﴾ لا يخفي أنه لا يتم كون خبر الارتداد مورداً للحكم لوجوب التبين وعدمـــه الابناء على ما أشرنا اليه سابقاً من كون التنو بن للتنكير وقد عرفت أنه خلاف النحقيق بل الظاهر أنه للممكن والمقصود من النباء طبيعة النباء و إلا فلو كان خبرالار تداد موضوعا لها فح وأن كان يلزم تقيد الحكم في طرف المفهوم بصورة التعدد لا لزوم اخراج المورد الا أنه يلزم اختصاص المفهوم بالموضوعات ولايمكن النمسك به لحجية خير الواحد في الاحكام الذي هو محل البحث فلا يتم ما أفاده المصنف قده اللهم إلا أرب يقال أنه ليس مقصوده قده من جمل أصل خبر الارتداد الخ كون خبر الارتداد بنظر الشارع مورداً لوجوب التبين وعدمه بنظر الشارع بل الموضوع مطلني النباء ومقصودنا اذا جعلنا خبر الاتداد مورداً للحكم بمعنى ان اصل الارتداد قابل للادخال في المفهوم و المنطوق فح يـكون المفهوم اعم من الموضر عات فيتم ما أفاده قده كالا يخفى ويؤيده ذا الاحتمال الاخير تعبيره قده بالجعل.

﴿ قُولُهُ قَدَةً الْكُنُّ الْإِنْصَافَعَدُمُ جُوازُ الْاسْتَدَالُ بِمَا مِنُوجُوهُ الْحُ مِ قَدِيقًالُ (١) في فى وجه الاستدلال بالاية الشريفة على وجه يندفع ماأورد المصنف على الاستدلال بها من الاشكالات الثلاثة المذكورة في المتن بتقريب ملخصه أنه بعد ما كان الحذر واجمأ لكونه غاية للواجب والمقصود من الحذر من حيث العمل لامجرد الخوف والتحذر القلبي فمقتضى العموم الاستغراقي في قوله تعالى و ليتفقهوا و قوله تعالى و لينذروا و قوله تعالى لعلمم يحذرون وجوب الحذر العملي منه سواءًا حصل العلم من قول المنذر او لم يحصل غايته أنه يجب

(١) القائل هو بعض الاعاظم الميرزا النائيني قده

تقيد أطلاقه عا اذا كان المنذر عدلا لقيام الدليل على عدم وجوب العمل بقول الفاسق فان مفادها بعد ماذكر من الأمور هو وجوب قبول المنذر والحذر منه عملا عند أخباره بما تفقه من الحكم الشرعي اذا كان المنذر عدلا ولا نعني بحجية خبر العادل إلاذلك فراجـع تقريرات محمَّه قده و لكن لا يخفى أن كون العموم فيها ذكر من اقواله تعالى لامجدى في رفع الاشكالات اما بالنسبة الى الاولى فلوضوح ان الاستغراق لايفيد الاكون قول كل منذر من أفراد المنذرين حجة لكن قوله حجة على الاطلاق سواءًا حصل العلم من قوله او لا فلا يتم إلا بالاطلاق وهو لايتم إلا على فرض تمامية مقدمات الحكمة فلو فرض ان الاية من هذاه الحجة ليس في مقام البيان واحتملنا اختصاص وجوب الحذر بصورة حصول العـ لم فكون العموم للاستفراق لايرفعه ولا يثبت الاطلاق واما بالنسبة الى الثاني فلان لسان الاية ليس مثل ادلة الاعتبار اعطاء الحجية لقول المفذر حتى يصير بسببها ماانذر من الدين والاحكام وأطلاق حجية قوله الملازم كونه من الدين أول الكلام ولايفيده العموم الاستفراقي وأما بالنسبة الى الثالث وهو كون الانذار مشتملا علىالتخويف فهو مع أرب ما أجاب عنه قده من الأشتمال على النخريف أعم من الصراحة والضمنية غـــير مرتبط باستفراقية العموم فلان الانذار لابد أن يكون مشتملا على التخريف باحدى الدلالات اللفظية ولايشمل كل شي يـكون من تبعاته العقاب والايلزم ان يـكون جميع اوامر الشرع انذارات لان في مخالفتها العقاب و أن لايتصف النبي (ص) بـكونه بشيراً في مقابل كونه الآخبار والأبلاغ لمشتمل على التخويف لفظأ بحسب اللغة والعرف والمصنف قده لايلتزم بان الأنذار يصدق على الفتوى حتى يقال بان الفتوى مثل الرواية لاتكون صريحة في التخويف بل يقول اذا خوف المخبرلا يكون التخوف واجباً الاعلى المقلد لانه ترجع الى اجتهاده ولا بحب على المجتهد الاخر التخوف من تخويف المجتهدو بالجلة لمخبر اذا نقل عن الامام.ع،

الحكم متضمًا لما يتبعه من ترتب العقاب فاما ان يكون ترنب العقاب فكلام الامام ع، واما أن

بكون فى كلامه لإستفادته من الامام وع، أو من مكان آخر أما الأول فلا يكون انداراً بل هو نقل للاندار وهو عين ما يقول به المصنف قده من حجيته لمجتهد آخر من حكاية الفاظ ما سممه عنه وع، وأما الثانى فهو راجع إلى اجتهاده وفتواه وهو لا يكون حجة إلا لمفالد به ومنه ظهر ما فى كلام بعض المحققين قاده فى الكفاية من أن حال الرواة فى السابق حال نقله الفتوى فى زماننا فكا يصبح منهم التخويف كذلك من الرواة وإذا شمل الآية الرواية المتضمنة للتخويف يلحق بها الروايات المجردة بعدم القول بالفصل حيث أن التضمين إن كان فى كلام الإمام وع، بحيث يحكى عنه وع، فليس انذاراً بل هو نقل الانذار وإن كان باستفادته فهو راجع إلى اجتهاده وفتواه ولا يلزم النخوف منه على مجتهد آخر إجماعا وانما يجب على مقلديه.

(قوله قده ويرد عليها ما ذكرنا من الإيرادات في آية النفر الح كه يستشكل عليه بانه لو سلمت الملازمة لا مجال الايرادين من دعوى الإهمال او إستظهار الإختصاص بما إذا افاد العلم فانها ينافيهما لكن نفس الملازمة بمنوعة فان اللغوية غير لازمة لعدم انحصار الفائدة بالقبول تعبداً و إمكان أن تكون حرمة الكتمان لأجل وضوح الحق بسبب كثرة من افشاه بين للناس و لكن لا يمخني إن المصنف قده بصدد استظهار هذه الفائدة أو إبداء احتمالها ومن المعلوم بعد ظهورها في هذا المعنى أو احتماله لا مجال لدعوى الملازمة بعد ما لم يكن قوله بما لا يفيد العلم غالباً ولذا يستشنى في آخر كلامه قده ما إذا لم يكن قوله بما يفيدالعلم غالباً ولذا يستشنى في آخر كلامه قده ما إذا لم يكن قوله بما يفيدالعلم غالباً فيلزم القبول لئلا يلزم اللغوية .

( قوله قده ويعدون من أهل العلم في مثله الخ ﴾ قد يستشكل عليه بان كيثيراً من الرواة يصدق عليهم انهم أهل العلم والذكر مثل زرارة ومحمد بن مسلم فاذا ثبت حجية روايتهم بثبت حجية رواية غيرهم من العدول لعسدم الفصل ولكن المصنف قده أجاب عن هذا الإشكال فان علمية مثل زرارة وكونه من أهل الذكر لفقاهته واحاطته بالاحكام لا يوجب كون سؤاله عن بعض مسموعاته سؤالا عن أهل العلم وأهل الذكر

كما هو الحال في السؤال عنه عن بعض محسوساته الخارجية مثل موث زيد وولادة بكر ومجى. عمرو ومر. المعلوم أنه لا يكون محل البحث في حجية الخبر إلا حكاية نفس المسموعات من الألفاظ والأصوات بحيث لو كان الراوى غير عارف باللسان ولا يعرف معنى الرواية أصلا بان كان تركيا أو هنديا أو فارسيا لا يعرف عربيا لكن نقل الألفاظ يكون نقله حجة هذا ولكن الإنصاف إن كون مثل زرارة من أهل الذكر ليس منحصراً في جهة فقاهته وإستناط للاحكام بل من جهة احاطته بالآخبار والآثار والرحاديث أيضاً أنه من أهل الذكر و ليست هذه المسموعات مثل ساير المسموعات والمحسوسات ولذا يمد علم الحديث من العلوم في مقابل ساير العلوم فتأمل جيداً حتى لا يختلط عليك ما أفاده المصنف قده و الاشكال وما قلناه .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَأَمَا السَّنَةُ فَطُوانُفَ الْحَ ﴾ قد يتوهم إن كل واحد من الطوائف ايس متواتراً لا لفظا ولا معنى فلا يمكن التمسك بها لما نحن بصدده لكن قد يجاب انها وإن كانت كـذلك إلا إن مجموعها متواترة إجمالا و لـكن لا يخني إن التواتر الإجمالي لا يفيد إلا حجية ما هو أخص منها مضموناً ومن المعلوم أنه لايني بمعظم الرحكام بحيث يوجب عدم الإنسداد إلا أن يقال إذا صار ما هو أخص مضمو تأ حجة فاذا وجد في أخبار الباب ما هو كـذلك أى اخص مضمو نا يستدل به على حجية غيره من اخبار الثقة أو العدل و به يتم المطلب هذا ولكن الانصاف إن الطائفة الني تدل على حجية اخبار الثقة ربما تبليخ حد التواتر وبجموع الاخبار يوجب قطع الإنسان بحجيتها .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَأَمَا الْإِجَمَاعُ فَتَقَرُّ يَرُهُ مِنْ وَجُوهُ الْحَ ﴾ اعلم إن جميع التقادير ترجع أما إلى الاجماع القولى واما الى الإجمــاع العملي وأما الى طريقة العقلاء والاجماع القولى عبارة عن انفاق العلماء قولا و بحسب الرأى والفتوى بحيت يستكشف منه رأى الإمام ,ع. والإجماع العملي عمارة عن عمل عدة من المسلمين يكون كاشفاً عن رأيه بحسب الامضا. أو عدم الردع سواء كان العاملين العلماء أو العوام أو بحمو عمها لا أن الوجه في حجية الاجماع

قولاً أو عملاً رأى المعصوم ,ع,ولا وجه لاختصاص الإجماع العملي بانفاق العلماء في العمل كَا ذهب اليه بعض الاعاظم قده حتى ينحصر تحققه في المسئلة الاصولية لان اتفاقهم عاهم علماً. لا يكون في المسئلة الفرعية لأنها يشترط فيها العالم والعامي وانما يكون الإجماع الذي من الأدلة هو اجماع العلماء رذلك لما ذكرنا إن الوجه في حجية الإجماع هو رأى الأمام.ع، فاذا كان عمل عدة كاشفاً عن رأيه مع، كان حجة ولوكافوا غير علما. وما ورد في آية ولا رواية ان اجماع العلماء بما هم علماء حجة بل ما رووه مخالفونا الذين هم الاصل له وهو الاصل لهم من قوله (ص) لاتجتمع امتى على الخطأ لايدل على حجية خصوص اجماع العلماء وهذا من غرائب الكلام بعدوضوح مدرك الإجماع (نعم) الاجماع في خصوص الاجماع القولي هو اتفاق الملماء لكن من جمة ان الفتوى لايصدر ولايتحقق الامنهم وهو عبارة عن الانفاق في الفتوى لا من جمة ان للعلماء دخل في مدركيته وكو نه من الادلة و لعل هذا وجه الالتباس وانه قده ذهب الى ان الاجماع العملي ايضاً لا بــــد ان يكون من العلماء و بالجلة الاجماع العملي عبارة غالباً عن سيرة المسلمين ولذا ماجعله المصنف الذي هو المرجع في مثل هذه الامور وفوقها غيرها (نعم) قد يتفق تحقق الانفاق في العمل من خصوص العلماء كاستدلالاتهم بالاخبار الموجودة في الكتب المعتبرة وهذا ايضاً داخل في الاجماع العملي ويمكن أن يقال بان استدلالاتهم بها من جهة الحركة على طبق فتاويهم بحجيتها فالاتفاق في الحقيقة في الفتوى و اما طريقة العقلاء فهي عبارة عن بنا نهم بحسب العمل على شي. بما هم عقلا. وأهل العرف لا بما هم مسلمون وانكانوا منهم ولا يخفي انه لو ثبت تحققه الى زمان الشارع وانه (ص) ماردع عنه يكرن حجة اذاكان عدم الردع لا من جهة خوف او تقية لانه يكشف عنرضائه والا يجب عليه الردع ومنه ظهر انه لايحتاج الى الامضاء بمعنى بيان اعتبارها لان عدم الردع يكشف عن الرضا ولا فرق في ذلك بين المعاملات وغيرها ببيان أن المعاملات امور اعتبارية ويتوقف صحتها على اعتبارها ولو كان المعتبر غير الشارع فلا بدمن امضا . ذلك إلو بالعموم أو الاطلاق حيث ان المعاملة الكذا ثية أن كان ما لا يقبله الشرع فلا بد

-11-

من ردعه والا يكشف عن امضائه ورضائه ولا حاجة في اعتباره لها الى ازيد من ذلك كما انه لادليل على اعتبار العقلاء لها بازيد من ذلك فافهم وانما يحتاج الامر الاعتبارى الى الامضاء القولى فيما اذاكان راجعاً الى نفس الممضى بناءاً على عدم كيفاية الرضا في المعاملة الفضولي ولا يخفي أنه لايظهر الثمرة بالنسبة الى بعض المعاملات المستحدثة كالبيمة المعروفة المعمولة في زماننا بناء على عدم دخولها في احد عناوين المعاملات لوضوح انه لايظهر الثمرة الا بالنسبة الى المعاملة الموجردة في زمان الشارع فان قلمًا بكفاية عدم الردع يكور. صحيحة عنده (ص) وان قلنا بلزوم الامضاء القولى لايكون صحيحة عنده و اما ما لم يكن منه في زمانه (ص) عين ولا اثر فلا معنى لجعله محل الثمرة وانه لو قلنا بكفاية عدم الردع يكون صحيحاً .

( قوله قده قلت قد عرفت انحصار دليل حرمة العمل بما عدا العلم في امرين الخ) لا يخفى ان كون حرمة العمل بما عدا العلم من احدى الجهتين المذكور تين لا بوجب رفع الاشكال لأن عدم كون العمل بالخر الموثق عندهم من باب التشريع من جهة حجيته عندهم ولهذا لا يلازم عدم كونه تشريعاً محرماً بالنسبة الى الشارع بعد تحقق موضوعه لغة بل هو حرام شرعا وعقلا حتى يحكم المقلاء لأن البكل متفق على ان اسناد العبد الى المولى ما لايكون عليه حجة بينهما محرم وهكذا الكلام بالنسبة الى الجهةالسابقة حيث ان العمل به في مقابل الاصول المعتبرة عندهم لفظياً أو عملياً من جمة اعتباره عندهم وكونه حجة لديهم وهذا أيضاً لأيلزم ان مجوز العمل به شرعا في مقابلها مالم يشبت حجيته عنده (فان قلت) ان باب الاطاعـــة والمصيان او ما يتبعهما من ترتب الثواب والعقاب راجع الى العقل والعقلاء والحاكم فيهما ايس الشارع فاذا كان العمل بالخبر المرثق حجة عندهم فهو اطاعة لأمر المولى ولا يكـون تشريعاً محرماً بل في طرف نقيضه بحيث يعد تاركه عاصياً ويرونه مستحقاً للمقاب وهذا هو مقصود المصنف قده كما صرح قده في ضمن كلامه (قلت) لا يخفي على المتأمل ان الكلام في حجية الخبر في مقام اثبات التكليف لا في مقام اسقاطه والاطاعة عبارة عن اسقاط

لاً اثباته (واما الجواب)عن الاشكال كما في تقرير ات بحث بعض الاعاظم قده بانه بعد ما نزل الظن عندهم منزلة العلم فلا يكون العمل به عملا بفير علم فلا يشمله قوله تعالى لاتقف ما ايس الحقيقة بمعنى انهم في انفسهم يجعلون الظن من افراد العلم ولو من باب التوسعة عند العقل من قبيل الجاز عند السكاكي فيمكن الالتزام بان الخطابات المذكورة لاتشمله لانه ليسعندهم غير علم بل يصدق عليه العلم ولو تنزيلا ولا وجه لان يقال ان الشارع ليس تابعاً لتنزيلهم ويشمله الخطابات بعد مالم بكن علماً وجداناً لأن الخطابات لما كان على طبق متفاهمات العرف والعقلاء فاذا كان عندهم علماً فلا تشملها ولكن لايخفي انه ايس عندهم كمذلك ولاينزلونه في أنفسهم منزلة العلم اولابل معنى الاعتبار عندهم ترتيب آثار العلم عليه عملاا بتداءاً ولاوساطة التنزيل كما هو الحال في ساير بنائاتهم مثل حجية الظواهر وغيرها ومعنى عدم الالنفات الى احتمال الخلاف عدم الاعتناء باثاره و من المعلوم ان معنى نهى الشارع عن العمل بالظن لايكون الاذلك أي حرمة ترتيب اثار العلم او الواقع على الظن والا فليس معنى اعتبار الظن القياسي وحجيته عند من يعتبره الا ترتيب آثار الواقع او العلم عليه وبالجملة فيجميع الموارد معنى بناء العقلاء ترتيب اثار الواقع والعلم عملا على غيره وفي بعضها امضاه الشارع يقيناً مثل ظواهر الالفاظ وفي بعضها ردعها يقيناً بادلة خاصة مثل القياس وفي بعضها مثل المقام كل واحد من الردع والأمضاء محل البحث حيث ان الردع بالخصوص لم يكن في البين وانما الكلام في ان هذه الآيات صالحة للردع عنها اولم تكن والأفساف ان دلالتها من الجهة المذكورة لا قصور فيها و انها غير محكومة لبناء العقلاء على اعتبار خبر الثقة ولا مورودة بالنسبة اليما( نعم) من جمهة لزوم الدور فيردعها عنه لايتم دلالنها عليه و بيانهأن وادعيتما يتوقف على عدم كونها مخصصة بالسيرة بمعنى كون عمومها حجة بالنسبة الى مطلق افراد الظن الشامل للخبر الموثق وعدم مخصصيتها يتوقف على عدم امضاء السيرة والردع عنها فاذا كان الردع بالايات حسب الفرض حيث انه لا رادع سواها يلزم الدور وهذا هومراد

الفرض ألانانات الغربية ليست بما تعلق العلم الاجمالي بنجاسة أحدها لاحتمال ان يكون كلمًا القطرتين وقممًا في الأنائات الشرقية ولكن ضم ألأنائات الغربية إلى الانائات الشرقية يوجب زيادة في أطراف المعلوم ألاجمالي ولو بعد عزل ما يوجب أنحلال العلم ألاجمالي في الانائات الشرقية فتكون الأنائات الست كلما من أطراف العلم الاجمالي فانه لوعزلنا اجد الأنات الشرقية فالعلم الأجمالي الذي كان بنجاسة أحدها بسبب وقوع أحدى القطرتين في خصوص أحدهما ينحل لامحالة لانه لايعلم أجمالا بنجاسة أحد ألانا ثين الباقيين كم لايعـلم بنجاسة أحد الاما ثات الغربية لكن من ضم الانا ثات الغربية إلى الإنا ثاتين الباقمين في طرف الشرق يحصل العلم الاجمالي بنجاسة أحدهما وحال الامارات الظنية مع بقية الاخبار بعدعزل طائفة منها حال الانائات بعينه وعليه يكون الامارات الظنية من أطراف العلم ألاجمالي وحالها حال الأخبار ففيه أن لا يكون وجهاً لكون سائر ألامارات من أطراف العــــلم الاجمالي حيث أنهذا تشبيه غير مرتبط بالمقام لانهلايكون لنا علم أجمالي بين بقية الاخبار وساير الأمارات غير العلم الاجمالي بين خصو صالاخبار بل لنا علم أجمالي بوجود الاحكام فى جميع الاطراف من ألامارات وعلم أجمالى بوجودها فى خصوص الاخبار وأنما الشك فى أن أطرافهما متحدة ومنحصرة فى خصوص الاخبار او مختلفة وهى منتشرة فى جميــع الاطراف و بعبارة أخرى إيما الشك في أن المعلوم الاجمالي في كل واحسد منهما بمقدار الآخر أو في خصوص الاخبار أقل منه في المجموع و ألانصاف أنه لاعلم بوجود ألاحكمام فى المجموع بأزيد ما فى الاخبار منها بخلاف المثال حيث المفروض وقوع الفطرة الثانية فى غير ماوقعت القطرة الاولى فيه فح يـكون في البين علمان ومعلومان أطرافهما مختلفة وأطراف الثانية تكون الاثنتين من الشرقية وجميع الغربية ومن المعلوم تكون هذه الحسة شبهة محصورة مستقلة ومن الواضح أن النفكيك في أطراف الشبهة المحصورة يوجب عدم العلم في كل واحد من بعض الاطراف المنفك عن الآخر و محصل العلم عند ضم مجموعهما فاقهم وتأمل جيداً ويمكن تقريب المطلب بنحو آخر وهو أنه لو علم اجمالا بوجود الاحكمام

بعض المحققين في الكفاية من لزوم الدور لا ما هو الرائج في السنة كيثير من أهل العلم بل المذكور في تقريرات بحث بعض الاعاظم قده من أن رادعيتها يتوقف على كون السيرة مخصصة لحا وهو يتوقف على رادعيتها لوضوح أنه لا معني لمخصصية السيرة من حيث أنها سيرة وبناء المقلاء حيث أنها مع قطع النظر عن أمضاء الشارع لا وجه لمخصصيتها وأنما تكون إذا أمضاءهاولكن لا يحني أنهاوتم هذا الدوريلزم مثله في التسميلة لحجية الحبركا ذكره في الكفاية حيث أن اعتجاره بها يتوقف على عدم الردع بها عنها وهو يتوقف على تخصيصها في الكفاية حيث أن اعتجاره بها يتوقف على عدم الردع بها عنها ولا يخني أنه بعد نمارض الأمرين ولووم الدور في الطرفين لا يمكن الرجوع إلى السيرة في أنبات حجية الحبركا في الكفاية من جهة أنه عليه السيرة المستمرة في مقام الاطاعة والمعصية وفي أستحقاق العقوبة والمثوبة يكون عقلا متماما في الشرعات المقاب وان كان بحيكم العقل بات الاطاعة والعصيان وما يتبعها من أستحقاق الثوالب والعقاب وان كان بحيكم العقل ولا يكون بيدالشرع الأن الكلام في حجية الحبر من جهه أثبات النكليف و باب الاطاعة والم المقوض عدم نهوض السيرة على منصيتها للعمومات المذكورة

و قوله قده كان العلم الاجالى بحاله النخ إلا يخنى أن ما يمكن أن يكون وجه حصول العلم بوجود الاحكام بين بقية الاخبار وساير الامارات أنه ربما يكون تراكم الظنون موجباً لحصول العلم بعد ما لم يكن مقدار منها موجباً لهوأما ماقيل بانه قد يكون الشي بنفسه ليس مورداً للعلم الاجالي الا أن ضمه إلى بعض اطراف المعلوم بالاجمال يوجب حصول العلم الاجالي مثلالوكان أنائات ثلاث في الجانب الشرق من الدار وأنائات ثلاث اخرى في الجانب الفرق وحسلم أجمالا بانه أصاب احد الانازت في الشرقية قطرة من الدم وعلم اجمالا ايضاً أن زمان وقوع تلك القطرة وقعت قطرة اخرى من الدم أماني أحد الانائات الشرقية غير ما وقعت فيه تلك القطرة وأما في أحسد الانائات الفربية ففي الإنائات الفربية في

زائدة عما علم فى خصوص الاخبار يكون وجودها مردداً بينها وبين سائر الامارات فلا يحتاج ألى المزل والضم ولو لم نعلم به فلا بجدى العزل والضم فى حصول العلم بها ولايكون كاشفا عنه أصلاكما لا يخفى هذاوالتحقيق كما أشر ناأن أمحلال العلم الاجمالي فى الدائرة الكبيرة بسبب العلم الاجمالي بوجود الاحكام فى الاخباركما ذهب اليه المحقق الخراساني قسده فى الكابية.

﴿ قوله قده أن اللازم من ذلك العلم هو العمل في مضمون تلك الاخبار ﴾ قد يقال بان المقصود حجية مطلق الظن بالحكم ولو من مثل الشهرة بعد ما كان حجية الخبر الصادر من جهة تضمنه لحكم الله الواقعي ولكن لا يخفي أن التنجز بالنسبة إلى ألاحكام الواقعية حسب الفرض لا يكون مطلقاً بل في دائرة الاخبار ولازمه حجية الظر. بمضمون تلك الاخبار ولوكان من جهة مثل الشهرة كما إذا كان في البين خبر ضعيف لكن من جهة عمل المشهور ظن بان مضمونه حكم الله مخلاف ما ظن بصدور خبر ولكن لا يظن بان مضمونه حكم الله وهذا هو مراد ألمصنف قده بل صريح كلامه كما لا يخفي

ثم لا يخنى أن مسئلة الانحلال وعدم الانحلال بالنسبة إلى العلم بوجود الاحكام في جميع الامارات من جهة العلم الاجمالي بصدور أخبار كشيرة في دائرة الاخبار الصادرة من جهة تضمنها للاحكام الواقعية كما هو تقريب المصنف قده او من جهة أنها تقيد احكاما ظاهرية بعد جريان أصول اللفظية و الجهتية كما هو تقريب بعض الاعاظم قده حيث أنهذا التقريب وأن كان تماماً في نفسه و به يرتفع الاشكال الاول إلا أنه لوفرضنا أنحلال العلم الاجمالي في دائرة جميع الامارات يسبب الاخبار فهذا ما لافرق فيه يسين أن يجعل حجية الاخبار الصادرة من جهة تضمنها للاحكام الواقعية أو من جهة أنها تفيد حججا و احكاما ظاهرية والعجب أنه كيف جهل في تقريرات بحثه قده فرقا بينهما فراجع

﴿ قُولُهُ قَدُهُ فَالْمُولَى أَنْ يَقَالُ أَنْ الضَّرَرُ وَأَنْ كَانَ مَفْنُو نَا الْا أَنْ حَكُمُ الشَّارِعُ قطَّما أُو ظنا الح ﴾ قد أورد بعض الاعاظم على ما افاده المصنف في المقام من رد أستدلال الخصم

بتدارك ألمصالح الفائتة والمفاسد العائدة قطءا او ظنا بواسطة جريان الاصول الشرعية ﴿ اولا ﴾ بان تدارك الضرر والمفسدة أنما يجب إذا كان الشارع اوقع المكلف في الضرر أو المفسدة الواقعية وذلك ينحصر بالتعبد بالامارات في مورد أنفتاح باب العـــلم وتمـكن المكلف من الوصول الى الواقع وأدراك المصالح والمفاسد الواقعية فان التعبد بهامع مخالفتها للواقع قبيح إلا أن يتدارك و أما التهبد بالاصول الهملية في الشبهات الحكمية فلا يـكمون إلا في صورة عدم التمكن من أدراك الواقع حيث أنها لاتجرى إلا بعد الفحص عرب الدليل الاجتمادي والياس عن الظفر به ومن المعلوم ان المكلف ح بنفسه وقع في خلاف الواقع حيث أنه مع قطع النظر عن تعبد الشارع أيضا لايقدر على ادراك الواقعيات ﴿ وَثَانِيا ﴾ بان العموم في كل مورد أنما يشمل الافراد التي لايتوقف شمول العام لها إلى مؤنة زائدة من أمر آخر إلا أذا بقى العام بلا مورد لولا تلك المؤنة الزائدةوشمول عموم أدلة الأصول المورد الظن بالحكم يتوقف على أثبات تدارك الضرر والمفسدة وإذا توقف على ذلك فن اول الأمر العموم لايشمل مورد الظن بالحكم ولا يلزم من عدم شمرله بقاء العموم بلا مورد لأن ألمشكو كات تبقى تحت العموم ﴿ وثالثًا ﴾ بأنه بعد تسليم كون الظن بالحكم يلازم الظن بالضررعلى تقدير ترك العمل بالظن لايبتي موقيع للبرائة والاستصحاب لاستقلال العقل بقبح الإفدام على مالا يؤمن منه مع الضرر المستتبع للحكم الشرعي بحرمته ويكون هذا الحكم المقلى واردأ أو حاكماً على البرائة العقلية والشرعية وعلى ألاستصحاب هذا ملخص ما أفاده قده في تقريرات بحثه فراجع تفصيله.

ولكن لا يخنى مافيه أما بالنسبة الى الإيراد الأول فهو جريان الاصول فى الشبهات الحكمية وأن كانت مجاريها بعد الفحص واليأس وعند عدم التمكن من الاحكام الواقعية بعلم ولا على الاأن أدراك ملاكاتها من المصالح والمفاسد تحت الاختيار وأمر مقدو وللمكلف لوضوح أمكان العمل بالظن فلو لا ترخيص الشارع باجراء الاصول كان ملزماً محكم العقل بالهمل بالظنون و به كان يدرك المصالح الواقعية ولايقع في مفاسد الاحكام ومنشأ الاشتهاء

-- A4 --

الى القسم إلاول اولا أن تحقق العبارة لايتوقف على العلم بالإمر بلأحتمال الامر يكني فضلا عن الظن به ولذا يكون الاحتباط في العبادات ممكنا بل ما جرت عليه السيرة المستمرة من أهل الشرع فاذا أنى بمظنون العبادة بمحركية الأمر المظنون فقد أدرك المصلحة وإذا خالفه فقد فات منه إذا صادف الظن مع الواقع وثانيا عدم إمكان قصد الامر والثقرب لا يوجب حلو الواقع عن المصلحه حيث أن المفروض أن الاحكام بوجودها الواقعي تا بعة للمصالح والمفاسد و ناشئة عنها فح إذا صادف الظن مع الواقع فاما أن لايكون في في الواقع هذا الواجب العبادي وإما أن يكون وعلى الثاني أما أن لايكون ناشئاً عرب الملاك والمصلحة وأما أن يكون والاول بلزم التصويب والثاني خلاف الفرض بل يلزم تبعية ملاكات الاحكمام للعلم بها وهذا محذور أشد من التصويب الباطل المحال الذي رده العلامة قده بلزوم الدور الثالث هو مدعى الخصم ومطلوبه نعم بناء على عدم التمكن من العبادة لايقدرعلى دفع هذا الضرر المظنون لاأنه لايلزم الظن بالضرر فتأمل جيداً وبالنسبة إلى القسم الثاني أن مخالفة الظن فيها وأن كان لايلازم الظن بالضرر الشخصي الاأن المجتهد فى مقام الفتوى بالحلية و بالنسبة إلى النوع اوقعهم في الضرر ولا إشكال في إن إيقاع النوع في الضرر قبيـح محرم و بالنسبة إلى القسم الثالث إن مرجع فوت المصلحة وأن كان الى عدم النفع إلا أن فيه خسرانا يقينا وألا لاتكون مصلحة ملزمة و به يمتاز عن المصلحة غير الملزمة و بعبارة أخرى بعض المصالح و إن كان وجوده نفعا وعدمه عدم النفع و ليس بنفسه نقصا الا أنه ربما يلازم نقصا وخسارة كما إن في عـدم النفدي للبدن في مدة محتاج اليه لبقاء الحيوة خسارة كاملة وهي الموت وربما يكون هذا هو المراد من قولهم ارب في فى فرت المصلحه الملزمة ضرر نعم بالنسبة إلى الوقوع في المفسدة كلامه قده تـــام حيث أنها اعم من الضرر

ثم أنه لابد في مقام الجواب عن هذا الاستدلال بناء على تبعية الاحكام للملاكات في المتعلقات لافي أنفسها كما هوالنحقيق و إلا لا يجب منثالها حيث ان لازم ذلك سقوطها بمجرد

الحلط بين عدم أمكان احراز ألاحكام الواقعية بانفسها وبين عدم أمكان أحراز ملاكاتها والذي لا يوجب على الشارع الندارك عند الثاني لا الأول وقد عرفت أنه لايكّرن كذلك بل مكن أدراكها

وأما بالنسبة الى الثاني فهو أنه لو كان شمول العموم في العام متوقفا على مقدمة خارجية غير فردية الفرد للعام فحكم العام لا يشمله إلا في ماإذا لم ببق تحت العام أفراداً كشيرة لو كان المتوقف خارجا وأما إذا كان نفس الشمول بحسب ظاهر اللفظ وأصالة الظهور تاما فلا ما نع من اجرا. حـكم العام ولو كان كاشفا عن ثبوت مقدمة خارجية وهو المتدارك في ألمقام و بعبارة أخرى فرق بين التوقف على أثبات التدارك و بين الكشف عن التدارك بعد تحقق الشمول والمقام من الثاني لا الأول وأما الآيرادالثالث فلو قلنا بالملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع وأنه كلما حبكم بهالعقلحكم به الشرعة، و وارد على ألمصنف وأنه لامجال لجريان الإصول بعد حكم العقل بوجوب العمل بالظن من باب وجوب دفع الضرر المظنون والملازمة المذكورة وأنكان بما أرتضاه المصنف المرتضى قده إلا أنه بجال للمنع عنه كما حقق في محلة ثم أنه قده بعد هذه الايرادات أنى بتقريب آخر لا بطال الإستدلاال وتفصيل المطلب وملخصه أماالاحكام التي يظن بها بظنوزغير معتبرة أما أحكام عبادية وأما احكام نظامية اى واجبات كفائية مثل الطبابة وألخياطة وأما أحكام شخصية والظن بها فى العبادات لايلازمالظ . بالضرر حيث أن المصلحة والمدارفيها متقوم بقصد الأمتثال والقربة وهو لا يمكن أن يحصل إلانى صورة العلم بالإمروهو يتوقف على احراز الواقع يقينا حتى يعلمالامر الواقمي او الظن الخاص حتى يعـــــلم بالأمر الظاهري وأما الاحكام النظاميه فمخالفة الظن فيها لا يلازم الظن بالضرر حيث أن الضرر فيها ليسضررا شخصياً بل ألملاك فيها راجع الى النوع والعقل لايحكم بلزءم دفع الضرر غير الراجع إلى الشخص وأما الاحكام الشخصية فلا يكون فوات المصلحة والوقوع في المفسد ضرراً أماالاول فلانه يرجع إلى عدم النفع وأما الشك الثاني فلانها أعم من الضرر وفيه بالنسبة

فى المشتبهات وقد أورد عليه بأنه لايكون من المقدمات حيث أن المقصود أن كان العلم بوجود الشريعة من الاحكمام فهو من البديهيات الاولية ولاينبغى جعله من المقدمات كوجود الشارع والا يلزم جعل كليتوقف عليه المدعى من المقدمات حتى وجود الصانع وأن كان العلم بوجود الاحكمام فى الوقايع المشتبهة فهو لا يكون من مقدمات دليل الانسداد بل هو من احد الوجوه الثلاثة التى تبتنى عليها المقدمة الثانية على ما سيأتى بيانه انشاء الله والاتصاف أنه على المنتبه المقدود العلم بوجود الشريعة من العلم بها او العلم الأجمالى بوجودها فى المشتبهات اما الاول فاصل مقدميتها عالم لانزاع فيه باعترافه قده

- 41 -

و أما وضوحها و بداهتها فلا تكون ما نعة من جعلها من المقدمات ضرورة ان مقدمة الشي التي بذكر لاستنتاج المدعى تارة يكون بديهة واخرى نظرية وأما تشبيهها باصــل وجود الشارع بل الصانع فغير مرتبط لان كلامنا في المقام في الفروع والاحكمام لا اصول الدين والعقائد وفي الاول يبحث بعد المفروعية عن الثاني واما الثاني فلوضوح أن مقدمة الدين مقدمة الشيء مقدمة له فلا بد ان يذكر أولاحتى يسهل الامر اخيراً فالاولى بناءاً على هذا المنهج جعله من المقدمات وحمل ترك المصنف قده لها على وضوح المطلب كما صرح به اكبر مقررى محمه الميرزا الاشتياني قده فراجع هذا ولكن التحقيق ان يقال أنه لما كان في الانسداد مسالك يمكن ان يتم المطلب بكل و احد منها فالاحتماج الى المقدمة المذكررة وعدمه من جهة من أن السبب للاحتماج الانسدادي الى حجية الظن من جهة احتماجه آلى شيء يكون بيانا من أن السبب للاحتماج الانسدادي الى حجية الظن من جهة احتماجه آلى شيء يكون بيانا يرفع به موضوع قاعده قبح المقاب بلا بيان فان قلما بان البيان منحصر بالعلم فلا بد أن يرتب المقدمات على الخس و أن قلما بانه لا ينحصر به بل يمكن أن يكون شيء آخر بيانا كالظن الذي تمم الشارع كشفه او نفس بعض الاحتمالات على ما سيجيء بيا نه ما مولوا جالا كالفن الذي تمم الشارع كشفه او نفس بعض الاحتمالات على ما سيجيء بيانه و وواجها لا كالفن الذي تمم الشارع كشفه او نفس بعض الاحتمالات على ما سيجيء بيانه والواجها لا إنشاء الله فلا يحتاج الى المقدمة الآولى بل لوفرض ح عدم العلم بوجود الاحكام ولواجها لا

تحققها لحصول المصلحة والغرض أن نلتزم بان فوت المصلحة لا يلازم الضرر من جمَّ أنه فى بعض الأوقات فى استيفاء المصلحة ضرراً كما هو الحال فى جميـع الواجبات المالية وما يحتاج الى بذل المال فيه او فى بعض مقدماته وأنماكان الملاك فى ايجابها الشارع لمصالحها النوعية اوللمصالخ الراجمة الى غير المكلف من الامور الدينية وتشيدمها نيها اوالفقراء وامثالهم وفي غيرها لايكون تجديظن بالضرر في مخالفـــة ظن المجتمد او أن المفسدة التي ملاك الحرمية هي اعم من الضرر ضرورة أن ما يوجب تنفر الطبع بحيث يكون ارتكابه قبيحاً يكون فمه المفسدة ولا يكون فيه الضرر وأما ما يقال بان دفع المفسدة المظنونة واجب أيضاً ففيه أن المقل لا يحكم بذلك وأنه ليس بحكم الضرر عند المقل والمقلا ﴿ فَانْ قَلْتَ ﴾ هذا ينافى الملازمة المسلمة بين حكم الشرع والعقل وانه كلما احكم به الشرع حكم به العقل حيث أنها مبتنية على كون الاحكام تابعة للمصالح والمفاسد فكيف لايحكم العقل بوجوب دفع المفسدة المظنونة مع ألانها اما تخلو أن يكون ضرراً اومفسدة غير الضررو بعبارة اخرى ان حكم العقل بوجوب دفيع الضرر المظنون من جهة حكمه بوجوب الدفع عن الضرر الواقي غاية الامرأنه أماطريقي الىالضرر الواقعي وأما أستقلالى لـكن ملاكه حفظ الواقع وعدمالوقوع في الضرر الواقعي وعلى كل حال الحال كذاك في المفسدة بناء على قاعدة الملازمة (قلت) لاملازمة بين الملازمة المذكورة وعدم حكمالعقل بوجرب دفع المفسدة المظنونة ووجهه يظهر بماأشرنا اليه آنفأ حيث انه لماكان الاحكام الشرعية نابعة للمصالح والمفاسدفا لعقل اذا انكشف لديه تلك المصلحة مثلا يحكم على طبق الشرع بان هذا الأمر واجب وهكذا الحال بالنسبة الى المفاسد ولكنر بما كان الملاك راجعاً الى غير المكلف وهو من المصالح النوعية او الامور الدينية او غيرهما فلا حكم للمقل بو جوب دفع المظنون من مثلها من المفاسد او جلب المظنون منها من المصالح فافهم واغتنم.

﴿ قُولُهُ قَدُهُ المُقَدِّمَةُ الأولَى انسداد باب العلم والظن الخاص الح ﴾ لا يخنى ان بعضهم مثل المحقق الخراساني قده جمل المقدمات خمساً أولها العلم الاجمالي بوجود الاحكام الواقعية

الأضطرار ببعض الأطراف كدلك رفع الحرج أيضا يحصل بطائفة منها في المقام وهذا المشاء للخطط والاشتباه وغفل عن أنه أولا لابد من توجه الخطاب و تطبيق مدلوله ثم الملاحظة بان امتثاله باى نحو ومن المعلوم أن مدلوله بحسب ماذهب اليه قده توجه الخطاب بالموضوع الحرجي و نني التكليف عنه وهو لايكون إلا مجموع الاطراف لا خصوص بالموضوع الحرجي و نني التكليف عنه وهو لايكون إلا مجموع الاطراف لا خصوص المشكوكات في المثال بخلاف باب الاضطرار فإن الخطاب تعلق بنفس الفرد الذي يوقع به الاضطرار لأنه المضطر اليه بخلاف المشكوكات فليست هي بانفسها حرجية وان كان المتفاق امن في المناف الم

انتفائهما ورفعهما سيان اى تحصيل لكل واحد منهما بترك احد الأطراف بل يمكن أن يقال الحرج إذا كان يتحقق بفعل المجموع فرفعه لايكون الا برفع المجموع غاية الأمر رفع المجموع قد يتحقق برفع المجموع قد المحمول المقام من افراد واما ملازم له و لا يكون عينه فافهم و تأمل واغتنم واما حديث كون المقام من افراد الاضطرار حقيقة فهو واضح الفساد حيث ان المحقق الخراساني لايقول بما قاله في العسر المخل بالمظام الذي دل العقل والنقل على رفعه و انما يقول في العسر غير المخل به الذي يكون فيه المشقة و من المعلوم انه لا يبلغ حد الاضطرار و لا يكون القدرة فيه مسلوباً عقلا و لا عرفا و لذا يصح التكليف بالنسمة المه .

ثم انه قد أورد عليه ثانياً مانه يمكن أن يكون حاكما بالنسبة الى ماحكم به العقل من الاحتياط في الاطراف لانها من تبعات حكومته بالنسبة الى الاحكام والانصاف انه قده أيضاً ماأتى في هذا الايرادالثاني بشيء نفهم محصله لانه حسب فرض المحقق المذكور لايكون حاكما على الاحكام المجهولة المنتشرة في الاطراف حتى يكون من تبعات حكومتها عليه نعمهذا كلام متين بالنسبة الى مسلك المصنف قده حيث أن المنفي لو كان حكما يلزم من قبله العسر ثم إنهقده فالاحكام الواقعية المنتشرة في الاطراف بسبب مجهولية اطرافها جاء من قبله العسر ثم إنهقده أورد على كون لسان ادلة نفي الحكم بلسان نفي الموضوع (اولا) بان نفي الحكم بلسان نفي الموضوع (اولا) بان نفي الحكم بلسان نفي الموضوع إنما يكون فيها اذا كان مدخول النفي موضوعا ذا حكم اما في الشرائع السابقة وإما الموضوع إنما يكون فيها اذا كان مدخول النفي موضوعا ذا حكم اما في الشرائع السابقة وإما

لامن جهة العلم بو جود الشريعة و لا من جهة أخرى او لم نقل بمنجريته كما هو مذهب بعض يتم المطلب أيضاً .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَلَا يَخْنَى أَنْ مُنْمُهُ فَي غَايَةُ السَّقُوطُ الَّحْ ﴾ لا يخنى أن المحقق الخراساني قد منع عن حكومة قاعدة نفي العسر والحرج على الاحتياط اللازم في المقام وأن لم يكن قد منع عن تقدمها بالنسبة إلى العمومات إذا كانت موضوعاتها حرجيا وذلك منجهة زعمأن السان أدلتها مثل قوله تعالى ماجعل الله عليكم في الدين من حرج نفي الحكم بلسان نفي الموضوع مثل قوله تعالى لاضرر ولا ضرار فلابد أن يكون الموضوع الذي تعلق به الحكم حرجياً ومن المعلوم أن موضوعات الاحكمام بانفسها ولو باجمعها ليست حرجية بل هو دين سمحةسملة وأنما الحرج من جهة الجمع بين المحتملات فلازم ذلك التزام الانسدادي بلزوم الاحتياط إلا اذا كان مخلا بالنظام المرفوع بالمقل والنقل مسلماً وقد أورد عليه بمض الأعاظم قده بان المفام مثل الأضطرار ببعض أطرف العلم إلاجمالي بل في بعض تقريرات بحثه أنه من أفراد الاضظرار إلى بعض إلاطراف فكما أن الأضظرار إلى بعض الإطراف يوجب تكليفا توسطياً بمعنى أنه لو كان الحكم في الفرد المضطر اليه كان مرفوعاً ولوكان في الفرد غير المضطر اليه كان فعلياً فني المقام أيضاً كذلك حيث أن رفع الحرج يحصل بعدم لزوم الاحتياط في بعض الأطراف واكن لا يحنى مافيه بعد التأمل حيث أنا وأن لم نلتزم بكون لسانها نفي الحكم بلسان نفي الموضوع بل التحقيق ماذهب اليه المصنف من أنه مفاده نفي الحكم الذي يلزم من قبله الحرج و لكن لا لما ذهب اليه من التقديركما سيجي أنشاء و لكن على تقديركون لسانها كذلك لايكون مثل باب الاضطرار حيث أن أحد الاطراف المضطر اليه لو كان متعلقاً للنكليف فالحكم في الواقع تعلق بالذي يكون مضطراً اليه و ليس كدلك في المقام لآنه لو كانت الاحكام في الواقع في المشكمو كات مثلا و تركت هي لاجل رفع الحرج ما تعلقت الاحكام بأمور حرجية وموضوعات كذلك اذا الحرج يلزم من الاحتياط في المجموع لاخصوص المشكر كات نعم المقام مثل الأضطرار في مقام الرفع أي كما أن رفسع

- 90 -

في زمان الجاهلية و اما في هذه الشريعة ليرد النبي على الموضوع بلحاظ نبي حكمه كما في مثل قوله (ص) لا رهبانية في الاسلام ولا ضرورة في الاسلام وقوله تعالى لا رفث ولا فسوق في الحج وقوله (ص) لاشك لكشير الشك ولا سهو للامام مع حفظ المأموم وفي مثل نفى العجر و العسر و الحرج لا يمكن ذلك فان الحكم المرتب على الضرر مع قطع النظر عن ورود النبي عليه ليس هو الا الحرمة فيكون مفاد قوله (ع) لاضرر بناء على أن يكون من نني الحكم بلسان أني الموضوع هو نني حرمة الضرر هو كما ترى يلزم منه عكس المقصود فان المقصود عدم وقوع الضرر لاعدم حرمته و الترخيص فيه و ام العسرو الحرج فليس له حكم حتى يكون عدم وقوع الضرر لاعدم حرمته و الترخيص فيه و ام العسرو الحرج فليس له حكم حتى يكون النبي بلحاظه (و ثانياً) بان توهم كون المفاد الحكم بلسان نني الموضوع إنما يكون له سبيل في مثل قوله (ص) لاضرر و لا ضرار و اما قوله تعالى ماجعل عليكم في الدين من حرج فهو مثل قوله (ص) لاضرد و لا ضرار و اما قوله تعالى ماجعل عليكم في الدين من حرج فهو منا لا حكام حكا حرجياً فالمنني من من اول الام ورد على الدين من حرج هو انه لم يجعل في الاحكام حكا حرجياً فالمنني من من اول الام ورد على الاحكام لا على الموضوع (و ثالثاً) بانه لا ينافي الحكومة من اول الام ورد على الاحكام لا على الموضوع (و ثالثاً) بانه لا ينافي الحكومة من اول الام ورد على الموضوع .

ولا يخفى ما فى الاول والثانى أما الاول فيمذع عدم كون الحكم على الضرر قبل نزول ولا يخفى ما فى الاول والثانى أما الاول فيمذع عدم كون الحكم على الضرر وعدمه فى جميع ابواب الاحكام للموضوعات الضررية كالفسل والوضوء والصاوة وغيرها فلانسلم كون الحكم بالنسبة الى الضرركان منحصراً بالحرمة كى يلزم من نفسه اثبات الضرر والترخيص وكذلك الحرج وسيأتي انشاء ان حكومتها أو تقدمها إنما يكون بالنسبة إلى الاحكام التى تعلقت بالموضوعات المطلقة الني لولا هذا الحكم لكانت تعم حال الضرر والعجب انه قده معترف بهذا المطلب فكيف غفل عنه و جعل حكم الضرر في هذه الشريعة منحصراً بالحرمة و اما الثاني فلانه لوكان وجه التسليم بعد الاغماض والتنزل في الآية كون التعلق وورودالنص على الدين وهو ليس وجعام فن المعلوم ان المعروف في قوله (ص) لاضرر ايضا ورود الضرر على الاسلام

الذي هو عين الدين .

والتحقيق ان يقال بان نفى الحكم بلسان نفى الموضوع عا يمكن النزامه في قوله (ص) لاضرر ولا ضرار بل بتقريب شيخنا الاستاذ قده يمكن القول بان المقصود نفى حقيقة الضرر في انه في الحارج في هذه الديانة المقدسة غاية الامرالضرر الحارجي المستند الى الشارع ومن المعلوم انه في غاية الامكان لان منشأه وهو الحكم امر وضعه ورفعه بيدالشارع فرفعه حقيقة بيده فلا داعى الى الفول بان المقصود نفى الحم بلسان نفى الموضوع والاانزام بالمبالغة بسل لازم ابقائه على ظاهره واما الاية الشريفة في الحرج فقد أشرنا ان المقصود نفى الحكم الحرجي لا بتقريب تقدير لا حكم حرجي كما هو المنفرل عن المصنف قده في مشمل لا ضرر لانه خلاف الظاهر ولا لورود النفى على الدبن لما عرفت بل لان الظاهر من الجعل الوارد في خلاف الظاهر ولا الرود النفى على الدبن لما عرفت بل لان الظاهر من الجعل الوارد في الدين الجمل التشريعي لا التكويني و الجمل التشريعي لا التكوين و الجمل التشريعي المنافرة عبارة اخرى عن قوله تمالى ما او جب حكما حرجياً .

(قوله قده وح تمين الانتقال الى الاطاعة الظنية ) قد يقال بان نتيجة المقدمات الى هذا لا نكرن حكومة العقل بالاطاعة الظنية ولو قلنا بان المشكوكات ملحقة بالمرهومات بل هذا لا نكرن لزوم العمل بالمظنو نات من باب التبعيض فى الاحتياط حيث ان معنى الاطاعة الظنية تعذر الاطاعة العلمية الاجمالية كم تعذر الصاوة الى القبلة عند العلم بها والى اربع جهات عند الجمل بها فيصل النوبة ح الى الصلوة الى الجمة المظنو نة و بالجملة معنى الاطاعة الظنية اتيان العمل بنحو يظن معه الفراغ عن الواقع وهذا لا يكون الا بالمسبة الى التكليف الواقعي المنجز المتعذر من اتيانه يقينا تفصيلا و اجمالا و اين ذلك من ما نحن فيه الذي يدور امر التكليف بين ان يكون في طائفة مظنو نة اوطائفة ثالثة موهومة فلامعنى لأن يكون حكم العقل بوجوب الاتيان بالمظنو نات من باب حكمه بتعين الامتثال الظنى عند تعذر القطعي منه بل هو من الاتيان بالمظنو نات من باب حكمه بتعين الامتثال الظنى عند تعذر القطعي منه بل هو من باب حكمه بتنجز التكليف المعلومة اجمالا في مقدار من أطراف العلم وعدمه تنجزه في باب حكمه بتنجز التكاليف المعلومة اجمالا في مقدار من أطراف العلم وعدمه تنجزه في باب حكمه بتنجز التكاليف المعلومة الحالا في مقدار من أطراف العلم وعدمه تنجزه في باب حكمه بتنجز التكاليف المعلومة الحالا في مقدار من أطراف العلم وعدمه تنجزه في باب حكمه بتنجز التكاليف المعلومة الحال في مقدار من أطراف العلم وعدمه تنجزه في

ولكن لا يخفي على المتأمل انه اذا فرض تفسر المشكوكات ولحوقها بالموهومات هل فرق بين المفام والصلوة الى الجمهة المظنونة من القبلة حيث ان في كليهما تعذر الامنشـــال العلمي التفصيلي والاجمالي منه برهل يكون وجوب الصلوة الى القبلة الواقعية منجزا على المكلف مطلقا عند تعذره من اتيانها الا الى هذه الجمة المظنونة حاشاً بل لايكون معناه الا ان القبلة لو كانت في هذه الجهة كان و جوب الصلوة منجزًا عليه ولو كان في غيرها لايكون منجزًا عليه كما نه في المفام ان كانت الاحكام الو اقمية في المظنو ناتكانت منجزة و ان كانت في غيرها من المشكوكات والموهومات لم تكن منجزة عليه نعم لو قلمنا ان خروج المشكوكات عن الاحتياط ولحقوقها بالموهومات من جمة الاجماع على جريان الاصول في المشكركات الكاشف عن حجية الظن فلا يكون لح من باب الحكومة لانه يرجع الى تقرير الكشف كا سيجيء انشاء الله كما انه عكن أن يقال بأن الواقعيات كما لم يكن و جودات جميعها مظنونة في دائـــرة الظنون بل في مجموع المشكوكات أيضا يظن بوجودها والالايكون الاطراف ثلاثة بل لابد وان يكون للملم طرفان المظنونات والموهومات لان لازم الظن بوجودها في هذه الدائرة الظن بعدمها في غيرها وغايته أن مفاد الامارة الظنية أن مؤديها مظنون الواقع وهذا لايفيد الحصر فيها والذبي عن الغير فان قلمًا ما نه لا بحب الاحتياط في المشكوكات فيكون العمل بالمظنو نات من باب التبعيض في الاحتياط لا من باب الأطاعة الظنية وهذا المطلب وإن أشير الية في بعض تقريرات بحثه لكن المصرح في البعض الآخر انه لايكون الحكومة ولو على تقدير دوران الواقعيات في أحد الأطراف الثلاثة كما قد عرفت هذا و لكن التحقيق ان العمل بالمظنو نات ولو على التقدير المذكرور يكون من بابالاطاعة الظنية غاية الامر تبعيض في الاطاعة الظنية من جهة تعدد الواقعيات وكثرتها و عدم لزوم هذه الاطاعة بالنسبة الى جميعها والا فلو لم يكن بمناط الأطاعة الظنية فلم يترك لوهومات لرفع الحرج مع ان نسبتها و نسبة المظنونات

ألى الواقعيات من جهة الاحتمال سيان و هو قده يصرح كما قدعرفت أن المقام مثل الاضطرار الى احد الأطراف الغير المعين فلابد ان يكون تعيين المظنو نات أما للنرجيح واما الاقربية الى الواقع والمرجح من غيرجهة الأقربية من جهة الكثرة يرجع الى الاقر بية من حيث الطريقية وهو لايتــم الاعلى دوران الواقعيات بين أحد الدوائر الثلاثة وهو خلاف الفرض مع انه يرجع الى المقد بة الأخيرة ومفروضه عدم وصول النوبة بعد اليها فيصينها الأقربية المذكورة فانهم واغتنم ومماذكر ناظهر أنهلاوجهلان بقال بناءعلىالتقدير المذكور بمكز دعوى الظز بوجود الواقعيات في الموهو مات فلا يكون تركها من جهة تحقق الإطاعة الظنية فأنه يقال لا اشكال فان مناط الأطاعة الظنية وهو الاقربية الى الواقع في الظنون ازيد واشد من الشكوك وفيها اشدو ازيد من الموهومات غاية الامر من جهة الـكثرة والعدد كما قد عرفت (تنبيه) قدظهر بماذكر نا ان ترك الاحتماط بالنسبة الى الموهو مات لا يكون الامن جهة ابعديتها عن الواقعيات سواء كانت من الطريقية أو من العدد والسكم والا يحنى أن هذا عين بطلان النرجيح بلا مرجح المدكور في المقدمة الاخيرة و ماريما يقال بانه لا يصل النوبة اليها ولا يحتاج اليها بعدعدم تمامية حتى في المشكوكات والالوكان نظر هذاالفائل بعدم الاحتياج وعدموصول النوبة اليهاأصلا فهو لايكون صواباً اذ قد عرفت انه لولاها لم يلزم التبعيض في الاحتياط بالنسبة الي المظنو نات والمشكوكات بل يخير بينه وبين الاحتياط في المشكوكات والموهو مات ولذا ان المصنف قده مع انه قال بالتبعيض في الاحتياط في هدده المقدمة ذكر المقدمة الاخيرة واطلق لزومها فانهم واغتنم ولا تغفل.

﴿ قُولُهُ قَدُهُ مُسَمَّلَةُ اعْتَمِارُ الظَّنِّ بِالطُّرِيقِ مُوقُوفَ عَلَى هَذَهُ الْمُسَمَّلَةُ الْحَ ﴾ قد يتشكل عليه بانه بعدماكان الاجماع الظني على عدم وجوب الاحتياط في المشكوكات ملازماً للظن بجريان الاصول فيها فيلحق المشكوكات بالموهومات فان الظن باعتبار الاصل العسدمي وجريانه فيها وان لم يكن ملازماً للظن بعدم الواقع وجدانا ولا يصير موهوما كذلك

على المصنف قده بان هذا رجوع عن الحكومة الى الكشف ومع ذلك يستنتج نتائج الحكومة فيها بعد بما سيجي في التنبيهات و غيرها وستعرف أنشاء الله ان هـذا الايراد أيضاً غير وارد عليه والمقصود فعلا بيان ان وجه ما أفاده في الحاشية سوا. كان منه قده أو كان من سيد تلامذته المميرزا الشيرازىقده مع إمضائه ليس توجه الحدشة والأشكال الى ما فىالمترب .

ثم إن اشيخنا الاستاد اعلى الله مقامه اشكالا في كون الاجماع على عد\_م وجرب الاحتياط وجريان الأصول كاشفأ عن نصب الطرق والا محلال بجعل الظنون حجية من طرف الشارع وهو أنه بناء على كون العلم الاجماليء\_لة تامة للتنجز بالنسبة إلى وجوب الموافقة القطعية لا يمكن أجراء الاصول في بعض الأطراف إلا بعد العلم بنصب الطرق ولايكفي النصب الواقعي لها لوضوح أنه مع القطع بنصب الشارع الامارة في بعض الأطراف العلم يوجب جواز النرخيصشرعاوعقلا وأجراء الأصل في الطرف الآخرولو لم يكن في الوافع قد نصبه كما أنه مع عدم العلم به لا يجوز ولا بجرى ولوفي الواقع كان ناصباً لها وهذا واضح بعد أدنى تأمل ففي الحقيقة الايحلال والعلم بنصب الطرق في البعض علة للنرخيص وجريان الاصل في الآخر فكيف يمكن الاستكشاف والعلم بالنصب معلولا لجريان الأصل

وبما ذكرنا ظهر انه لا يمكن أن يقال أن المقام من أفراد البرهان الآني حيث أنه يستكشف العلة من العلول وذلك لما أشرنا من أن العلة لجريان الأصل العلم بالنصب لاالنصب الواقمي فلا يمكن تحقق الأجماع على جريان الأصول بناءعلى العلية نعم بنا. على كون العلم الاجمالي مقتضيا له فلا ما فع عنه لكن لايدل على جعل الشارع الظنون حجة لامكان أن يكون النرخيص واجراء ألاصول من بات منع المانـ بم عن أقتضاء المقتضى بل بناء عليها لا يمكن تحقق الاجماعظنا بل ولاأحتمالا فلو كان فيالبين أتفاق وكان أجماعا لابدوأن يمكون مسوقا باجماع آخر على نصب الطرق وكون الظنون حجة من طرف الشارع و بعبارة

الا أنه يوجب اللحوق بالموهومات من حيث الاثر لأنه يوجب الظن بالفراغ والحروج عن العهدة و بقاء الوهم ببقاء الشغل و من المعلوم انه لا يجب الاحتياط في الموهومات فبنفس هذا المطلب يتم كرفاية الظن بالطريق ولا يحتاج الى تمامية المقدمات ووصول النوبة الى الاخيرة منها ثم يقول ولذا ضرب المصنف قده على هذا الجواب وعــدل عنــه الى ما في الحاشية من قوله قده مرجع الاجماع قطعياً كان أوظنياً الخ و لكن لا يخنى ان هذا الاشكال غير وارد على المصنف قده ولا يتم ماذكره المورد قده من لحوق المشكوكات بالموهومات بمجرد قيام الاجماع الظنى حيث ان الظن باعتبار الاصول وانكان موجباً للظن بالفراغ في مواردها والكن احتمال المقاب بعد باق فيها من جهة منجزية العلم الاجمالي وعدم ابطال الاحتياط رأساً ومن المعلوم انه مورد قاعدة دفع الضرر المحتمل وهذا بخلاف الموهومات الحقيقية فانها مورداتماعدة قبح العقاب بلا بيان وكذا المشكوكات لوقلنا بان النتيجة حجية الظن بل وكذا اذا قلنا بان الظن بالطريق مثل الظن بالواقع بعد تمامية المقدمات و ما يقال كما في كلمات المصنف قده في وجه الحاق الظن بالطريق بالظن بالواقع من أنه يوجب الظن بالفراغ المقصود الظن بحصول الامتثال الواقعي الحقيقي الموجب لحكم العقل ببراثة الذمة بعد ذلك قطعا لا ان المقصود الظن بالفراغ في مقابل بقاء الذمة احتمالا لوضوح ان الثاني مناف لمدارية الظن وسقوط الاحتياط في دائرة الموهومات والمشكوكات فتأمل جيداً وأما وجه العدول الىمافي الحاشية مع انه ليس بعدول حقيقة بل جوابآخر هو ان مجرد وجود الإجماع على عدم وجوب الاحتياط في المشكوكات الملازم لجريان الاصول فيها لايسكني في الترخيص في المشكوكات مالم يكن الحجج الكافئة بمقدار المعلومات بالاجمال منصوبة من قبل الشارع حيث انه مالم ينحل العلم الاجمالي بالانحلال الحقيقي او الانحلال الحكمي بالعلم التفصيلي لا يجرى الاصول في بقية الاطراف فيكشف الاجاع على اجراء الاصول عن نصب الشارع الحجج الكافية وهي لاتكون الا الظنون فينتج المقدمات بضميمة الاجمـــاع حجية الظن على الكشف لا الحكومة حتى ببحث عن تماميتها أولزوم التبعيض في الاحتياط ولذا اورد

أخرى كان منصوبية الطرق وحجية الظنون عندهم مسلما ومما اتفقوا عليه ولذا أتفقوا و على لازمة وهو جريان الأصول

والانصاف أن هذا المطلب من الآستاد قده وإن كان في غاية العلو والدقة إلا أن المستفاد من الحاشية المذكورة بعد التأمل عين هذا المطلب حيث أنه قده يقول مرجع الاجماع قطميًا كان أوظنيًا على الرجوع في المشكر كات إلىالاصول هو الاجماع على وجوب الحجة الكافئة في المسائل التي انسد فيها باب للعلم حتى يكون المسائل الحالية عنها موارد الأصول حيث انه قده ماجمل الأجماع على الرجوع في المشكركات الى الأصول كاشفا عن وجود الحجة وإيما جعله كاشفا عن الأجاع على وجود الحجة وبين التعبيرين بون بميد و فرق كثير كما لا يخفى على المتأمل البصير بل يستفاد من ذيلها وهو قوله ومرجع هذا الى دعوى الإجماع على حجية الظن بعد الانسداد مطلب آخر اعلى وادق بما ذكر وهو إن لازم الاجماع المذكور الاجماع على حجية الظن عند الانسداد وهذا خارج عن مسئلة المبحوث عنها ولا يكون داخلا في استنتاج حجية الظن من مقدمات الأنسداد لا من باب الكشف ولا من بابالحكومة بل هو قريب لما ذهب اليه صاحب الفصول او عينه وهو انا كما نعلم بوجود الأحكام الواقعية المشتبهة في الاطرافكذلك نعلم بان الشارع نصب لنا طرقااليها وسيجي شرحها انشاء اللهومن المعلوم انه بناء عليه ماعدل المصنف عن مذاقه المذكور في المتن من الحكومات او لزوم التبعيض في الاحتياط حتى يورد عليه ويتمجب منه كمال النجعب بان مقتضى الحاشية الرجوع والعدول الى الـكشف و لـكن فيما بعد ذلك يذكر ويترتب آثار الحكومة ونتائجها والانصاف ان استفادة عدوله قده الَّى الكشف من العبارة المذكورة في غاية العجب سيهامن مثل المررد قد وان كان المذكور في تقريرا تي لبحث شيخنا الاستاد قده ايضا هكدا و اكن الانصاف والتأمل التام يأ بي عن حمل الكلام على هذا المطاب اى المدول والرجرع معانه لوكان ألمستفاد منه ان تحقق الأجماع كاشف عن نصب الشارع الطرق والظنون حجة لا بالممنى الذي كان خارجاعن مقدمات الانسداد

لَا يلزم منه الرجوع والعدول الى الكشف حيث انه لو كان الاجماع قطميا يستكشف عن شيئًا اصلاحيث انه اثبات الظن بالظن وتوهم انه يوجب الظن باعتبار الأصول ولآفرق عند الأنسدادي بين الظن بالطريق و الحكم الظاهري و بين الظن بالواقع والحكم الواقعي (مدفوع) بما أجابه قده في لمتن من أنه فرع تمامية المقدمات ومنها ابطال الاحتياط فلوكان أبطال الاحتياط مترقفا عليه بلزم الدور وما ذكره بعض الأعاظم من الاشكال والحدشة على الدور والجواب (مدفوع ) بماقلنا وذكر نا آنفاً فافهم وتأمل فيجميع ماذكرنا واغتنم ثم أنه قد أشرنا في صدر المسئلة انه كان لشيخنا الاستاد قده منهجاً آخرفي الانسداد وكان عنده مسالك متعددة يتممه على كل واحد منها وله ثمرات متعددة وهي وأن كانت مفصلة إلا أنا نذكرها مختصراً لأن لانكون تاركين لذكرها حفظاً لذكره قدهو لأن يستفيد منها كل بحسب فهمه واستعداده فنقول وعلى الله الانكال لا اشكال في أن الاحتياج الى الظن ليس إلا من أن يرفع موضوع قاعدة قبح المقاب بلا بيان التي أطبق العقلاء عليها في مورد عدم البيان عن المولى بحيث لو لم يوجد بيان بجرى هذه القاعدة بــلا محذور أصلا فلا بد أن يتكلم فيها يصلح أن يكون بياناً وبيان مايترتب عليه من الأثر فان بنينا بان البيان الرافع لموضوع القاعدة عبارة عن العلم ومنحصر به فـح لابد أن ينضم إلى المقدمات الاربعة المذكورة في المتن مقدمة اخرى وهي العلم الاجمالي بوجودا لاحكام في البينوعلي ذلك يكون عدم حواز الاهمال باجراء البرائة من جهة تنجز ذلك العلم لا يخفى أن نديجة ذلك اى أمحصار البيان في العلمأ نه يلزم أن يكون في البين في المقام علم متعلق بالاحكام والا اتزام بتنجز واولاو الاحتياج الى أبطال العسر والحرج ثانياً حيث أن مقتضى تنجز العلم أتيان جميع المحتملات وكون الظن حجة في مقام الاسقاط لا الأثبات ثالثاً حيث انه يثبت التكاليف بنفس العلم وتعين كون الحجية من باب الحكومة لا الكشف رابعاً حيثاً نه بعد حكم العقل اولا بلزوم الامتثال في جميع المحتملات غاية الأمر بعد ما برى أن فى أنيان جميع المحتملات ارتكاب العسر والحرج

ذلك حيث أن المقل بعد احراز الاهتمام في المظونات يستقل بلزوم الاتيان بهــــا بحيث لو تصرف الشارع ولو في الواقع كان ارشادياً

1.4 ....

المسلك الرابع دعوى أن قاعدة البرائة لابحرى الافيها اذا احرز مامحتمل أرب يـكون به اساس الدين وعلى ذلك يلزم جميع المقدمات الار بمة كما لا يخني هذا بحمل المسالك واما تفصيلها فبالنسبة إلى المسلك الإولوهو أنحصار المنجز في العلم فمع أحراز العلم الأجمالي كما هو كذلك و الألنزام بمنجزيته كما هو النحقيق فيكون المقيام من باب اضطرار الشخص باحد اطراف العلم الإجمالي حيثأنه لا اشكال في أمنثالها بجميع الاطراف موجب للمسر والاضطرار المرفوع احدهما بقوله تعالى ماجمل الله عليكم في الدين من حرج والاخر بحكم العقل ولو نوقش في الأول لامجال للمناقشة في الثاني صفروياً وكبروياً كما لا يخنى فنحن نتكلم فعلا على الإول وسيجيء أنشاء الله في شرح الآية وبالجملة اذا كان في البين العلم الإجمالي بين المحتملات يكون من قبيل الاضطرار بأحد الاطراف غير معين لأن الاحتياط فيجميع الإطراف يوجب الحرج المخل بالنظام فلا محالة يحكمالهمل من وفعاليد عن الاحتياط بمقدار رفع الحرج ورفع الاختلال ولكن لايخني أن وصول النوبة الى حجية الظن و تعين دائر ته من بين الدوائر مع تمامية المقدمة الأخيرة يتوقف على كون هذا العلم الأجمالي علماً واحداً في جميع المحتملات واما لوادعي أنه يكون لنا ازيد من علم واحدبان يقال لنا ثلاثة علوم كل واحد منها في أحد الدوائر الثلاثة من المظنونات والمشكوكات والموهومات مستقلا أو منضماً بعض المظنونات مـــع بعض المشـكوكات أو الموهومات او بالمحكس فــ لا يصل النوبة إلى حجية خصوص المظنونات بل يـكون نسبة الجميع إلى حكم العقل على السوية حيث أنه لابد من أحد الموافقات ولايقدر على الموافقات الثلانة ولما لم يكن لاحدها ترجيح تخير بين الجميع اللهم إلا أن يقال أب المعلومات في المظنو نات ازيد منها في غيرها ﴿ لايفال ﴾ لا مجال للتسوية بل بناء على ذلك التعبيض من الكل في الامتثال اثلا يلزم الخالفة القطعية ﴿ فَانَّهُ يَقَالَ ﴾ لا بجال لهذا لما عرفت في السابق يقيده في المظنونات فع بكون تضيقاً في حكومة العقل فلو كان في الواقع قد تصرف فيه الشارغ يكون من باب الأرشاد لماعرفت من إستقلال العقل ولا يخبي أنه لا يمكن الآلنزام بامكان أن يجعل الشارع المظنونات أبدال عن الواقعيات وكان مقتصواً بأنيانها عنهالوضوح ان لسان الإمارة لا يكون كذلك وأن كان لسانها أن مؤداها هو الواقع و مما يدل على ذلك أنه لو كان من باب جعل البدل يلزم أن يكون امر المحتملات دائراً بين المظنونات و الموهومات في مع أن تقسيم الكل الى الثلاثة بما لا يخبي بيان ذلك انه لو كان تعين ماهو معلومات في مؤدياتها يلزم أن يظن بعدم الواقعيات في غيرها وهو معنى الوهم هذا كله اذا كان البيان منحصراً بالعلم

المسلك الثانى وهو أن لا يكون البيان منحصراً بالعلم بل يكون الكاشف الظنى الذى تمم الشارع كشفه أيضاً بياناً ورافعاً لموضوع القاعدة وعلى هذا ولو لم يكن في البين علم بالاحكام اوكان ولم يكن منجزاً فمن عدم جواز الاهمال الثابت بالاجماع والضرورة والعقل يستكشف عن أنه جعل الشارع الظن حجة وتمم كشفه وعليه لا يلزم المقدمة الأولى ولا المقدمة الرابعة اى أبطال العسر والحرج ولا يكون الظن حجة في الاسفاط بل حجة في اصل الاثبات ولا يكون الامن باب الكشف

المسلك الثالث وهو ان المنجز مطلقا حتى بالنسبة المالامارات بناء على كو نها - جية من باب الظن الحاص أحراز الاهتهام بالنسبة المالتكاليف المحتملة بحيث يقطع بتعلق غرض الشارع بجفظ الوجود ولو فى ظرف الشك والظن وسيجبى أنه من كثرة المحتملات وعدم كو ننا كالبهائم نستكشف أنه فى البين تكاليف فح من جهة أنه كلما يشد قـوة الاحتمال بالتكليف الواقعي كان اقرب باحراز الاهتمام فالمقل لايرى الاغراض المهتمة اى لايقطع بها الافى دائرة المظنو نات فلا يلزم ابطال ألاحتياط بلزوم العسر والحرج ويكون الظن حجة فى مقام الاثبات لاالاسقاط وأما كون الحجـة من باب الـكشف والمحكومة وأن كان شيخنا العلامة قده يقول بانه يمكن كلاهما ولم يكن لنا طريق لاثبات الكثيف لامكان ايكال الشارع الى المقـل ولكن يمكن أن يقال بان التحقيق خلاف الكثيف لامكان ايكال الشارع الى المقـل ولكن يمكن أن يقال بان التحقيق خلاف

## E PRINCE GHAZI TRUST عدة الوسائل شرح الرسائل من المراكلة المراكلة

OR QURANIC THOUGIE في إن مسالك الأستاد قده في الانسداد

-116-(احديهما) أنه لا يخني جريان البرائة بالنسبة الى المقدار الزايد من المعلوم في الاطراف المحتملة لذلك العلم الاجمالي بما يحتمل ان يكون في البين تكاليف آخر (الثانية) انه قد عرفت انه لا ملازمة بين كون الامارة موجبة للظن بالواقع مع الظن بان بمض الواقعيات المملومة بالاجال منطبق على مؤداه لما عرفت من انه لايكون لسان الامارة تعيين الواقع والا يلزم ان لا يكون في البين مشكوكات اصلا بلكانت المحتملات منحصرة بين المظنو تات و الموهومات و تبيجة المقدمتين ان المظنو نات مع المشكوكاتِ مشتركة في انه لايكون فيها الا الاحتمال المساوى من حيث الطرفين في تطبيق الواقعيات على مؤدياتها والمقدار الزايد من المظنو نات من الرجحان يكون من الاصل تحت البرائة لانها ما تعلقت به العـــــــــم ولم يكن من أطراف المعلومات بالإجمال فاذا كان احتمال المطابقة في المشكوكات والمظنونات متساوية فلا يكون الظن مرجعا اصلاكي يثبت ماذكر هذاكله فيما اذاكان دليل عدم لزوم الانيان بجميع المحتملات الاضطرار المرفوع بحكم العقل أو قلنا بان التعسر عند العرف كالنعذر بنظرالعقل وأما اذاكان الدليل عَليه مثل قوله تعالى وما جعل الله عليكم في الدين من حرج فقد يناقش باله غير دال عليه حيث أن ظاهره عدم مجمو لية أحكام عسرية ولو بنني موضوعاتها في الدين ومن المعلوم ان الاحكام الواقعية التي جعلما الشارع في الدين بل الدين عينها لا يكون حرجيا وانما يلزم الحرج من ارتكاب محتملاتها ولاتكون الآية ظاهرة في مرفوعية أحكام يلزم من قبلها حرج و لكن يمكن أن بحاب عنه بل قد أجاب عنه قده وقال بأنه يمكن النمسك بها باحد الوجهين ( الأول ) أنه لا إشكال في أنه يكني في رفع الشارع أو وضعه مجرد أن يكون منشأه ولو بوسائط بيد الشارع ولولم يكن بنفسه قابلا للوضع والرفيع ولذا نقول بانعمو مات نفى الضرر تكرن باقية على ظهورها و يكون مفادها نفى حقيقة الضررو ان الضرر فى الخارج مستنداً الى الشارع لم يكن ولو لاجل عدم مجمو لية الحكم الضررى فيمكن أن يكون المنفى في المقام أيضا الحرج الذي يجيء من قبل الشارع و لو برفع منشأه و هو اطلاق الاحكام

من أن القدرة لما كان شرطاً للمنكليف الواقعي الفعلي فبعد مالم يكن قادرًا بالنسبة إلى الجميع لم يبق جميعها على فعليتها يعلم بتنجز احد هذه العلوم الثلاثة وسيأتي تفصليه أنشاء الله و لكن التحقيق هو الأول أي لا يكون لنا إلاعلم واحد في جميع المحتملات حيث أنه لوعز لمن المظنونات الشخصية الني هي احد الدوائر طائفة وضم إلى البقية منها دائرة أخرى او بعضها مالم يكن لنا علم آخر لاحتمال مطايقة جميـــع تلك الممزولة للواقع ولانعلم بازيد منها بالاحكام الواقعية فيكرون غيرها شبهات بدوية وبالجملة بعد ما كان العلم واحداً ويكون أتيان جميع المحتملات مخلا بالنظام لايرضي الشارع به قطماً فلابد أن يـكون تاركالبمض المحتملات بمقدار بقاء النظام و لاأشكال أنه لو لم يكن النرجيح في البين فالمقل يحكم بالتحين لأنه برى أحد التكليفين المشروطين بترك الآخر في البين وبالجملة يعلم اجمالا باحد الكليفين المشروطين فالعقل يحكم بالتحييز لعدم ترجيح في البين و نتيجته انه بأنيان كل واحد منهما يسقط التكليف أما بالامتثال اولعدم القدرة من جهة نفويتها مع المعذورية وأما مملاحظة المقدمة الخامسة من ترجيح الظن على غيره فالعقل بعد ملاحظة ذلك لابد من الإلنزام بانه يحكم بحكم الزامى في العمل بالمظنو نات ويرخص في غيرها و لكن يشكل ذاك من جمة أن حكمه بالترخيص في طرف المشكو كات والموهومات أن كان مطلقاً سواء عمـل بالمظنو نات او ترك يلزم أن لايكون في البين علم اجمالي منجز حيت أن معنى تنجز العلم الإجاليان يكون فىكل واحد من الإطراف على تقدير وجوده فعلياً والمفروضان نتيجة المطلب خلاف ذلك وان كان على تقدير أتيان المظنو نات وأما على تقدير تركيمها فيحكم أيضاً بانيان بان المحتملات فيلزم الإلتزام بالنرتب في الجمع بين حكمين فعلمين بان يكون احدهما مطلقاً والآخر مشروطاً غاية الأمر أنهذا النرتب في حكم المقل لاقي حكم الشرع و لكن لايخني أن ظاهر الكلمات بل صريحها كون الترخيض في غير المظنو نات مطلقاً وان الظن مرجع كما يقول من يقول بحجيته بالخصوص نعم يمكن أرب يصحح ماذهب اليه الانسدادي من الترخيص المطلق على الالتزام بمقدمتين

e was download from QuranicThought.

## THE PRINCE GHAZI TRUS

RQUR'A الوسائل في شرح الرسائل

انحصار البيان بالعلم بل يعم العلمى عدم الاحتياج الى المقدمة الأولى وهى وجود العلم الإجمالى و فتيجته الكشف وفى لزوم المقدمة الرابعة وهو بطلان العسر والحرج وعدمه ماعرفت وهكذا بالنسبة الى بقية المسالك فلا نطيل بذكرها هذه خلاصة ماكان يقرره ويبينه قده في بحث الانسداد والانصاف انها مع قطع النظر عن تمامية جميع مطالبها وعدمها قد اتى فى ضمنها بمطالب عالية دقيقة لم يسبقه اليها احد شكر الله مساعيه ومساعى جميع الملها وضوان الله عليهم أجمعين .

(قوله قده فيرد هذا الوجه ان العلم الاجمالى بوجود الواجبات والمحرمات يمنع الخ قد ذهب المحقق الحراسانى قده بانحلال العلم الاجمالى بواسطة جريان الأصول المثبتة للتكليف وهى مع انضامها الى المقدار المعلوم من الاحكام من اليقينيات مثل الاجماعات والآيات الناصة والاخبار المثواترة او المحفوفة بالقرنية العلمية كذلك لأنه يمكن دعوى ان مجموعها بمقدار الاحكمام المعلومة إجمالا فلا مانع من جريان الاصول النافية فى مجاريها اما وجه جريان الاصول المثبتة مع ان العلم بانتفاض الحالة السابقة فى موارد الاستصحاب منها موجود وهو فى نفسه وان كان مانعا عن جريانه عندهمن جهة مضادة حرمة النقص المقتضى الصدر اخبارها مع جواز النقص المقتضى لذيل بعضها الا أنه يقول ان المجتهد لما كان يستنبط الاحكمام تدريجياً وفى كل استباط ربما يكون غافلا عن مسئلة اخرى راجمة الى نفسه أو اللاحكمام تدريجياً وفى كل استباط ربما يكون غافلا عن مسئلة اخرى راجمة الى نفسه أو المحكمام تدريجياً وفى كل استباط ربما يكون الاحرمة النقص بالنسبة اليه وليس فيسه علم المنافقي فكل مسئلة فان قضيته لا يكون الاحرمة النقص بالنسبة اليه وليس فيسه علم المنافية فى المنافية فان قضيته لا يكون الاحرمة النقص بالنسبة اليه وليس فيسه علم النافية فى الفسها فاذا لم يكن مانع آخر بعد كيفياية الاصول المثبتة مع انضامها الى اليقينيات للواقعيات.

و ا كن الانصاف عدم تمامية هذا المطلب من جمات أما ﴿ أُولا ﴾ فن جهة ان

الواقعية في أي اطراف كانت و لكن قدأشر نا سابقا أنه لايمكن قياس المقام بباب الضرو وعمومات نفيه حيث أنه يمكن أن يلتزم بها بان الظاهر نفى التكويني فيلتزم بما ذكر ولكن في المقام لما كان الظاهر نفي التشريعي وانه تعالى في الدين ماجعل وما شرع امرا حرجيــا ومنشأ هذا الاستظهار كماأشرنا اليه سابقا وجودكلتني الجعل والدين وهذا بما لاينكـــره المصنف كما صدقني الاستاذ قده في أيام البحث (الثاني) أنه ولو سلم كون ظاهر الآية نني الحرج فيالاحكام لكنه أيضا منطبق فيالمقام من جهة أن إطلاق الحكم في كلمن الاطراف على تقدير وجوده عند وجود ساير الموضوعات كان حرجيا مثلاً لو كان الاحكام الواقعية في المظنونات وكانت فعليتها مطلقا ولو في ظرف انيان المشكوكات والموهومات كان هذا الاطلاق عسرياً أو حرجياً وكذا لوكانت في المشكوكات أو الموهومات ( لايقال) هذا الاطلاق لوكان بملاحظة حال الاحتياط والاتيان بالمحتملات فلا إشكال في عدمه حيث أنه لايكون الاحكام الواقعية مطلقلة حتى بالنسبة الىحال الاطاعة والامتثال وأما اذاكان بالنسبة الى إنضام ذوات موضوعات المشكوكات والموهومات وهي ذوات الافعــال الخارجية فلا إشكال في إطلاقها ومن جهة إطلاقها العقل محكم بترك ساير الاضداد لاتيانها والا فـــكل موضوع معلوم مفصل يكون إنيانه عند انيان ساير الافعال الخارجية حرجياً وعسريـــاً فلابد من تقيدها بعدم إنيانالبقية (فانه يقال)الاطلاق بملاحظةالامتثال وحكم العقل بلزوم الانيان لكنه بالنسبة الى الاطراف التي تكون مقابلة للبظنو نات وكيذا بالعكس ولاإشكال في انه ممكن ان يكون الشيء الذي يكون في رثبة علة شيء آخر ان يكون في رتبة ذلك الشيء المعلول أيضاً ككون شخص في رتبة اب وابنه فتأمل جيدا فتلخص من جميع ماذكـرنا ان للانسداد مسالك ومشاربوهي أربعة وهي في النتيجة مختلفةمن حيث الكشف والحكومة بل في بعض المقدمات أو عدمه وقد عرفت انه بناء على الأول اى انحصار المنجز بالعلم يلزم المقدمات الحنس ونتيجته الحكومة والتبعيض في الاحتياط وعلى الثاني وهو عدم

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

والموهومات و محتاط في موارد الأصول النافية لو لم يلزم حرج أو أختلال وعند اللزوم يبرك مقدار منها ولو من مظنونات التكليف لرفع العسر لكن فيه أن الأصول الجارية لو كانت هي الاصول الشرعية فهل في اطراف الاحتال الموجودة فلا تكاد تجرى من جهة العلم الاجمالي بكون البعض الآخبار الصادرة عنهم (ع) في هذه الموارد فيعلم اجهالا بعدم حجية بعض هذه الأصول من جهة حكومة الامارة النافية والمثبتة على الاصل فيترك العمل بالكل وأن كانت هي الاصول العقلية مثل الاحتياط في الأفل والاكثر بناء عليه وفي المتباينين مثل العلم بوجوب القصرا والاتمام فلامعني لتقديمه بان يوتي بالاحتيالين في المشكوكات والموهومات بازاء العمل ببعض المظنونات حيث أنه كا يلزم العقل باتيان هذين الطرفين في المشكوكات ومنها المظنونات لامتثال العلم الاجمالي الصغير كذلك يلزم باتيان جميع المحتملات ومنها المظنونات لامتثال العلم الاجمالي الكبير فيدور الامر بين ترك أحد المحتملين في هذين الطرفين والعمل بالظن و بين العمل و لامرحج لاحدهما على الآخر اللهم إلا أن يقال إذا عمل بهذه الاصول العقلية و نقد العكس ولامرحج لاحدهما على الآخر اللهم إلا أن يقال إذا عمل بهذه الاصول العقلية و نقد عمل بالظن لان الظن قائم على أحد الطرفين في المتباينين والمفروض أنه قد عمل بكليهما وهو قائم على الاكثر في الآخر والمفروض أيضا عمل به فيتعين الاشكال بالشق الأول

(قوله قده وفيه أو لا منع أمكان منع نصب الشارع طرقاً خاصة الح ﴾ قد يستشكل بهذا المنع بأن مقصود صاحب الفصول تبعا لاخيه المحقق قدهما لما لم يكن جمل خصوص الطريق التأسيسي من الشارع بل أعم منه ومن الطرق المقلائية الممضاة عنده فلا يلزم أنه لو كان لبان و أنه إذا نصبه الشارع لكان مثل الشمس في رابعة النهار لان أصل الطريق ربما كان معمو لا عندهم و الامضاء لا يحتاج إلى مؤنة زائدة بل يكني فيه عدم الردع وهما بما يحكن إن لا يصل الينا و لكن لا يخني أنه ولو كان مقصوده قده الطرق الامضائية و لكن مع ذلك للمنع عنه مجال و اسع لا نه ربما ما كان المصلحة في أمضائها وما أمضاها و أما كفاية عدم ردعها في الامضاء فقد عرفت سابقامافيه بل قد قيل بردعها بمثل ألايات الناهية مع أنه لو قلنا بالكفاية و لا يحتاج إلى التصريح بألامضا، كا في تقريرات يحثه فهذا رجوع مع أنه لو قلنا بالكفاية و لا يحتاج إلى التصريح بألامضا، كا في تقريرات بحثه فهذا رجوع

ان الشك المآخوذ في الاستصحاب وأنكان هو الشك الفعلي والمجتمد في مقام الاستنباط في كل مسئلة ربماكان غافلا عن الشك في المسئلة الاخرى إلا أنه يعلم اجمالا بطرو الانتقاض بالنسبة إلى بعض هذه الاستصحابات التي يبتلي بها في مقام الاستنباط لاحكامه واحسكام مقلديه فيقطع بطرو الاجمال حكما بعموم الاستصحاب واطلاقه بالنسبة إلى موارده فلايمكن له اجرائه في مورد من موارده لانه لايـكون من قبيل الشبهة الموضوعية والمصداقية للعام واما ﴿ ثَانِياً ﴾ فدعوى كفاية الاحكام الظاهرية الثابته بهذه الاستصحابات المثبتة ولومع أنضامها إلى اليقينيات للمنع عنها مجال للقطع بان الاحكام الواقعية أزيد منها وأما (ثالثا) لا يمكن اجراء الاصول النافية في أنفسها لان المفروض العلم بوجود الاحكام فيها على خلافها ولذا يجب الاحتياط بالنسبة اليها وبعبارة اخرى هي كانت من أطراف المعلوم بالاجال والا لا يجب الاحتياط بالنسبة اليها ﴿ لايقال ﴾ لا ينافى كونها من أطراف العلم الاجالياو لا لكن بعد الانحلال تخرج عن كو نهاكذلك كما هو الحال في جميع موارد الأنحلال ﴿ فَانْهُ يَقَالُ ﴾ هيفي أنفسها مورد للعلم بوجود الرَّحكام الواقعية بينها بل العلم بوجود الأحكام فيها على خلافها اظهرمن العلم بوجودها في مواردالأصول المثبتة لان الاصول العدمية أزيدمن الاصول المثبتة بمراتب شتى ولذا يمترف هو بنفسه بلزوم التناقض في مدلول الاستصحاب لوكان الشك فعلياً ما لنسبة اليها و ان المصنف قده يلتزم بلزوم المخالفة العملية با لنسبة اليها ومجهل هذا هو المانع والمحذور من جريانها فيها وبالجملة جريان الاصول المثبتة في موارها وبجاريها لايوجب زوال العلم بالاحكام الواقعيه الموجودة فى موارد الاصول النافية ولا يجعلها شبهات بدوية ثم أنهقده على تقدير عدم الانحلال قال بأنه كان مو اردأصول النافية مطلقا ولو من مظنو نات النكليف محلا للاحتياط فعلا و يرفع اليد عنه فيها كلا او بعضا بمقدار رفع الاختلال ورفع المسرعلي ماعرفت لامحتملات التكليف مطلقا ومقصوده قده بعد اصلاح قوله ولومن مظنو نات التكليف مظنو نات عدم التكليفكما يظهر وجهه بالتأمل انه لايلزم العمل بالمظنو نات ولا يكون الظن مرجعاً عند الانسداد بل يعمل بالاصول المثبتة مطلقاً حتى في المشكوكات

ألامتثالات العلمية أن كانت بمكنة وألا فالرجوع الى الظنون بمرابتها

واما أشكاله الآخر على المصنف قده من أن مقصوده العلم بنصب الطرق بمقدار الكفاية عن الواقعيات ولاجله ينحل العلم الاجمالي بالواقعيات و ليس مقصوده صرف الاحكام الواقعية عن مواردها ألى مؤديات الامارات اوتقيدها بها حتى يلزم النصويب وان كان شيخنا الاستاد قده أيضا يقول به و يحمل عليه كلام صاحب الفصول قده فسنذكر أئشاء الله عن قريب تفصيل الكلام فيه حتى يتبين حاله و توضيحه يتوقف على توضيح الكلام في حجية الظن بالطريق وعدمها على تقدير تمامية مقدمات الانسداد فنقول ان الانسداد قد يدعى بأنه لاعلم لنا بأن الشارع قد نصب لنا طرقا الى الاحكام الواقعية ولايلزممنه محذور اصلا حيث أنه يمكن أن يوكلنا ألى ما محكم بهاامقل عند الانسداد كما قد عرفت آنفا وقد يدعى القطع بانه جعل انما طرقا اليها وهذه الطرق قد يدعى في الأمارات التي بايدينا من الخبر والشهرة والاجماع المنقول وامثالها وقد يدعى بأن الشارع جعل طرقا حتى في الموارد الخالية عن الامارات الموجودة الظاهرية مثل المشكر كات والموهومات ولامحذور من جمل الشارع الطريق بالنسبة اليها حيث أن المراد تتميم الكشف والاحتمال فيمكن له تتميم أحــــد طرفى الشك أو نفس الوهم وجعله طريقا الى الواقع فتأمل جيداً او كانت امارات في مواردهاولم تصل الينا أما بناءعلى الاول فلا اشكال في عدم حجية الظن بالطريق حيث أنه ما علم وجود الطريق بين محتملات حتى يصل النوبة ألى الامتثال الظني بالنسبة اليها وأنما علم بوجود الاحكام الواقمية لابدأن يؤتى بها فاذا لم يكن أتيانها بنحو القطع فالمقل محكم بأنيان ماهو أقرب اليها وأما بناء على الثاني فع لا أشكال في أنحلال العلم الاجمالي الكبير المتعلق بالواقعيات بعد أمكان كون جميعها في الامارات فيكون المعلوم المنجز بنظر العقـــل في أطراف الامارات من جهة أحتمال تطابق الطرق المجمولة المقطوعة معما فاذا كان الاحتياط بالنسبة اليها جميما ممكنا فهو والأ فبالقـــدر المتيةن من كونه بجءو لا ولو بالأضافة ألى غيره حتى تكون وافية بالمقدار المعلوم بالاجمال وأن لم

عن الانسداد إلى إلانفتاح والظن الخاص لان المتيةن أن بناء العقلاء على العمل بالخبر الواحد فاذا ثبت أمضائه ولو بعدم ثبوت الردع فيصير حجة شرعية

و بأجالة الكلام مع قطع النظر عن ثبوت طريق شرعى ولو بألامضاء ومع قطع النظر عن حجية ظن بالخصوص و إلا فحجيته عند الانفتاحي كالشمس في را بعة النهار و إلا لا يصير أنفتاحيا حيث أنه لابد و أن يرى مثل دلالة أية النباء أو غيرها قامة او الاخبار السابقة برى تو انوها مسع صراحة دلالتها او يتمسك بالسيرة القطعية الممضاة عنده أو يتمسك بمجموعها و يرى كل و احد منها قاما و هذا ايس إلا كالنار على المنار والشمس في را بعة النهار وعبارة المصنف في هذا المقام و أن كان موهما لحفاء النص مطلقا ولو على تقدير الانفتاح ولكن بظهر خلافه بالتأمل مع أنه لو كان مراده ذلك أيضا يكون مخدوشا

ومما يؤيد ان مقصود المصنف قده مطلق الطريق المنصوب شرعا ولو أمضاء رده لما سيجى عاجلاعلى الايراد بننى العلم الإجمالى انصب الطريق بأن ثبوت مطلق الطريق أجمالا عالاينكر حتى على مذهب من يقول بالظن المطلق غاية ألاس أنه يجعل مطلق الظن طريقا عقليا رضى به الشارع فنصب الشارع للطريق بالمهنى الاعم من الجعل والتقرير معلوم حيث أنه في مقام الجواب عنه يقول بأن مطلق الظن ليس فى عرض الطرق المجعولة حتى يتردد الاس بين كون الطريق هـــو مطلق الظن وطريق آخر بجعول بل الطريق العقلى بالنسبة إلى الظريق الجعلى كم كالمقل بالنسبة إلى الدليل أن ترجد الطريق الجعلى لم يحكم المقل بكون الظن طريقا الجعلى كم المقل بدكون الظن طريقا لان الظريق الجعلى بم المقل بالواضح أن الفطع ببرائة الذمة كما يحصل بالطريق الجعلى التأسيسي كذلك يحصل بالطريق المحملي نسبة الدليل الى الاصل ظنا خاصا و أن مطلق الطريق المنسع عن نصب الطريق ولو أمضاء بحال واسع فضلا عن إحتماله وبالجملة بناء على الانسداد للمنع عن نصب الطريق ولو أمضاء بحال واسع فضلا عن إحتماله الذي أدعا المصنف ولا دليل على لزومه عليه لامكان إيكال الناس على الطرق العقلائية في الامتحال وفي مقام إسقاط النكاليف المتوجهة من الموالى العرفية ألى العبيد كذلك وهي

- 11%-كُونَ المطلبُ تَمَاماً وان كان أصل توجيه كلامه إلى الانحلال بعيداً في الفاية حيث أن كلماته كالصربح في الصرف والتقيد فراجع وأما الكلام في ان العلم الاجمالي العرضي في الدائرة الصغيرة للعلم الاجمالي في الدائرة الكبيرة هل يوجب أنحلاله او لابد وأن يكون في الرتبة السابقة عليه فمحله في البرائة والاشتغال وسيأتي تفصيلها انشاء الله تعالى وأمابناء على الثالث فلما لم يكن العلم بالطرق المجمولة موجباً لا محلال العلم بالاحكام لما عرفت في الشق السابق بما هو أقرب احدهما منمظنون الواقع أو مظنون الطريق هذا كله بناء على منجزية العلم الاجمالي فعلى هذا المسلك لا وجه الدانزام بتسوية الظن بالطريق والظن بالواقع بناء على عدم الملم بالطرق المجمولة ﴿ و توهم ﴾ أن الظن بالطريق ظن بالحجية الواقعية والظن بالحجة الواقعية ظن بالمؤمن بل قطع بالمؤمن عند انسداد باب العلم وعدم النمكن من الاحتياط التَّام كالظن بنفس الوافع ( مدفوع ) بأنه لاوجه لحجيته بعد ما كان إلمنجز والمثبت للمنكليف العلم الاجمالي وأنما يكون تنجزه بالنسبة الى نفس الواقعيات فبعدكون جميع ألمحتملات عسريا فالمقل بجمل الترخيص فيما هو أبعد عن نفس الواقع ولو كان مظنون الحجية وما لم يعلم بالحجية ولو أجمالا لم يكن الظن بها حجة فالتعبير عنه بالظن بالمؤمن ايس في محله لان المؤمن ما كان محكم العقل مفرغا للذمة والحجة بوجودها الواقعي ليس مؤمنا بل أذا بلمغ ووصل ألى المنكلف كان مؤمنا فاذا لم يكن الحجية الواقعيةمعلوماً فلابد في المؤمنية من حكم العقل بذلك ومن المعلوم أن العقل لا يحكم بذلك بل يشك بمؤمنية الظن بالطريق فيحكم بعدمه بخلاف الظن بالواقع فأنه يقطع بذلك ويحكم به قطما كما عرفت ﴿ لايقال ﴾ يقطع الشخص بالمؤمنية اذا سلك بالطريق الفائم على شيَّ مشكوك الوجوب أو موهوم الوجوب لانه اما لا كمون هذا الشي واجبا أو يكون واجبا فان كان واجبا فقد أنى به وأن لم يكنو اجبا فكان الطريق موجباللتر خيص بالنسبة اليه ﴿ فَانَّهُ يُقَالَ ﴾ لا يخني أن الكلام فيها أذا دار الامر في مقام رفع اليد لرفع العسر والحرج بين أحد الامرين

لم يكن قدر مستيقن فلا بد من الاتيان بماهو أفرب اليها بأثيان المظنو نات أي مظنو نات الطريق فالعبرة على هذا الشق يكرن الشيُّ مظنون الطريق ولا يصل النوبة بكون الشيُّ مظنون الواقع فاذا كان المراد من صاحب الفصول قده هذا القسم الوسط فلا يتوجه عليه الأبراد إلا منجهة أنكارا الصغرى أي العلم بوجود الطرق المجعولة ﴿ و أما اشكال } بعض الإعاظم عليه بعد ما يحتمل بل يوجه كلامه بالانحلال بعدم تماميته من جهة أن الإنحلال فرع العلم التفصيلي بنصب الطرق بمقدار المعلوم بالاجمال كى يتم اصالة الظهور وأصالة الجمة وأما مع العلم الاجمالي فلا ينحل العلم الأجمالي الـكبير ﴿ مدفوع ﴾ بأن العلم إلاجمالي إذا كان اطرافه أقل مر. أطراف العلم ألاجمالي ألاول كما هو المفروض وكان أطرافه معينة في أطراف العلم الاجمالي الإول كما هو المفروض أيضاً حيث أن المفروض في هذا الشق العلم بنصب الطرق في الامارات لا في المشكو كات و الموهومات يوجب الأنحلال وتعين لزوم العمل بالنسبة إلى خصوص إطرافه ولا وجه للزوم العلم التفصيلي بوجودها كى يتوجه أصالةالظهورو الجمة حيث أناروم العمل بما علم من الأمار اب فيها الدالةعلى الوجوبو الحرمة لارافع عنه بعد منجزية العلم وكفاية حجية أصالة الظهور وأصالة الجمة لدفع ما لايحتمل أن يكون من أطرافه و بعبارة أخرى إحتــال الوجوب والحرمة من الواقعيات في المشكروكات والموهومات موجود لكن يدفعه تعيين الواقعيات فىالظنون بمعنى نصب الطرق على الواجبات والمحرمات في الظنون وهذا يكفي في الحجية و إلا لا يتر تب على المعلوم بالأجمال من الظهور والصدق أثر في مقام اصلا مع أن ترتيب الإنار عليه إلى ماشا. الله إلاترى ردالاصو ليين الاخبار بين القائلين بمدم حجية ظواهر الكيتاب لاجل العلم الاجمالي بورود المخصصات والمقيدات بان الزائد على القدر الذي نظفر به بعد الفحص غير معلوم مـع أنه لو كان العلم الأجمالي بورود المخصص غـير مضر باصالة العموم في العمومات لكان هذا أولى في الجواب مع أنه لاعلم تفصيلا بالصدور ولا بالجهة وهل فرق في أنخراب الظهور واصالة العموم بسبب القرنية على خلافهما بين الخصص والحاكم فالحق لو كان نظره إلى هذا الثنق في كلام بعض الحقق صاحب الحاشيه قده - 110

15

المعهودة لاوجه لحجية بالواقمعالظن فافهم وتأمل واعتنم

﴿ قُولُهُ قَدُهُ الوَّجُهُ الثَّانِي مَا ذَكْرُهُ بِعِضَ الْحَقَّقِينَ الْحَ ﴾ قد يتوهم بل قد يقال بأن مبنى هذا الوجه قابلية القطع الردع كما هو مختار هذا البعض و بعض الاساطين قدهما فكما أنه في حال الانفتاح القطع بالاحكام أو بحكم منها قابل للردع فلابد من العمل به ورودالامضاء بالنسبة اليه كذلك في حال الانسداد فالعلم الاجمالي بود ألاحكام غير مؤثر أصلا حيث لم يثبت أمضاء من الشارع بالنسبة اليه فان علمنا بمفرغ من جعل طرق فيها و إلا من العمــل بمظنون الطريق ولذا يجيب عنه مع انكار أصل المبنى أنه لو كان الفطع في المؤثرية محتاجا إلى الامضاء علاوة عن عدم الردع فهو مسلم واما لولم يكن كذلك كما هو الظاهر المشهور من مثلهما فح مقتضى المؤثرية في نفس القطع موجود فلو لم يردع عنه يـكون حاله حال الامضاء ولكن لايخني أنه لايبتني علىذلك بل الظاهر أن مقصوده أنه فرق بين مقام أثبات المُكليف ومقام اسقاطه وأنه في الاول العلم علة نامة لتنجز التكليف عقلا وغير معلق على شي اصلا و لكنه في الثاني ايس كذاك بمعنى أنه للشارع تعيين المفرع سوى الفرد المأمور به بأن يكنفي به ولو لم يكن من أفراده و بهذا يجمع بين علية العلم للتنجز و بــــين الأصول والقواعد الجارية في وادى الفراغ مثل قاعدة الفراغ بعد العمل مع أن المأتى به لم يحرز أنه هو المأمور به حقيقة مع أن تنجز العلم بنحو العلية مقتضاه عدم الاتيان بالفرد المشكوك كونه من أفراد المأمورية وذاك ايس إلا منجهة ان وأدى الفراغ ليست بيد العقل منحصراً بمعنى أن تعيين المفرغ والحكم بفراغ الذمة عما أشتغلت به الذمة ليس بيده بل بيد المولى والشارع أيضاً وله أن يقول للعبد أنى اكتنى بهذا الشيُّ عما اشتغلت ذمتك به نعم في صورة العلم بالفرد الحقيقي يكون العقل مستقلا بالكفاية ولا محتاج الى تصريح المولى والشارع بالاكتفاء وما يستفاد من المحقق صاحب الوجه من ان حال العلم بأداء الواقع كيذلك اى يحتاج الى حكم المكلف والشارع بفراغ الذمة محمول على التساميح وانه ذكره قده تبعاً للفرد التنزيلي بمعنى ان الانسان في عالم الفراغ لايتوقف على حكم العقل مان

احدهما الظن بالواقع والآخر الظن بالطريقوما قلت من القطع بالمؤمية والمأمونية بملاحظة نفسها وأما بملاحظة أنيانها مع ترك الظن بالواقع الذي هو من أطراف العلم بالواقع فلسنا مأمو نين بخلاف ماإذا اخذ بالظن بالواقع فانا مأمو نين على كل حال و بالجملة فقد ظهر أنه لايحمع بين حجية الظن بالطريق والظن بالواقع إلا على تقدير واحد وهو العــلم الاجمالي بنصب الطرق في مطلق المحتملات الذي لا يوجب الانحلال العلم الاجمالي الاول بل كارب شيخنا الاستاد يقول بالاعلال في هذه الصورة ايضا أي عدم الاثر للعلم الاجمالي الاول فلا يكون الظن بالواقع حجة لمكان أحتمال أنطباق الواقعيات بمجموعها على موارد الطرق المحتملة ولكن يحتا التأمل كاقد ظهر الحال بالنسبة إلى المسالك التي أسسما قده لاتمام مقدمات الانسداد والاستنتاج منها وأنه لابجمع بين حجية الظن بالطريق والظن بالواقع على غير التقدير المذكرور حيث أنه لو قلمنا بأنه من نفس عدم جواز الأهمال نستكشف البيان فان قلمًا بأن ما يصلح للبيانية خصوص الشيء الذي تمم الشارع كشفه الذي هو المسلك لما في فح لو لم نعلم من غير طريق الانسداد بوجود طرق مجمولة فهو واضح حيث أنــه لاوجه لحجية الظن بالطريق أصلا ولو علم بوجودها فلو فرض أنه كان المعلوم بالنسبة الى الطرق المعروفة والامارات المعهودة فيتعين بنظر العقل أن الطرق المتممة كشفها فيهذه الداثرة ولا بحكم بمرجعية مطلق الظن ولو كان مورده خالياً عن الأمارة فح لوتمكن من جميع الاطراف فهو و إلا لابد من اجرا. المقدمات ثانياً بالنسبة اليها حتى يعين الطريق بالطريق ومن هذا ظهر لك حال العلم بمجمولية الطرق على المسلكين الآخرين وأنه وأن كان العقل يمين الظن في المرجعية لأنه المتيمّن من أهتام الشارع على الثالث وكونه دخيلا في أساس الدين على الرابع إلا أن العلم بوجود طرق مجمولة بين الامارات يوجب تعين مو اردالاهتمام أو ماهو الدخيل في الاساس فيما هو معلوم فيزيل موضوع حكم العقل باليقين في دائرة الظنون و بعبارة أخرى حكم العقل بناء على المسلكين بمرجعية الظن بالواقع على تقدير عدم العلم بمصب الطرق وح لاوجه لمجية الظن بالطريق ومع العلم بنصب الطرق في الأمارات - 114 -

التصويب نعم برد عليه ما اورده ألمصنف قده وأتى بمالا محتاج إلى شيء بعده وهو أن لأزم نصب الطريق ولو فءرض الواقع بالمعنى الذي قلنا أنه عند التمكن منهما يخير المكلف بين العمل بالواقع و بين العمل بالطريق وعند عدم التمكن من أحدهما يتمين العمل بالآخر وعند عدم التمكن من كايهما يكون الظن بكل واحد منهما قائم مقام العلم به ولاينحصر الحجية ح بالظن مالطريق و لا يحكم العقل أو لا بأنه لا بد من تحصيل المفرغ في حكم المكلف لآن تفريغ الذمة عما اشتغلت به أما بفعل نفس ماأراده الشارع في ضمن الاو امر الواقعية وأما بفعل ماحكم حكما جعلياً بانه نفس المراد وهو مضمون الطرق المجعولة فتفريخ الذمة بهذا على مذهب المخطئة من حيث أنه نفس المراد الواقعي بجمل الشارع فكيف يكون هو المناط في الامتثال منحصرا

﴿ قُولُهُ قَدْدُهُ لَكُمْكُ قَدْ عَرَفْتُ مَاسِبَقَ أَنْهُ لَادَلِّيلُ عَلَى بِطَـلَانَ جَرِّيانَ أَصَالَةَ البرائة وأصالة الاحتياط الخ ﴾ قد يقال (١) بأن الاحتياط في الوقابع المشتبه لا ينحصرد ليله بالمسر والحرج حتى يقال أن العسر والحرج أنماكان يلزم في بحموع الوقايع لا في كلواقمة بل لو أنحصر دليله في ذلك كان هو التعبيض في الاحتياط وكان دليل الانسداد عقيــــا لايصل النوبة الىالمقدمة الرابعة لأخذ النتيجة كشفاً او حكومة بليقف الدليل على المقدمة الثَّا لَيْهُ لَاخَذُ النَّدَيْجَةُ فَالْعَمْدَةُ فَي بِطَلَانُ الْآحَتَيَاطُ أَنَّمَا كَانَ هُو الْآجَاعُ عَلَى أَن بِنَاءُ الشَّرِيَّعَةُ ليس على الانيان بالمحتملات وامتثال التكاليف على سبيل الاحتمال وأنه لابد من أمتثال كل تكليف بعنوانه الخاص

ثم قال ولذلك بنينا على الكشف وأبطلنا الحكومة لأن قيام الاجماع على هذا الوجه يلازم جمل الشارع حجية الظن ونصبه طريقاً إلى النكاليف وأيده باعتراف المصنف بذلك فيها تقدم من قوله قده في الحاشية التي ذكر ناها سابقاً وهو قوله

قلت مرجع الاجماع قطعياً كان أو ظنيا الخ ئم قال ومفاد هذا الاجماع بطلان الاحتياط في كل مسئلة مسئلة لا في مجموع المسائل فان كل تكليف في كل واقعة يقتضي الانهان

هذا مفرغ من جهة انه فرد واقمى بل يدور مدار حكم المولى بالتفريغ من جهة انه ربما عين مفرغاً غير الفرد الواقعي فلا وجه لاستفراب بعض الاعاظم قده بل جعله اغرب من قوله قده الواجب علمينا اولا تحصيل العلم بتفريخ الذمة في حكم المكلف وجعله بما لايحصل له بلقد عرفت انه عين التحقيق كما لاوجه لاشكاله قده على ماجعله مقدمة ثانية لكلام المحقق صاحب الحاشية وهو أنه قده جعل الطرق المنصوبة في عرض الواقع ثم أورد عليه بان ذلك خلاف اصول المخطئة وانه يقتضي الاجزاء مع انه ليس معنى جمل الطريق الى الشي كونه في عرضه بل معناه جعل مؤداه هو الواقع الجعلي وبه يتم مذهب أهل الصواب من المخطئةوعليه فيبنى عدم الاجزاءووجوبالاعادة والقضاء عند انكشافمخالفة الطرق للواقع حيث أنه قده أنه قده ما أتى بكلام ظاهر بل موهم على أنه يـكون الطرق في عرض الواقع بالمعنى المذكور اصلا الاقوله قده وبعبارة اخرى لابدمن المعرفة بالتكليف وأداء المكلف به على وجه اليةين او على وجه منته ألى اليةين من غير فرق بيز الوجهين ولا ترتيب بينهما أنتهى ولا يخني أن المستفاد من هذا الكلام ليس ما أستفاده قده حتى بورد عليه الاشكال بل المقصود الظاهر منه أن العمل بكل واحد من الواقـع والطريق مفرغ ولايلزم على المكلف العمل بالواقع أولا بتحصيله ثم ان لم يمكن يحصيل الواقع العمل بالطريق بل يجوز العمل للتمكن منها العمل بكل واحد منهما وهوكذلك لان الطرق المنصوبة ليس نصبها في خصوص حال عدم التمكن من العلم والانسداد بل يشمل التمكن والانفتاح كما صرحه به في حال السلف وأصحاب النبي والائمة ( ص ) في كلامه قبل ذلك ولا يرتبط هذا بعرضية الاحكام الظاهرية للاحكام الواقمية اللازم منها التصويب ولذا صدقه المصنف قده بقوله أفول ما ذكره في مقدمات مطلبه من عدم الفرق بين علم المكلف بأداء ألواقع الخ و بالجملة لايرد على كلامه الايراد أن ولا يكون مقصوده ماذكر أصلا ولذا مارده المصنف قده بالايرادين وما وجه عليه الإشكالين بل ما أشار إلى ما قد قيل اولا من أنه على مبناء في حجية القطع وأنه قابل للردع مع أنه أبصر بمذاقه وأعرف بمنجزية القطع وبطلان

( ١ ) القائل هو بمض الأعاظم الميرزا النائيني قده

-114-

به بعنوانه الحاص فلا بجوز الاحتياط ولو في مسئلة واحدة أنتهى

ولكن لايخني أن الوجه في عدم لزوم الاحتياط وأثبات المقدمة الثالثة وأن لم ينحصر بلزوم الحرج بل يمكن دعوى الاجماع بأن الاحتياط لايلزم الشريمة كما أقر به المصنف قده في السابق لكن الذي يكون محققاً على نقدير ثبوت الاجماع هو ثبوت الاجماع على أن الاحتماط في جميـــع محتملات التكاليف وفي بحروع الأطراف بأن يحتاط في المظفُّو نات والمشكو كات والموهومات غير لازم لا ان لا بحرى في كل مسئلة مسئلة

وأما الاجماع في كلام المصنف قده أخيراً وأشار اليه في الحاشية وهو ان كان مفاد الحاق المشكوكات بالموهومات ولازمه مرجعية الظن شرعاً لما قد تقدم من أنه يكشف أنا عن جمل الشارع الظنون حججا كافية لبيان الواقعيات حتى ينحل العلم الاجمالي كي يمـكن الرجوع إلى أصالة عدم التكليف في المشكو كات التي هي من أطراف العلم الإجمالي إلا أنه قد عرفت عدم تمامية وعدم وصوله إلى مرتبة القطع بل كان تحققة مظنونا وما لم يصل الى حد القطع لايفيد كما صرح به المصنف بقوله قده مالم نيته الى حد القطع إلى آخره مع ماعرفت أيضا في السابق أنه على تقدير تمامية لايكون دليلا على المطلب ولايكون راجعا الى الكشف بل يـكون دليلا شرعيا على أن الظن حجة عند الانسداد و يخرج عن الدليل العقلي مـع ماعرفت من ان تحقق الاجماع على جريان البرائة وعدم وجوب الاحتياط لا يمكن أن يكون كاشفا عن مرجعية الظن لعدم أجتماعه مع منجزية العلم الأجمالي بنحو العلية التامة لانه مالم ينحل المام الاجمالي في نظر المكلف او لا لا يمكن للشارع النرخيص و الحكم بجو از اجراء الأصول العدمية في أطراف العلم الاجمالي وأنه لايكون المقام من أفراد الدليــل إلا أن يـكون هذا الاجاع مسبوقا بالاجماع على مرجعية الظنوأن الظنون حجة عندالشارع وأن الاجماع المدعى في المقام من لوازم ذلك الاجماع و تبعاته ولايخني أنه ح يصير ا بعد عن الدليل العقلي وبالجملة الاجماع الذي ادعاء المصنف في أول المطلب في اثبات المقدمة الثالثة وصرح

بانه محقق غير الاجماع الذي ادعاه ثانياً وذكره في الحاشية والذي يكون محقفاً هو الاول

لكن لايكشف عن مرجعية الظل العدم دلالته على عدم جريانه فكل مسئلة مسئلة وانما يدل على عدم جريانه في مجموع الاطراف ومفاده مفاد ادلة نفي الحرج والذي يدل على مرجمية الظن هو الثاني اكن لا يكون قطمياً معمافيه من الاشكالين الاخيرين ومنشأ الاشتباه الخلط بينهما وجعلهما واحدأ هذاكله مع انه لوفرض تمامية الاجماع على عدم جريانه فى كلمسئلة مسئلة وكان ذلك كاشفاً عن حجية الظن و مرجعيته فهو دليل على عدم و جوب الاحتياط فيها لا انه دليل على عدم جوازه ولا على انه يلزم انيان مؤدى الظن بمنوانه الخاص لأن لزوم الممل بالظن في باب الطرق والامارات حتى بناء على حجيتها من باب الظن الخاص ايس معناه عدم جواز ادراك الواقع في قباله ولزوم التعبد به الا بناء على لزوم قصد الوجهولو في الظاهر وقد عرفت خلافه من الاصل فضلا بالنسبة الى الحكم الظاهري فاذا قام امارة على وجوبصلوة الجمعة يمكن أن يأتى بها بقصد الاحتياط ورجاء درك الواقـــع واذا احتمالاولاينافيذاك حجيتها واعتبارهالا على الظن الخاص ولا على الظن المطلق نعم لوقام الاجماع على ان بنا. الشريعة ليس على الاتيان بالمحتملات وامتثال التكاليف على سبيل الاحتمال وانه لابد من امنثال كل تكليف بعنوانه الحاص كما يدعيه صاحب الاشكال لامعني اللانيان به به رجا. ولا يكون الاحتياط مشروعاً و لكن لا يخنى من اين يثبت هذا الاجماع ودوري أثباته خرط القتاد وهذا احتمال ممكن وكان احتمله قده في أو ايل المطلب في إثبات المقدمة الثانية و لكن لا اظنأن يلتزم بهأحدفى مقام الاثبات واستنتاج النتيجة بنحو القطع كما فعله هو في المقام كما انه قدظهر بماذكر ناسا بقاً ما في كلامه من انه بنا على كون الدايل على عدم لزوم الأحتياط الحرج يلزم التبعيض في الإحتياط ولا يصل النوبة الى المقدمة الآخير قلما أشر نااليه من انهلاينا فكون المتيجة التبعيض في الاحتياط بمعنى لزوم الانيان بالمظنو نات والمشكوكات مع المقدمة الآخيرة لأنه لولاها لايلزم الاحتياط بالنسبة اليهما بل يمكن التبعيض في الاحتياط مانيان المشكركات والموهومات وترك المظنونات او النبعيض في الكل فراجع ما بيناه في السابق.

ثم أنه قده جمع بين الاشكال المذكور على المصنف قده و بين الاشكمال على على قوله بان الدليل على عدم جريان البرائة هو لزوم الخروج عن الدين وهو الوَّقوع في المخالفة القطعية الكثيرة ولازمه عدم جواز جريان اصالة البرائة في المجموع بأن مقتضى العلم الأجمالي بوجود الاحكام الواقعية بين المشتبهات يقتضي عدم جريانها في كل مسئلة مسئلة لعدم جزيان الاصول في أطراف الشبهة المحصورة وما في حكمها أصلا.

ولايخني انه بناء عل فرض العلم الاجمالي و تنجزه وانه من المقدمات و إلا فلا وجه للجمع بين الأشكالين بلكل واحد منهما على مسلك ومبنى وقدعر فتأنه قده مثل المصنف قده ماجمله من المقدمات الا أن يقال عدم الذكر في المقدمات من جمة الوضوح كما قو بناه بالنسبة الى المصنف قده .

وبالجلة مابني عليه الكشف من الاجماع لم لم يكن مسلماً فلاوجه للقول بالكشف وكلية النتيجة فان بنينًا على التبعيض في الاحتياط فهو والا يرتب آثار الحكومة وهي عدم الاهمال من حيث السبب لأن العقل لايفرق بعد تعذر العلم وعدم التمكن من الامتثال اليقيني بين الاسباب في حصول الظن لأن نظره الى الأقربية الى الواقع نعم ببق الاشكال في خروج الظن القياسي عن هذه الكلية وستمرف الجواب عنه انشاء الله واما بحسب المرتبة فانكان حصول الظــن الاطميناني أو ماهو اقوى من ساير المراتب وافياً للاحكمام المعلومة بحيث انحـل العلم الاجالى بها أو لم يلزم الخروج من الدين من إجراء البرانة فيغيرها فهو المرجع والا

والما بحسب الموارد فقد يقال بانه لافرق بنظر العقل بين أبواب الفقه بل في أيــة مسئلة من كل منها حصل فهو حجة وقد يقال بانه في غير الموارد التي علم واحرز الممام الشارع فيه مثل باب الفروج والدماء والاموال فائه يجب فيه الاحتياط لاحراز الواقع ولا ينافي هذا مع ما تقدم من احتمال طلان الاحتماط فكل مسئلة مسئلة فانه مع قطع النظر

عن سبب آخر وكان في البين نفس الاحتمالات للتكاليف الواقعية كما أنه لو اقتضى نفس المسئلة لزوم الاحتياط كدوران الأمر بين الفصر والأتمام فرفع الاحتياط من الموارد لايقتضى ارتفاعه عن أطراف هذا العلم الأجمالي الشخصي بل بناء على الـكشف يمكن أن يقال بعدم كشف المقدمات حجية الظن في هذه الموارد وقد يرد هذا القول الثاني بال مجرد إحراز الامتمام لايكني في لزوم الاحتياط ورفع اليد عن الظن بل مجب على الشارع إيجاب الاحتياط في الموارد التي يلزم رعاية الواقع فيها لأهمية الملاك والمصلحة التي إقتضت تشريع الحكم على طبقها فانه لاسبيل للعباد الى تشخيص الملاكات والمصالح النفس الأمرية وانه في أى مورد يلزم رعاية المصلحة كـيفها انفق وفى أى مورد لايلزم إلا من طريق السمع وايحاب الاحتياط فى الموارد المشتبهة وعدمه لابد وأن يكون إيجاب الاحتياط وأصلا الى المكلف و إلا فهو لا يز بد على نفس النكليف الواقعي فكما أن إحمال التكليف لايكور. ملزماً عند العقل ما لم يكن من أطراف العلم الاجمالي كـذلك إحتمال إيجاب الاحتياط الخ ما قاله.

والتحفيق أنه لو بينا على الكشف لكن كانت القضية مهملة من جهة عدم إبطال الاحتياط في جميع الموارد أو عدم جواز إجراء البرائة كذلك فيلزم الاحتياط في هذه الابواب الثلاثة ولايكون الظن حجة وانكانت مطلقة كلية فلا بجب الاحتياط فيها حيث ان الظن ح حجة شرعية مثل الظنون الخاصة ولا أظن أن يلتزم أحد بلزوم الاحتياط فيها إذا قامت مثل البينة على خلافه وإن بنينا على الحكومة فالعفل لايستقل محجية الظن في موارده لان المفروض من إحراز إبحاب الاحتياط من الشارع من جمة إحراز إهتمامه بحفظ الواقعيات فيها حتى عند الشك ومعنى ماذكـر نا أنه يكون في هذه الموارد الشك في تـكــليف فقطع بانه لوكان في البين و مطابقاً للواقع أراد الشارع حفظ وجوده في هذه المرحلة أي مرحلة "شك ومن المملوم أنه مثل هذا الاحتمال بيان للواقع مثل الاحتمال في أطراف الشبهة

ف أجمال نتيجة دليل الانسداد وأطلاقها وكون العام في معرض التخصيص او غير ذلك وقد يكون احراز اهتمام الشارع فلا يكون مجرد احتمال ايجاب الاحتماط حتى يقال لايزيد على نفس التكليف الواقعي كما انه قد ظهر أنه لايلزم أن يكون احتمال الملزم للتكليف المحتمل من أطراف العلم الأجمالي و العجب أنه يقول هذا يلزم في كون احتمال التكليف ملزماً عند العقل ان يكون من اطراف العلم الأجمالي مع أنه في الصفحة السابقة في مقام توجيه نقصان الأجماع على عدم جواز إهمال الوقايع المشتبهة يقول بعد لزوم العلم الاجالى في عدم جريان الرائة في الشبهات قال بل بمكن تقريب الوجه الاول وهو الاجماع على وجه يقتضي عدم جواز الرجوع الى البراثة في كل واقعة واقمة بدعوى ان إنعقاد الاجماع على عدم جواز إهمال الوقايع المشتبهة ليس لقيام دليل تعبدي عند المجمعين عليه بل لاجل مااستقل به العقل من قبح الاعتاد على البرائة قبل الفحص والياسءن الظفر بمراد المولى لأن من وظيفة العبد الفحص عن الاحكام الى أن قال

قال فلا يجوز للعبد لرجوع الى البرائة في كل مسئلة مسئلة مع قطع النظر عن كو نهامن أطر اف العلم

الإجمالي الخ وهل يكون وجه عدم جريان البرائه مع قطع النظر عن كونها من إطراف العلم

الاجالى إلا ان الاحتال منجز للواقع وعل يكون وجه المنجزية إلاأنه يكـون الشك في

تكليف على نقدير مصادفته للواقع المولى أراد من العبد في مرحلة الشك وما جاز عنه . ثم العجب منه قده أيضاً أنه بعد الترامه بجريان الظن المطلق مطلقاً في الموارد المذكورة قال ولوكان البناء على فتح باب الاحتمال لكان إحتمال عدم جعل الشارع حجية مطلق الظنون النافية للنكليف في جميع الموارد أقرب وأولى لانه يمكن أن يتوهم ان مقدمات الانسداد إنما تجرى لأثبات التكاليت المعلومة بالاجال والخروج عن عهدتها فتختص النتيجة بالإظن المثبت للتكليف ثم دفعه بان جعل الشارع الظن حجة لا يفرق بين تعلقه بالنفي او الاثبات مثل الظن الخاص ولا بخفي أن عدم لزوم الاجتناب في الموارد النيظن بعدم التكليف فيمالا يحتاج الي جمل الشارع الظن حجة فيها لا نها هي الموهومات التي لا يجب الاحتياط فيها باحد الوجوه

المحصورة والشبهات قبل الفحص في الاحكام فمنه ظهـر مافي الكلام السابق من أن إحتمال إهتام التكمليف مثل احتمال أصل التكليف ولا يزيد عليه وهو مدفوع بالأصل ولايكران مجزى له وذلك لما أشرنا من أنه في بعض المقامات يكون نفس إحتمال التكليف منجزاً نعم لابد أن يتعلق بشي. لو كان مصادفا للواقع كانالشارع أراده فعلا وما جاز عنه كما هو الحال في الشبهات قبل الفحص وكل واحد من أطراف العلم الأجمالي في الشبهــة المحصورة وأما إحراز هذا المطلب فهو من تضاعيف أبواب الفقه وكيفية إهتمام الشارع والأعـــراض والأنفس بل قيل في الأمو اله الكثيره أيضاً وهذا معنى إحراز إيجاب الاحتماط من الشارع المقدم على الأصول العدمية فهل ترى أحداً من الاصحاب يابزم بحريان أصل البرائة وإصالة على تمين أحدهماولم يكن مردداً بين الوجوبوالحرمة ويحكم بجواز فتله اعتماداً على الأصل حاشا ثم حاشا وذلك ليس إلا من جهة إستكـشاف إيجاب الاحتياط من اهتمامات الشارع في هـذا الباب مع أنه لا حاجة إلى إستكشاف إبحاب الاحتياط الشرعي حتى مكن أن يدفع بل يكفي نفس الاحتمال لوجود النكليف بنحو لوكان أراد الشارع حفظه في مرحلة الشك لما قلمًا بأن نفس مثل هذا الاحتمال بيان رافع لموضوع قاعدة قبح العقاب بلا بيان ومخصص لأدلة الأصولكا هو الحال في الاحتمال قبل الفحص في الشبهات الحكمية وبالجملة قد عرفت في بعض أبحاثنا السابقة ان احتمال وجود التكليف على انحاء ثلاثة تارة يشك في التكليف ووجود الفرض لكن لأيملم انه بنحوكان المولى يريده منه حتماحتي في مرحلة الشك و هو مجرى قاعدة قبح العقاب بلا بيان و اخرى يشك في التكليف لكن يقطح بانه لا ريده منه في مرحلة الشك وهو بجرى مثل اصالة الأباحة وثالثة يشك في التكليف لكن يقطع مانه على تقدير مصادفته للوافع اراده منه في هذه المرحلة كما في المقام وأطراف الشبهة المحصورة وفي الشبهات الحكمية قبل الفحص غاية الأمر منشأ القطع في هذه المقامات مختلف فقد يكون العلم الأجالي

## QUR'ANI في بيان المرجح لبعض الظنون عددة الوسائل فيشرح الوسائل 31

الثلاثة ولايصل النوبة الى كون الظن فيها حجة من طرف الشرع أو المقل.

(قو له قده الاولكون بعض الظنون متبقناً بالنسبة الى الباقي بمعنى كو نهو اجب العمل قطماً على كل تقدير الخ) لا يخنى ان الممروف إن تيقن الاعتبار بالمعنى المذكور في المتن و هو عبارة عن كونه حجة مطلقاً سوراً كانغير محجة أم لا بخلاف غير المتيقن فانه بمكن ان لا يكون حجة مع حجيةغيره وانكان انه من المرجحات وان الكلام في كـ فما يتهوكو نه وافياً بالمعلوم بالاجال من الاحكام وعدمه كاسياني إنشاء الله إلاان الانصاف بعد تدقيق النظر لاوجه لكونشيء من الامارات متيةن الاعتبار بين جميعها حيث انه لا وجه لحصول اليةين ولو بملاحظة انسداد باب العلم باعتبار امارة من الأمارات الظنية الاكونها مظنون الحجية بالظن الخاص لحصول الظن بها من أداتها الدالة عليها كاصرحبه المحقق الخراساني قده في الكفاية مثلا الخبر المذكي بتذكية العداين مع ساير الشروط المذكورة لما أفاد أدلة اعتباره القطع بحجية والا صار ظناً خاصاً افاد الظن باعتباره بخلاف ساير الامارات فلا يحصل الظن باعتبارها والا فلو لم يكن هذا هو الوجه لنيقن الإعتبار لكان هذا الظن وساير الظنون سيان ولا وجه لدعوى بعضها متيقن الإعتبار ومن المعلومان هذا الظن بالإعتبار بالخصوص لايفيد القطع بهاعند الإنسداد لانه كما يحتمل أن لا يجمله الشارع حجة مع قطع النظر عن الإنسداد لأجل عدم المصلحة في حجيتها كذلك محتمل أن لايكون المصلحة في حجيتها عند الإنسداد ويحتمل حجية غيرها أو جميعها و لاوجه لأن يقال انه حجة على كل حال غير ماذكر وقد عرفت انه لا يتم ولا يكون مدركا ومنشأ للمطــع واليقين والى هذا يمكن ان يكون نظر المصنف واشار بقوله فتأمل.

ويما ذكرنا ظهر انه لوكان في البين منها متيقن الإعتبار لا يكون الا ماذكره المصنف قده من الخبر المذكى رواته بتذكية العداين وعدم العمل في تصحيح رجاله ولا في تميز مشتركاته بظن اضعف نوعاً من ساير الأمارات الاخر ولم يوهن لممارضته شيء منها وكان مفمولا

به عند الإصحاب كلا او جلا وكو نه مفيداً للاطمينان من حيث الصدور لأنه المتيقن من الأدلة التي تمسكوا بها على حجية الخبر الواحد لما عرفت من أن الوجه في تيقن الاعتبار لايكو ألا كونه مدلولا للادلة التي تمسكو ا بها على حجية الخس

ومنه ظهر أن المتيمن بملاحظة دليل الانسداد هو عين المتيمةن بالنسبة إلى ادلة حجية الخر الواحد سواء كان الحبر المشروط بالشروط الخسة المذكرورة والخبر الموثوق صدوره من جمة السند اوعمل الأصحاب وإلا فلا وجه لجءل متيفن الاعتبار هـو الحبر الموثوق الصدور كما ذهب اليه بعض الأعاظم قده وأور عــــــلى المصنف قده بأن المتيقن أعتباره عملاحظة الانسدادهوهذا ولا يكون هو الخبر المذكورفى المتن المشروط بالشرائط المذكورة ولامنافاة بين أن يكون المتيقن باعتبار دليل الانسداد هو هذا والمتيقن بملاحظة ادلة الحبر بالخصوص هو ذاك و لـكن قد عرفت المنافاة بينهما وأنه لابد وان يـكون المتيقن اعتباره بملاحظة دليل الانسداد هو المتيةن أعتباره من ادلة حجية الخبر والا لاوجه للتيةن أصلا كما لايخني وبالجلة قد تبين أنه لاوجه لنيقن الاعتبار بالنسبة الى الامارة الى كو نه مظنون الاعتباروهو لايصلح وجما لكونه متيقن الاعتبار بل يرجـع الى المرجح الثالث وهو كون بمضالظنون مظنون الاعتبار وستعرف في كلام المصنف قده بل ربما في كلامناا نشاء الله ان مرجعه ايضا الى المرجح الثاني فالمدار على تمامية المرجح الثاني وستعرف انشاء الله عدم تمامية فلابد من الالبزام بتعميم المتيجة ﴿ فَانْ قَلْتَ ﴾ اذا كان منشأ تيقن الاعتبار حصول الظن من ادلة الاعتبار باعتبار بمضها يلزم ان يكون جميع الامارات المظنون اعتبارها مثل الشهرة والاجماع المنقول والخبر المذكى بعدل واحد وغير ذلك من المتيقن اعتبارها ولا ينحصر بالخبر المذكى بعدلين والمشروط بالشرائط المذكورةاومطلق المو أوق بالصدور مع انهم لايقولون بذلك ﴿ قلت ﴾ نعم الظن بالحجية لاينحصر بماذكر ولكن مراتب الظن باعتبار المذكورات مختلفة واذا كان اعتبار بعضها من جهمة حجيته بالخصوص مظنونا بالظن الاطميناني لايكون غيره متيقن الاعتبار ولذا يقولون عـــلى قرض عدم كمفايته لمعظم المماثل بحيث لايكون مانعا عن اجراء الاصول في غير مواردها

## THE PRINCE GHAZI TRUST بالم الله على الم الله والجواب عنه الم الله الله على الم الله والجواب عنه

الذي كان حاصلا في المرتبة الأولى

وفيه أن الظفرون المتأخرة المتعلقة بالحجية غير الأول المتعلق بهاو أن كانت لا توجب حصول ظن آخر بل مفاد المجموع مفاد الاولين وهو الظن بحصول الواقع أو بدله إلا انه توجب قوة الظن الإول بحيث يكون عدم تصادفه للواقع أى لادراك الواقع أو بدله أبعد لوضوح أنه كلما كثر الظن ضعف أحتال عدم جعل الشارع فاذا خالف الظن الإول المتعلق بالحجية وهو الخبر الواحد في المثال فيمكن أن يكون الظن الاستقرائي مطابقاً للواقع وإذاكان هو أيضاً مخالفاً للواقع فيمكن ان يكون الإجماع المنقول مطابقاً للواقع وهكذا وبالجملة مخالفة عشرة ظنون كلها للواقع أبعد من مخالفة ظنين للواقع وهذا أمر واضح بل قد عرفت في بعض كلمات المورد في بعض المباحث السابقة أن تراكم الظنون من حيث الكثرة قد يفيد في بعض كلمات المورد في بعض المباحث السابقة أن تراكم الظنون المتعددة المتعلقة باشياء متعددة في بعض على المواقع فاذا كان هذا الحال الظنون المواقع أو البدل والواقع الجعلي فتأمل وماذكر نا هو مراد المصنف لا أنه يفيد شيئاً آخر غير الظن مالواقع أو البدل ولذا علله قده لانه أبعد عن مخالفة الواقع و بدله

﴿ قوله قده فيشكل توجيه خروج الفياس الح ﴾ أعلم أن الأشكال في خروج الفياس تارة مع قطع النظر عن الأنسداد وأخرى مع ملاحظة دليل الانسداد أما الأول فن جهة أنه كيف يمنع الشارع عن العمل بالفياس مع أنه قد يصيب الواقدع ومعما يلزم تفويت المصلحة عن العبد والجواب عنه أما في صورة التمكن من محصيل الواقعيات بطريق على مثل قول الامام (ع) أو قلمنا بمقالة السيد قده وأتباعه من الالتزام بانفتاح باب نفس العلم بالاحكام فلا أشكال حيث أنه نهيه (ص) لا يفوت الواقع عن العبد بل يصير حاله حال ساير الظنون التي مادل دليل على أعتبارها من حيث أن العقل يحكم بعدم جواز العمل به ولوما نهى الشارع عنه و اما في صورة عدم التمكن من الواقعيات فن جهة غلبة مخالفة الظنون القياسية وكون خطانها اكثر من صوابها كما يشهد بذلك بعض الإخبار الدالة على ان ما يفسده اكثر مما يصلحه خطانها اكثر من صوابها كما يشهد بذلك بعض الإخبار الدالة على ان ما يفسده اكثر مما يصلحه خطانها اكثر من صوابها كما يشهد بذلك بعض الإخبار الدالة على ان ما يفسده اكثر مما يصلحه خطانها اكثر من صوابها كما يشهد بذلك بعض الإخبار الدالة على ان ما يفسده اكثر مما يصلحه خطانها اكثر من صوابها كما يشهد بذلك بعض الإخبار الدالة على ان ما يفسده اكثر مما يصلحه خطانها اكثر من صوابها كما يشهد بذلك بعض الإخبار الدالة على ان ما يفسده اكثر مما يصلحه

بحية المتدفن اعتباره بالاضافة إلى بقية الامارات وهكذا حتى يحصل بمقدار الكفاية بل هذا آدل دليل على ما قلنا وان الوجه والمنشأ لتيقن الاعتبار لا يكون إلا ما ذكرنا نعم لو كان المستنتج هو خصوص الطريق الواصل بنفسه فيكون ح مظنون الاعتبار بالظل الخاص في الدرجة الأولى اذا كان وافياً مثل الحبر الموثوق صدوره متيقن الاعتبار لا لاجل احتمال انه حجة و محتمل عدم حجية غيره لمكان الظن محجيته دون غيره كما في الكفاية بل من جهة أنه لا يكون في الامارات وافياً لمعظم الاحكام إلا الخبر المذكور نعم لوكان كل واحد من الامارات وافياً له وفرض كون الحجة الطريق الواصل يكون الظن بالحجية موجباً لتيقن أعتباره فأفهم (ننبيه) ولا يخبي أنا ما أنكرنا أمكان كرن بعض الظنون متيقن الاعتبار بل قلنا أنه لاوجه لدعوى وجوده ولا وجه لما أدعوه ومنه ظهر حال المتيقن أعتباره بالاضافة كل لا يحتبار مع عدم كونه من الظنون الخاصة لان الكلام تيقن أعتباره بملاحظة إلانسداد لا مطلقاً

( قوله قده مع أن اللازم على هذا ان لا يعمل بكل مظنون الحجية بل بما ظن حجية بظنقد ظن حجية بظنقد عن حجية بظنقد عن المقديب المتقدم كقدار و عليه بان الظن بحجية ظن يلازم الظن بادر اك بدل الواقع على تقدير مخالفة الظن للراقم ولا يحتاج إلى كون الظن بحجية ظن مظنون الحجية بظن آخر بل لوقرض حصول الظن كذلك لم يترتب عليه أثر اصلا وما أفاده المصنف قده من أنه يكون أبعد عن مخالمة الواقع و بدله مما لا بغقله فانه لوقرض حصول الف ظل لا يحصل من ذلك إلا الظن بادر الك الواقع أو بدله مثلا لو قرض حصول الظن بالواقع من الشهرة أم حصل الظن بحجية الشهرة هي الحبر الواحد ممل الظن بحجية الأجماع المنقول من أمارة ظنية أخرى فهذه الظنون المترتبة لا توجب حصول الواحد والظنون المترتبة لا توجب عصول الواحد والظنون المترتبة لا توجب حصول ظن آخر بلي لا توجب قرة الظن بالواقع او بدله الواقع او بدله

QURI NIC THOU الإشكالا في خروج الفياس والجوابء مله

بناء على تقرير الكشف لايتوجه الاشكال حيث أنه لايكشف عن غير مامنع عنه الشارع وقد أجيب عنه باجو بة ذكرها المصنف قده في المتن وكا نه قده مار ضي بها

وقد بجاب عنه بان حجية الظن عند الأنسداد مملق على عدم القطع بالمنع من الشارع فاذا ورد المنّع في مورد لايكون حكمه أصلا ولكن لا يخفي أن حكم العقل بحجية الظن على تقدير تنجيز العلم الاجمالي وأن لزوم العمل به في دائرة المظنونات من باب لزوم الامتثال في أطراف العلم الاجهالي كالشبعة لمحصورة لايكون تعليقياً بليكون تنجيزياً وبنحو العلية التامة على ما هو التحقيق في باب العلم الأجمالي نعم لوقلنا بار. العلم الأجمالي في التأثير في وجوب الموافقة الفطعية بنحو الأفتضاء فيمكن أن يمنعه مانع من الشرع أو غيره ولكن المجيب لايلتزم به وهو خلاف التحقيق ولذا لايجرى الأصول في موارد الظنون عند الانسداد ولو بالنسبة إلى بعضها ولو كان البقية بمقدار الوفاء بالمعلوم بالأجمال و بالجملة يكون حال الظنون في المقام حال بعض الاطراف في الشبهة المحصورة بعد تلف بعض الاطراف بعد التنجز أو الاضطرار به كدلك حيث أن مقتصى تنجز العلم وجود الاحكام و تأثيرها في لزوم العمل ترتيب الأثر مزلزوم العمل بحميع الاطراف اكن بواسطة عدم القدرة او الحرج لايلزم ترتيب الآثر بالنسبة إلى المشكوكات و الموهومات و لكن بق التنجز والتأثير بنحو العلية بالنسبة إلى بقية الاطراف أى المظنو نات فكما لايمكن الترخيصات الشرعية والعقلية والمنع عن العمل ما ثار العلم في أطرافها فكذلك لا عكن ما لنسبة إلى المظنو نات في المقام ﴿ فَانَ قَلْتَ ﴾ فما معنى أنه من أحدى مقدمات حجية الظن في المقام أنسداد باب العلم والعلمي بالأحكام فاذا ورد الدليل القطعي على النهى عن العمل بالظن القياسي فقد أنفتح باب العلم أو العلبي في مواردها وهذا معنى كون حكمه تعليقياً ﴿ قلت ﴾ نعم معنى كون أحدى مقدمات ألا نسداد أنسداد باب العلم والعلى وهو كون حكم العقل تعليقياً لكن معناه أن لايكون باب فهم الحكم الواقعي بالعلم الوجداني أو بالظن الخاص مفتوحاً ومن المعلوم أن نفي الحجية عن ظن لا يكون أحدهما لاهو ولا لازمه وهو الأصل المتبع في كل مورد الذي يجرى فيه لولا حجية الظن و الالامكن

ولكن المقصودمن كونها اكثرخطأ ليسجرد عدموصوله إلى الواقعيات وعدم اصابتها لهاكا في نفس الكلمات حيت ان ذلك لا يوجب حرمة العمل بها و لا يوجب رفع القبح، تفويت المصالح في موارد الأصابة و لو كان اقل قليل حيث ان اجتماب مالا يكون حر اماً ليس حر اما ولا قبيحاً وكذا ارتكاب ما لايكون واجباً والمفروض انه لايلزم إن يأتي بها بقصدالتعبد حتى يكون حراماً من هذه الجمة لعدم المحصار الكلام في حجية الظن القياسي وعدمها في خصوص العباديات بل لايلزم قصد النعبد الفطعي فيها لأمكان انيانها بقصد الاحتياط انه مظنون الوجوب بـــل لابد وإن يكون كذلك بناء على الحكومة كما هو المفروض كما لا يخفى مـع ان الظاهر عدم اصابتها ليست من جهة التشريع بل من جهة مخالفتها لمفس الواقعيات بل المقصود أدائها بضد ماهر الحكم الواقعي مثلا يكون في الواقع حراماً و ؤدى إلى الواجب وأباحته ويكون في الواقع واجباً ويؤدي إلى حرمته أو أباحته كما أن المستفاد من قوله (ع) مايفسده أكثر بما يصلحه هو هذا و إلا فمجرد عدم مصادفته للواجب الوافعي لا يكون أفساداً بل ارتكابه ربما يكون احتياطاً وماذكرنا من المعنى في عدم المصادفة غالباً صالح لايـكون علة للمنع والنهى و لو في حال عدم التمكن من الوصول إلى الواقعيات ومعه لا يحتاج الى الالتزام بالمصلحة السلوكية التي بمدما فهمنا حقيقة معناه غير ما هو يكون اصطلاحا ولاحاجة الى الالنزام بان القياس مشتمل على مفسدة غالبة على فوات مصلحة الواقع عند الاصابة لما في العمل به منانباع العامة ومقابلة العام العصر (ع) كما انه لاوجه الالتزام بان الإحكام الواقعية مقيدة بما أذا لم يؤداليها القياس فلا يكون الحكم الواقعي في موردالقياس على طبق ما ادى اليه القياس ارضوح ان الكلام في الظنون القياسية التي يكون طرقا ناقصة الى الواقعيات بل الكلام يمم الفطع القياسي كذلك ولا يمكن ان يكون الإحكام الواقمية مقيدة بمدمها الاعلى محو تديجة التقيد على مسلك بعض الأعاظم قده وقد عرفت عدم تماميته واما الثاني فمن جهة انه كيف عمكن منع الشارع عن الممل بالنياس مع انه من افراد ماحكم به العقل عجيته من جهة أقر بيته الى الواقع ولو كان مكمناً لا مكن بالنسبة إلى غيره بالبيان الذي ذكره المصنف في المن نمم

QUR'A في المشكلال في خروج الفياس والجواب عنه -141-

والا فلا فرق في التعليق بين أن يكون معلقا على عدم المنع من الشارع او يكون معلقا على عدم نصب من الشارع ولوكان أصلا حيث ان المنع يلازم جعل الأصل غاليا وما يستلزم المحذور محذور مع ان من يقول بان المعلق عليه مطلق الحجه وماجعله الشارع نفيا او أثباتاً لا فرقءنده بين الدليل على عدم حجية الظن و بين الأمر باجراء الاصل لامجــــال للفرق بينهما ﴿ فَانَ قَلْتَ ﴾ لافرق بينهما لأنه لوجاز اجراء الاصل والامربه لجازاً جراءالاصول كلها لا طلاق أدلتها فيرتفع حكم العقل بحجية الظن باصله وإلى هذا أشارالمصنف بان هذا ميزان أن حكم العقل غير قابل للتخصيص (قلت ) كم فرق بين أرالشارع بالخصوص في موردمثل ان يقطع باجرا ته الاصل بنفسه (ع)فى ذلك الموردو بين جريا نها بمقتضى أطلاق أدلتها فانه بناءعلى الأغماض عماذكر نامن علية العلم بمكن الأول ولا مكن الثاني لان الثاني يستلزم عدم بقاء التكاليف و الخروج عن الدين و المحذور ات السابقة مخلاف الأول و مجرد احتمال المنع الواقعي او اجراء الأصل كذلك وأمكانهما مالم يصلا اليذا لايفيد كيف وقدعرفت أن الوصول بحسب اطلاق الدليل أيضاً لا يفيد ولو كان مجرد أحتال جريان الأصل مفيداً لكان أحتمال المنع أيضاً كذلك بلافرق بينهما أصلاكما لايخني نعم لو بنينا على عدم منجزية العلم الأجمالي او فرضنا عدمه وتممنا المطلب باحد المسالك الني أشرنا اليها في بيان كلام شيخنا الاستاد قده يمكن الجواب عن الاشكال بهذه التعليقة حيث أن الظن مرجع فيهاأحرز الاهتمام بالتكاليف الواقعية ويجب الاحتياط فيما إذا لم يمنع الشارع عنه حيث أنه بورود الدليل على عدم المنع يقطع بعدم الاهتمام وعدم أبحاب الاحتياط وكدا الحال بالنسبة إلى المسلك الاخير منها لأنه مرجع بالنسبة إلى ما محتمل أبتناء أساس الدين عليه وبالدليل على المنج عن العمل به لايحتمل كيف وقد كان لسان ادلة المنع عنه أن فيه خراب الدين و أن السنة إذا قيست محق الدين

وأما الجواب غنه بأن الحجة عبارة عن الظن الحاصل من الطرق المتعارفة والاسهاب العادية والظن القياسي وأن كان ظماً حاصلا من الطريق المتعارف في حد ذاته لأن العقلا يعتمدون عليه في أمورهم العادية المبتنية على أساس واحد وأما أحكام الشارع لما لم يكن مهتنية على أساس واحد بل مهني الشارع على تفريق المجتمعات وجميع المفترقات فيخرج

منع حجيتها عن جميع المواراد وأجراء الاصول كلها فيها وهو كا ترى لايكون أنفتـاح ياب العلم او العلمي مل يكون اجراء الأصول في اطراف العلم الاجمالي الدي ينافي مع كونه بنحو العلمية في التأثير والتنجيز ومنه ظهرانه لاوجه لإن يقال في مقام تصحيح هذا الجواب ورفع الاشكال بان حكم العقل محجية الظن حال الانسداد يستحيل أن يكون على وزان حكمه بحجية الفطع لما عرفت من أنه بناء على كون العلم الأجمالي علة نامة يجب أن يـكون حكمه في الظن على وزان حكمه في القطع من جمة عدم اجراء الأصول وجواز المنبع عن العمل باثر العلم الإجمالي في الأطراف وهذا غير مرتبط بحمل الطريق من الشارع في بعض في المقدمات وأما العلم بنني الطريق ما كان مأخوذاً عدمه في المقدمات لاعينه ولا لازمه وهو جريان ألاصل وقد عرفت أنه يضاد العلم الأجمالي الموجود في البين وكون الظن كاشفاً ناقصا إنخلاف القطع فانه كاشف تام غير مرتبط بمقام كونه مثله في العلية والاقتضاء كما قيل (ويما ذكرنا أيضاً )ظهر ماني كلام المحقق الخراساني قده في مقام الجواب وهو قوله قده في الكفاية جوايا عن الاشكالوانت خبيريانه لاوقع لهذا اشكال بمدوضوح كون حكم المقل بذلك مملقا على عدم نصب الشارع طريقا و اصلاو عدم حكمه به فيما كان هذاك منصوب ولو كان أصلا بداهة أن من مقدمات حكمه عدم وجود علم ولاعلى فلاموضوغ لحكمه مح أحدهماو النهي عن ظن حاصل من سبب ليس الاكنصب شي بل هو يستلزمه فيها كان في مورده أصل شرعي فلا يكون نهيه عنه رفعا لحكمه عن موضوعه بل ير تفع موضوعه الخحيث أنه قدعرفت أن ألاصل الجارى في كل مورد ليسكا لطريق المنصوب من طرف الشارع وليس النهىءن ظن حاصل عن سبب خاص كنصب الشي ُ الذي يكون بملاحظته لايتم المقدمات لأنه عبارة عن الظن الخاص والذي جمله الشارع طريقا الى الواقعيات فكم فرق بين الأمر بما لايفيد الظن لكن على وجه الطريقية وأنه كان من الظنون الخاصة ولو نوعا وبين النهى عن ظن حاصل من السبب الخاص او الام بالاصل الجارى في المورد و ما جملة فلاوجه في مقام الجواب أن يقال بالتعليق المذكور

- 1 pp --

البحث والكلام حتى في القطع في حجيته وان العقل يحكم بلزوم العمل على طبقة لافي طريقيته وانها ذاتية لة ولا مكن التفكيك بينهما والثاني علة للاول فراجع

و أما الجواب عن الاشكال وحله بامكان أن يكون في ترك العمل به مصلحة راجحة بالنسبة إلى مصلحة الواقع فيتدارك مايفوت من الواقع فليس في محله أيضاً حيث أن الكلام تارة في تفويت المصلحة والالقاء في المفسدة وما هو من تبعات ذلك من التضاد بين الحكمين وغيره وأخرى فى أنه بعد منجزية الواقع واستقلال العقل بلزوم الأتيان كييف يجوز للشارع الترخيص والتحريم وماذكر في الجواب فهو صالح بالنسبة إلى الكلام الأول لاالثاني الذي يكون هو المبحوث عنهومنه ظهر أنه لايتم الجواب بما ذكر والمصفف قده في الوجه السادس من الأجربة الذي ارتضاء سابقاً من أشتال العمل به على مفسد راجحة على مافات من العبد على تقدير المصادفة لماعرفت منأنه يفيدللندارك ولا يـكون البحث فيه وأعمالكلام في معقولية المنع وصحته في مقابل حكم العقل منجزاً بلزوم العمل به لافه أقرب الى الاحكام الواقمية نعم هذا الوجه وجيه بالنسبة إلى حال عدم الانسدادلان العلم الاجمالي بوجود الاحكام ا نحل بركة الظنون الحاصة وأما بعد فرض الانسدادو فرض منجزية العلم الاجمالي بوجودها بنحو العلية لا الاقتضاء كيف يمكن من الشارع المنع وكيف يمتنع العبد بمنعه

و الذي اختلج بالبال بعد التأمل التام والفكر الزائد في حل هذه العويصة والأشكال بحيث جاء فى الذهن أنهذا الاشكال دليل مستقل على عدم الانسداد وحجية الظنون الخاصة أو هذا دليل على فساد تقرير الحكومة ولزوم الكشف حيث أن الظنون غير القياسية لما كانت بمقدار تني بالأحكام الاجمالية الواقعية فلا محالة جعلما الشارع حجة وانحل بذلك العلم الاجمالي ورخص في الظنون القياسية إلا على ماسبق من النحقيق السابق من أنه لابدو أن ينحل العلم الإجمالي أولا بفظر المكلف ثم يرخص الشارع في بقية الاطراف أن السبب في مانعية العلم الاجمالي عن حرمة العمل بالقياس احتمال النكليف المنجز والفعلي في مورده و الحكن عِمَن ير تفع فعلية التكاليف الواقعية في مو ارده ببركة دليل المنع عنه كارتفاعها عن مو ارد بذلك عن الامور المادية والطرق المتمارفة حقيقة ويكون مثل الظن الحاصل من الرؤيا -فيكون خروجه عن دليل الانسداد خروجا موضوعياً لا حكميا ففيه مع أن ما يكون من تفريق الشارع بين المجتمعات بالنسبة إلى غيره إقل قليل كما اشار اليه المصنف قده في احد الاجوبة إنه لما كان ملاك حكم العقل بالحجية الاقربية الى الواقع بسبب ما ذكر من تأثير العلم الاجمالي بالاحكام الواقعية بنحو العلية فهو لايفرق بين الاسباب وكلما حصل الظن بأى مرتبه صار مهتدراً بنظره من مطلقه او خصوص الاطميناني منه يكون بنظره حجة لانه اقرب من مقابله من الوهم او الشك الى الواقعيات التي اثر العلم الاجمالي بها في التنجيز بنحو العلية نعم لو فرض تعلق الظن الحاصل منه بحكم غير ماهو من المعلوم بالاجمال وكان خارجاً عن اطراف العلم الاجمالي لاوجه لحجيته و اكن لايخني انه على هذا النقدير لافرق بين الظن الحاصل من القياس وبين الحاصل من غيره بل لامحمّاج الى المنع بل مقتضى اصاله عدم الحجية وحرمة العمل بالظن عدم حجيته ولكن هذا خلاف الفرض لان الكلام في قيام القياس على افادة الظنون بالنسبة إلى عدة من الاحكام المشتبهة على نهج قيام ساير الامارات بالنسبة اليها ومن هنا ظهر أن الظن الحاصل بالحكم ولو من مثل الرؤيا لابد وأن يكون حجة عند الانسدادي ولذا الممروف ان الظن الحاصل ولو منطيران الفراب حجة عند الانسدادي نعم حصول الظن بالحكم الواقعي حقيقة من مثل طيران الفر اب او الرؤيا لايتفق للانسداد والا فلو فرض انه راى احدهم النبى (ص) في المنام في المسئلة التي كان عنده عريصة بسبب تعارض الاخبار او غـــيره وامره بأحد الطرفين وقال (ص) مثلاالترجيح مع الخبر الفلائي وحصل الظن منها بالحكم فكيف لايكرن له حجة ويمكن لهان يصرف النظر عن هذا الظن مع انه يراه اقرب إلى الواقع والعقل محكم بزوم الاخذ بماهو اقرب الى الواقع فنعم ماقيل بان الظن عند الانسداد عنزلة القطع عدد الانفتاح عمني كو نه حجة عند المقل لإفي مِمَّام كَاشْفِية حتى بِقَالَ أَنْهُ كَاشْفَ نَامُ وَهُذَا كَاشِفَ نَاتَصِ وَقَدْسَمِقُ مِنَا فَي أُولَ الكَمْنَابِ إِنْ

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

- 190 -في الموهومات أو المشكوكات الخارجية عن تأثير العلم الاجمالي واسطة أدلة نفي الحرج وبحردكونه مظنون الحجية لايوجبكونه حجة ولا محصل به البرائة القطمية بخلاف الظن بالواقع فانه يحصل مع العلم به القطع بالبرائة حسبها مر تفصيله نعم لوكان العلم بنصب الطرق حتى فيحال الانسداد موجوداً كما ادعىصاحب الفصول واخوه المحقق قدهما يكون الظن بالطريق ايصا حجة و لـكن قد عرفت أنه لا مجال لدعوه كما أنه على تقرير الكشف لا مجال لحجية الظن الممنوع حيث أن المرجع ح هو الظن المقطوع حجية عند الشارع فيضره احتمال المنع فضلا عن الظن بالمنع ﴿ لا يقال ﴾ ان الظن بالمنع مع قطع النظر عرب الانسداد وأما بملاحظته فلا نسلم المنع ﴿ فانه يقل ﴾ لا نسلم اختصاص ادلة المنع محال الانقتاح لأن اطلاق دليل المنع ومدركه مقتضى منهه مطلقاً والمفروض امكان المنع حتى بملاحظة حال الانسداد ويمكن أن يكون مثل القياس واما بناء على اختصاص الحجية بالظن بالطريق نقد صرح المصنف قده بان مقتضاه حجية الظن المانع دون الممنوع و اكن لا يخنى بعد التأمل أنه لا ملازمة بين الالترامين بل ر عا يمكن أن يقال أنه لاربط بينهما لأن الظن بالطريق عبارة عن الظن بكون الشي منصوباً من الشارع وبأنه مفرغ لديه ومن الواضح ان لسان الظن بالمانع لايكون كذلك بل نفي الطريقته عنه و انه غـير منصوب من طرف الشارع إلا ان يقال من يقول محجية الظن بالطريق يقدول بأن المدار على الظن بالامتثال اثباناً ونفياً و لسان الظن المانع عدم حصول البراثة والفراغ بالظن الممنوع ولكن يرد عليه أن عدم حصول الظن بالمفرعية عنده كاف ولا محتاج إلى الظن بمدم المفرغية مع أنه على فرض كون الظن المانع من أفراد الظن بالطريق لايشمر عند القائل بحجية الظن بالطريق مثل صاحب الفصول قده حيث أن مفاده عدم حجية الظر. بالواقع وهو مسلم عنده و يماذكر ناظهر أنه لا يكون المقام من دوران الأمر بين حجية الظن بالواقع وحجية ااظن بالطريق عند من يقول محجية كليهما مثل المصنف قده إلا أن مجمل الظن بالطريق أعم من الأثبات والنفي وهو كما ترى كما قد عرفت أمم بمكن أن يقال

الحرج بادلة نفيه قكما أن العلم الاجمالي المتعلق بالاحكام الواقعيا مع كو نها علة نامة للتنجز لاينافي ارتفاع أثره ببركة ادلة نني الحرج عن موارده كذلك لاينافي أرتفاعه عن موارد كذلك لاينانى ارتفاعه عن مواردالظنالقياسي ببركة أدلة تحريمه ووجههان احتمال النكليف الفعلى ارتفع عن مورده ويكرن الجمع بين ادلة الواقع ودايل ننى الحرج وجود التكليف التوسطى بمعنى أنه لو كان التكاليف في الموارد الغير الحرجية بريدها الشارع فعلا ولوكان في موارها لا يريدها كـذلك وكـذلك المقام و إلا لا يمـكن أن نقول بان الاحتياط في المشكوكات والموهومات ما لم يـكن واجبا

﴿ فَانَ قَلْتَ ﴾ ان نفى التكليف عن موارد الحرج لعدم القدرة تخلاف المقام فان القدرة غير مسلوبة فيه

﴿ قَلْتَ ﴾ لانتكام في الحرج الذي يكون مخلا بالنظام ويكون غير مقدور حقيقة او عرفاً بل الكلام بالنسبة إلى لزوم الحرج الذي يكون عسراً ومن المعلوم أنه امرمقدور ولذا يتمسك بالآية الشريفة التي جعل في مقام الامتنان نعم الفرق بين المقامين أن نني التكليف عن موارد الحرج بالدلالة اللفظية حيث ان مثل الآية الشريفة تكون حاكمة على أدلة الاحكام او يجمع بينهما بالجمع العرفى كذلك كما ذهب اليه المحقق الحراساني قده لكن في المقام لابد من التأويل والحمل من جهة ضيق الحناق فتأمل وأفهم وهذا هو الذي جا. فى ذهني اخيرًا لحل الاشكال وأنشاء الله هو الصواب وان كنا نحن محمد الله مستر يحين عن الاشكال من جهة عدم انسداد باب العلم والعلمي بل أشرنا أنه على تقدير عدم الجواب عنه شاهد ودليل على عدم الانسداد فتأمل جيداً

﴿ قوله قده المقام الثانى فيها إذا قام ظن مر افراد مطلق الظن على حرمة العمل بيعضها الخصوص الح ﴾ اعلم ان التحقيق في المقام ان يقال أنسم على تقرير الحكومة عنجزية العلم الاجمالي لاوجه لحجية الظن المانع وأنما يكون الطن الممنوع حجة لما عرفت من ان مقتضي ما ذكر حجية الظن بالواقع وعدم حجية الظن بالطريق حيث انه يدخل -14v -

R OUR في بيان حكم الظن المانع و الظن المنوع

كان الحكومة وليس لها عموم لفظي ودلالة بعمومها يدخل احدهما وأنماعموم حكم العقل لى تابع لأفراد المرضوع وما فيهمناط الحكم والمفروض أن كل واحد من المانع والممنوع فرد من الموضوع وبعبارة أخرى مقـــام صحة احتجاجات العبد بالمولى وبالمـكس في الخطايات بحسب دلالنها مقام ومقام أستقلال العقلوحكمه بشي من جهة أحراز الموضوع مقام آخر ولا يرتبط احدهما بالاخر اصلاكما لا يخني وهذا مراد المصنف قده مون قوله ومرجمه كما نقرر في مسئلة تعارض الاستصحابين الى وجوب العمل بالعام تعبداً الح

و بالجلة لايكون دليل قطمي على عدم حجية المانع من الحارج كالفياس وأنما قام الظن غير المعتبر على عدم أعتباره وأنما يدخل فيما قام دليل على عـدم اعتباره بملاحظة دليل الانسداد كما زعم المتوهم ومن المملوم أذا لم يكن داخلا في العنوان المذكور يشمله دليل الانسداد لأنه ظن لم يقم دليل قطمي على عدم أعتباره مثل المانع وبجرد كون مدلول المانع عدم حجية الممنوع مطابقة وكون مدلول الممنوع عدم حجية المانع بالالتزام بملاحظة دليل الانسداد لا يفيد بعد كون الدليل عقلياً ليس له عموم خطاب ودلالة وأما

قوله قده بعد ذلك إلاأن يقال أن القطع محجية المانع عين القطع بعدم حجية الممنوع الح فكانه قدهأراد اخراج المقام منالاحكام الظنية والشكية التعبدية إلى الحكم القطعي غيرالمنافي لاستقلال العقل وبعبارة اخرى كأنه قده يريد أن يجعل الظن المانع واردأ على الممنوع و من بلا لموضوعه قطماكي لاينافي الأحكام المقلية كما أشرنا اليه آنفاً و ليكن لا يخفي أنه لوكان حجية المانع قطمياً يتم الطلب ويكون واردا ولايبتي موضوع للممنوع لكن منأبين هذا الفطع والكلام في أثباته ولا دلالة في البين كما قد عرفت حتى يدخله في مدلولها ومجرد عدم أبيرت عدم اعتباره شرعا لايكون دايلا قاطعاً في دخوله كا قيل و إلا لم يثبت بعدعدم اعتبار الممنوع أيضا بحسب الشرع فلوكان هذا المقدار كافياً في الدخول فلم لا يدخل الممنوع حتى يخرج المانع ولو بالملازمة بل يحتاج إلى دليل الحجية فاذا كان حجة فلا محالة يكون الظن الممنوع ظماً بثت عدم اعتباره بدليل قاطع و لكن من أين بثبت هذه الحجية وأما المثبت

أنه بعد ما كان نظر الانسدادي في الحجية الظن بالامتثال والبرائة في الظن المانع و الله لم يكن من أفراد الظن بالطريق الا أن الظن الممنوع أيضاً لا يحصل به الظن بالامتثال للظن بعدم حجيته فالظن المانع بكون موجباً لــقوطه عن الاعتبار و لكن هذا اذا لم يكن حجية الممنوع منجهة كو نه من اطراف العلم الاجمالي المنجز الواقعيات في دا ثرة الظون و إلا فما لم يقطع بعدم اعتباره لابد من العمل به فرارا من مخ لفة العلم الاجمالي و توهم ان الظن الما نع يوجب القمطع بعدم حجيته وخروجه عن حكم العقل بلزوم العمل على طبقه مدفوع بما سيحيء انشاء الله في دفع هذا التوهم ثم أنه بناء على فرض الديرر وان الظن بعدم حجية الظن الممنوع من أفراد الظي بالطريق الذي يقول مثل المصنف بحجيته أيضا فلا وجهلان يقال بتقديم الظن المانع من جهة حكومته على الظن المنوع حيث ان الاخذ به يوجب التخصص بمعنى عدم الموضوع لحكم العمل في طرف الممنوع مخلاف الآخذ بالظن الممنوع فانه يلزم التخصيص حيث أنه لما لم يكن لسانه نفي الظن المانع يلزم رفع اليد عن الحكم بعد تحقق موضوعه لإن مسئلة الحكومة والجمع المرفى وأمثال ذلك غير مسئلة الورود راجعة الى الأدلة اللفظيه...ة ولا تجرى في الاحكام العقلية حيث أنها احكام محسب الدلالات اللفظية والعرفية في مقام الشك في المراد ولا يرفع بها حقيقه الشك مثلا الحكومة في مثل الاصل السبي بالنسبة إلى الاصل المسبى مرجعه الى دوران الامر بين التخصيص والتخصص و تعين التخصص و تقدمه من جهة ليس الا حكم تعبدي عند الشك في المراد ولا يرفع حقيقة الشك من البين في الواقع أصلا وأصالة العموم في قوله (ع) لانفقض اليقين بالشك توجب دخول الشك السببي في مدلوله و تدل على شمول الحكم له في الظاهر و إما الاحكام العقلية فلا يمكن أن يبكون الشك والترديد بالنسبة اليها من حجة الثلك في الموضوع من غير جهة الشبهات المصداقية ولذا قلنا ان الورود يجرى في الاحكام العقلية كورود قاعدة قبح العقاب بلا بيان بالنسبة إلى قاعدة وجوب دفع الضرر المحتمل حيث انها توجب عدم الموضوع لها حقيقة لاتعبداً وتنزيلا عنوان عدم حجية الشهرة وأن كان المراد تعدد الدليل ولومن حيث التطبيق و بعد التطبيق كما هو الحال في الاستصحابين في المثال فني المقام أيضا كذلك فافهم

نعم ما أفاده قده في الوجه الثاني من الجواب منأن دخول الظن الممنوع في حكم العقل يلزم عدم بقاء الظن من المانع بعدم اعتبار الممنوع من جمة التنافي بين القطع باعتباره والظن بعدم اعتباره فيمكن الخدشة فيه لأن القطع بالاعتبار منجمة دليل الانسداد لاينافي الظن الفعلى بعدم الاعتبار بالخصوص لأن مرجعه ان هذا الذي ظن بان الشارع قد منع عنه فهو بحكم العقل حجة قطعاً ولا يلزم فيه محذور اصلاكما لايخني ومنه ظهر مافي ذيل كلامهقده وحل ذلك الخ لانه ان أراد عدم بقاءالظن بعدمالاعتبار بالخصوصحي في حال الانسداد ومع ملاحظة الإنسداد فقد عرفت انه لا منافاة بين بقائه والقطع بالاعتبار بل قد عرفت سابقاً ان اطلاق دليل المنع يقتضي منعه مطلقاً حتى مع الإنسداد غاية الأس أنه لايفيد القطع والا يكون مثل القياس وإن أراد عدم بقائه بملاحظة نتيجة دليل الانسداد وانه لم يكن عن الظن المطلق فهو مسلمو لكن لايفيد مدعيه ولا يكون لسان دليل منعه الشرعي ناظر

( قوله قده والجواب عن الأول فبان دليل الإنسداد وارد على اصالة الحرمة الخ ) لا يخفي ان ما اختاره استاده الشريف قده عين ما اختر ناهسا بقاً في المسئلة من عدم حجية الظن بالطربق والظن بالمسئلة الاصولية وأن الحجية تختص بالظن بالمسائل الفرعية الواقعية لما عرفت من ان لزوم العمل بالظن ايس الامن جهة تأثير العلم الإجمال بوجود الاحكام بين المشتبهات محيث لو لم يكن الحرج لكان العمل في المشكوكات والموهومات أيضا واجباً وقد عرفت أن العمل بالمظنو نات يوجب القطع بالبراثة لاانه يوجب الظن بماكى يقال الانسدادي يدور مدار الظن بالبرائه وهو حاصــل بالعمـل بالظن بالطريــق وكيف عكر. الإكتفاء بالظن بالبراثه مع ان إحتمال عدمها والعقاب بعد باقي فلابد من إحراز البراثة يقيناً والاُمن من العقاب قطماً وقد عرفت أنه حاصل بالعمل بالمظنونات وِ اما الظِنِ بالطريق فمع قطع النظر عن افادته الظن بالواقع لايكون الا برائة ظنية حسبها بحسب الشرع فلامثبت لهأما بحسب العقل علاحظة الأنسداد فكل واحد منهما ظن و نسبتهما الى الحكم سيان كما قد عرفت وأما حديث الحكومة فقد عرفت أيضاً الحال فيها وأنها في 

﴿ قُولُهُ قَدْهُ فَفِيهِ أُولًا أَنَّهُ لَا يَتُم فَيَّمَا أَذَا كَانَ الظَّنَّ المَّانِعِ وَالْمُمْوعِ مِن جنس أمارة واحدال على قد أورد عليه بأن ذلك لايضر بدعوى الحكومة اصلا ضرورةان الحكومة أنما تقصور في الدليلين لافي دليل واحد بالقياس الى نفسه فان لازم حجيته ح عدم حجيته وما يلزم من وجوده عدمه محال والمدعى هي الحكرومة في غير هذه الموارد ولا يخفي أن هذا النزام بالاشكال لأن لازم المحالية خروج المانع ودخول الممنوع وبقائه تحت الحكم فيصير حجة ولا خلاف ما أدعاه المدعى لحجية ظن المانع دون الممنوع من كلية دعوية وأن كان حمل كلام المصنف على هذا الاشكال بعيد و أن كان المـقول عن مجلس بحثه قده ان نظره في الاشكال اليه لأن ظاهر كلامه بل صر محه أن لازم الاشكال دخول ظن الما ع دون ظن الممنوع فهوح يرجع الى مجرد أستبعاد وأنه يبعد الألهزام بحجية بعض الافراد من امارة دون بعضها الآخر من نفس تلك الامارة والافيمكن الجواب عن الاشكال بالوجه الاول وأنه لايلزم المحالية لامكان كو نالشهرة على عدم حجية الشهرة على عدم الشهرة في ألمسائل الفقهية لا عنى الاعم منها والاصولية حتى يلزم شمولها لنفسها المستلزمالمحالية ومن هنا ظهر أنه لاوقع ح للاشكال بان الحكومة لوكانت لابد وأن تكون بينالدليلين والمقام ليسكذلك لوضوح أنه على ماذكر يكون الشهرة في المسئلة الأصولية حاكما والشهرة في المسئلة الفرعية محكومار ليس بالقياس الى نفسه بل أصل هذه الدعوى أى ماذكر من لزوم كون الحكومة بين الدليلين لاوجه له وأنه من الفرائب اذا كان المراد أنه لابد وأن يكون الدليلين من قبيل العامين او المطلقين لوضوح أن دليل الاصل السبي و المسبى في المثال السابق بحسب الاطلاق والعموم واحد وهو عموم قوله (ع) لاتنقض اليقيز بالشك وفي المقام يكرن - 181 -

الاصولية من جمة عدم قيام الدليل المعتبر عليه وبقائه تحت اصالة حرمة العمل بالظن مع أن المنع عندهم كالمنع عن الفياس وذلك لامكان أن يكون نظر الكل او الاكثر منهم الى أن المسئلة الاصولية لماكانت اهم من المسائل الفرعية فلابد أن يثبت بالعلم أولا يكفيه الظن لا انه كان عندهم دليل على عدم حجيته والمنع عنه بالخصوص مثل القياس بل هذا هو المتمين في نظرهم غالباً وإما العمومات الناهية في الكتاب عن العمل بالظن مثل قوله تمالي ان الظن لايغني من الحق شيئًا فاختصاصها لو قيل من جهة المورد فاتما يكون باصول الدين لا اصول الفقه ولو رفعنا اليدعن مواردها واخذنا بعمومها أو اطلاقها فيدل على المنع عن العمل فىالاصول والفروع ولا مختص بالاول غاية الامر بادلة حجية خبر الواحد يخصص أو يقيد ومن المعلوم ان ادلة حجية خبر الواحد بعضها مثل الاخبار لايختص بالاحكام الفرعية وان كان بمضها يختص بهاكما ادعاه المصنف قده ولو قيل باختصاص الاخبار أيضاً بالاحكام الفرعية لايكون أيضاً دليل المنع فى المقام أيضاً الا الاصل المستفاد من الكنتاب ولا يكون دليل خاص في البين يدل على المنع عن العمل بمثل القياس و بالجملة لانظن أن يانزم احدبان في البين دليل خاص على عدم كفاية الظن في المسئلة الأصولية مثل الأدلة الواردة فى القياس حتى يتم كلام المورد فاجو بة المصنف قده فى قبال المستدل تامة حتى الرابع منها الذي يترائى في بادى النظر انه يدل عليه مثل ما اوردنا في المانع والممنوع من عدم منافاة القطع بالإعتبار مع الظن بمدم الاعتبار بالخصوص وذلك لانه قـ ه قد فرض حصول الظن من الشهرة بعدم الحجية بملاحظة الانسداد فعدم اجتماعه مع القطع بالحجية بملاحظته واضح مخلاف هذاك فار الفطع بالحجية والظن بمدمها بلحاظين كما قد عرفت.

(قوله قده في اعتبار الظن في أصول الدين الخ الايخني ان الكلام في الظن في اصول الدين الخ الايخني ان الكلام في الظن في اصول الدين لاينحصر بملاحظة الانسداد حتى يقال بان باب الاعتقاد القطمي والتفصيلي وان كان منسداً الا ان باب الاعتقاد الاجمالي غير منسد والتدين بما هو الواقع اجمالا امراً بمكيناً كافي الكيما ية وذلك لان الكلام في جو از النعبد والتدين بالظن في العقائد والعمل بالجوانح وعدمه كالهكلام في جو از التعبد بالظن في الاعمال بالجوارح وعدمه وليس ذكر المصنف قدم

اعترف به المصنف قده و لا يكون فيه القطع بها حيث أنه لاملزم للعمل به بل رخص في ترك العمل به من جهة أنه عين مشكوكات الواقع وموهوما ته التي لا يلزم فيها الاحتياط فيبقى تحت اصالة حرمة العمل بالظن و لا يكون داخلا في نتيجة دليل الانسداد كي يقال دليل الإنسداد وارد على الاصل المذكور نعم لو قلمنا بدليل العلم الإجمالي بنصب بعض الامارات والطرق من بينها كما ادعاه صاحب الفصول و أخوه المحقق قدهما فلازمه كون الظن بالطريق مثل الظن بالواقع و لكن قد عرفت انه لا يكون كذلك .

و ماذكر ناظهر مافى كلام المصنف قده بل المقدمات المذكورة إنما يقتضى اعتبار الظن بسقوط تلك الاحكام و فراغ الذه ق منها الخ لما عرفت من أن مجرد الظن بسقوط الاحكام الواقعيه و فراغ الذمة منها لايفيد حيث أنه ربما يوجب بقاء الواقع المحتمل المنجز بالعلم الإجمالي فيدخل تحت اصالة حرمة العمل بالظن و قوله تعالى ان الظن لا يفنى من الحق شيئا بل يحتاج إلى القطع بسقوط الاحكام الواقعية و الفراغ اليقيني منها و هو يحصل باتيان المظنو نات بعد عدم لزوم الاتيان بالمشكوكات و الموهومات كاقد عرفت سابقاً .

(قوله قده و اما الجواب عن الثانى الخ ) لا يخفى ان العمدة فى الجواب أن يقال أنه لو أخذنا بالظن الحاصل من الشهرة والاجماع المنقول عدم حجية الظن فى المسائل الاسمولية على تقدير تسليم تحققهما يلزم المحال للزوم الدور حيث أنه يلزم المحال المزوم الدور حيث أنه يلزم المحال المزوم الدور حيث أنه يلزم من حجيته عدم حجيته لوضوح أنه لو كان الظن الحاصل منهما حجة يكون مفاده عدم حجية مطلق الظن الراجع الى المسائل الاصولية ومن المعلوم ان منها الظن بعدم حجية الظن فى المسائل الاصولية الحاصل منهما وما يلزم من وجوده عدمه فهو محال و بالجملة لا يمكن شمول العام لفرد يلزم من دخوله خروجه و نظير هذا قد مرمنا آنفاً فى الظن المانع و الممنوع و لا يخنى أنه لا يكون المنع عن حجية الظن فى الاصول مثل المنع عن الظن القياسي و ما احرز أن نظر المستدل الى كون المنع عنها مثل المنع عنه كا زعمه بعض أعاظم مقروى بحث المصنف قدهما و أورد على غالب الاجو بة المذكورة فى المن بانها مبتنية على كون عدم كون حجية الظن فى المسئب لة غالب الاجو بة المذكورة فى المن بانها مبتنية على كون عدم كون حجية الظن فى المسئب لة

REPRINCE GHAZI. I RUS الكلام في الظن في أضو ل الدين عن من المالين الطن في أضو ل الدين عن المن المالين المالين

والتسليم الذي هو المقضود من العمل القلبي في المقام بل ربياً يقا له حيث آنه قد يتعلق بامريقع بعداً لكن الرضاءالذي يكون في مقابل الاستكبار الفلي لايكون الاعين التسليم والااتزام وهذا ريما يكون المقصود منه في مثل قوله (ع) رضيت بالله رباً وبالفرآن كـتابا وبالـكمبة قبلة ثم ان الكلام تارة فى وجوب تحصيل الظن فى الاعتقاديات فما اذا لم مكن تحصيل العلم واخرى في أنه بعد حصول الظن هل يجب التدين به بعد حصوله او يجوز او لايجوز اما الأول فلا اشكال في عدم وجوبه ولو بالنسبة إلى القسم الأول الذي يكون وجوب تحصيل المعرقة بنحو الاطلاق فضلا عن القسم الاخر الذي يكون بنحو الاشتراط لأن المفروض ان الواجب هو المعرفة العلمي والاعتقاد على طبقة ولا دليل على اعتبار الظن بمعنى انه يقوم مقام العلم مطلقاً حتى بالنسبة الى وجوب تحصيله بل اذا كان من القسم الأول ربيها يتمين ح مقالة المحقق الحراساني مر لزوم الالنزام بالواقع بنحو الإجمالي و لا يجرى مقدمات الانسداد حتى يـكون العقل حاكم بحجيته نعم اذا كان في البين معلوم اجمالي مردد بين اطراف بحسب الاعتقاد بالسبة الى الواقدع وكان بعض الاطراف مظنو نالا يكفيه الاعتقاد الاجمالي بحكم المقل بحجية الظنو الاخذ بالمظنون مثل أن يكون الأمام فى زمان مردداً بين اشخاص ولايمكن تحصيل العلم بشخصه وكان المعر فةالتفصيلية لازماً وقلنا بان الممر فةالظني نوع من المعرفة و لكن لا يخني ان هذا مجرد فرض لأو اقمية له و لا يتم مقدماته والما الثانى فالظاهر انه لا اشكال في جواز التعبدبه بللزومه اذا كان المخبر به بما يلزم التعبد بهوكان الظن مماور دالتعبد به بالخصوص لانه بعد ما كان الالنزام و التسليم لامرا عتقادى نوع من العمل و يكون اختياريا و ادلة الاعتبار ولو بعضها مثل الاخبار الواردة على حجية الخبر لاتكون مختصة بخصوص الاحكام الفرعية بل لها اطلاق بلر مها كان ابتلاء اصحاب الاثمة بالامور الاعتقادية في زمانهم (ع) ازيد من ابتلائهم بالامور الفرعية ولا اقل ما كان اقل منها مع كثرة اخبار المتداولة بينهم المختلفة بحسب السند من حيث الصحة والضعف كانت راجعة الى الاعتقاديات وهذه قرنية على عموم حجيتها بالنسبة الى الاعتقاديات

هذه المسئلة متصلا بمسئلة الانسداد دليلا وقرينة على انها من لواحقها وانالكلام فيها بنا. عليها كما ان المسئلة الآتية وهي جبر الخبر وكسره بالظن غير المعتبر لايريتبط بخصرص مسئلة الانسداد وأنما ذكر ناكلتاهما بمناسبة بحثالظن ثم أنه ولو كان الكلام في كفاية حصول الظنوعدمها او جواز الاقتصار عليه اوعدمه فىالعقائدكما فى بعضالكمات ظاهراً لا يختص أيضا بحال الانسداد ولحاظ عدم النمكن من تحصيل العلم مع أن الكلام في جواز التعبد وعدمه أو أنه يشمله أيضا و لكن هو ببتني على أن يكون في البين عمل للفلب غير الفطع والظن الذبن هما من الصفات الطارية عليه والتحقيق أنه كدلك حيث أن الالتزام والتسليم أم غيرالفطع والظن بل انقياد من العبد بحسب القلب وقد يعبر عنه بالفارسية ﴿ نَنْ إِذِ بِو بِارْ دَادِنْ ﴾ وقد يعبر عنه ﴿ زير بار رفتن ﴾ وهذا امر اختياري قابل لتعلق الامر به والنهى عنه ولا يلازم الفطع بل يفكك وجوداً وعدما عنه بحيث ربا يكون الانسان قاطعا بأمر مع انه كان يلتزم به كما انه ربهايكون قاطعا ولكن لا يلتزم به اى لايكون مسلما له وملتزما به كاكثر الكفرة واهل الخلاف فأنهم يعلمون الحق و لكن لايكو نون مسلمين له و ملمزمين به بل مجحدون و يكفرون قال الله تعالى و جحدوا ابها واستيةنتها انفسهم وربا يوجد في هذه الازمنة من كان موقناً با علميةالغير اوديانته وعلو مقامه ومع ذلك لايكون في الفلب مسلماً له وملتزماً به والمقصود من تكثير الامثلة بيان هذا المطلب و توضيحه بانه لاشبعة في ان الالهزام والتسليم عمل قلبي غير القطع والية ين يقول (ع) في زيارة الجامعة وقلبي لكم مسلم والاخبار الواردة الدالة على تغاير المعرفـة والالنزام وانه عمل القلب كشيرة جداً وان انكره عدة ويقولون بانه لانجد في انفسنا غير العلم واليقين المسمى بالمعرفة والعجب من بعض الاعاظم حيث أنكر العملى القاي والالنزام و بعد انكاره لذلك يقول ان لنا شي ٌ آخر وراء العلم وهو الرضا وطيب النفس في مقابل الإستنكاف و الاستكبار القاي ولا يخني أن الرضا وطهب النفس وأن كان أعم من الالنزام

انها من آنار العلم بالواقع ولانفس الواقع ولمكن من الواضح أنه قد أخذ العلم طريقاً إلى الواقع وعلى بحو الطريقية إلى متعلقه لا على نحو كونه صفة خاصة قائمة بالنفس ومن المعلوم أن مذاق المصنف قده كما هو التحقيق قيام الظن بدليل أعتباره مقام القطع الموضوعي المأخوذ على نحو الطريقية وبالجملة لاوجه لانيقال أن أدلة أعتبار ألامارات تكون قاصرة على شمولها للاعتقاديات ولا يظن أن يكون نظر القائلين بعدم حجيتها فيها الى هذا المطلب والذي أظن أن يكون نظرهم اليه الايات الواردة في النهى عن أنباع غير العلم والاخذ بالظن فيها مع مسلية كو نها واردة في باب العقائد ومواردها أصول الدين فكا أنها منجهة مواردها وكو نها نصارت بنحو كانت غير مخصصة فالعمدة البحث في هذه الجهة وأنها أنها وأن كانت قابلة للتخصيص إلا أن شدة المنع عن العمل بالظن في هذه الآيات وزيادة أنها وأن كانت قابلة للتخصيص إلا أن شدة المنع عن العمل بالظن في هذه الآيات وزيادة التأكيد على الاحتراز عنه صارت قرنية على عدم أرادة الظنون الاعتقادية في أدلة أعتبارها وأنها خارجة عنها اللهم إلا أن يقال أن لسان الأدلة الاعتبار لم بكن لسان التخصيص حتى ينافيها بل لسانها الحكومة وأنها علم وبذلك يخرج عن الظن وعدم العلم ويدخل في العلم ينافيها بل لسانها الحكومة وأنها علم وبذلك يخرج عن الظن وعدم العلم ويدخل في العلم يكوله تعالى أن يقال أن يتبعون إلا الظن ولا في قوله تعالى أن الظن لايغني من الحق شيئاً قوله تعالى أن يقالى أن الظن لايغني من الحق شيئاً

﴿ قوله قده أهم يمكن أن يقال أن مفتضى عموم وجوب المعرفة مثل قوله و ماخلقت الجن والآنس الح ﴾ لا يخنى أن الاستدلال بهذه الايات الشريفة والآخبار المذكورة فى المتن لا يخلوا عن الحدشة أما قوله تعالى و ما خلقت الجن والآنس إلا ليعبدون الظاهر أنه فى بيان ان الفاية لخلقة الثقلين المعرفة بالنسبة إلى ذات البارى لامطلق المعارف إلا أن يقال أن معرفة الذي والامام راجعة الى معرفة الله عز وجل مع أنه لو فرض أن الغاية مطلق المعرفة ولكن ليس لها أطلاق من جهة المقدار اذ ليس فى مقام بيان مقدار لزوم المعرفة عنى بجب بمقدار المقدور و أما قوله (ع) ما اعلم شيئًا بعد المعرفة أفضل من هذه الصلوت

لابكون ما نع عن الالنزام به والحكم بجوازالتعبد بمثل الخبرالصحبح الواردني الاعتقادات بمعنى لروم الالنزام تعبداً فيايلزم وجوازه فيا هو جائز ومن هذا ظهرانه لا ما نع من التمسك بظراهرالكتاب والاخبار المتواترة في اثبات المطالب الاعتقادية والالنزام على طبقها الاان يقال ان دليل لزوم التعبد بالظواهر الاجماع العملى و بناء العقلاء وانمالشارع امضاها لا انه أسسها والبناء من المقلاء ليس الا العمل الخارجي على طبقها وهد الكلام وأن كان له وجه الاأن الانصاف ان المعقلاء اعمال وألا لنزام على طبقها وهذ الكلام وأن كان له وجه الاأن الانصاف ان الاعمال الخارجية وأما ما أفاده المصنف قده في وجه نظر كثير من ألاصحاب غير القائلين بحجية الظواهر وأما ما أفاده المصنف قده في وجه نظر كثير من ألاصحاب غير القائلين بحجية الظواهر بل الأخبار الاحاد في المقائد من ان معنى التعبد بها لزوم ترتيب اثار الواقع عليها والآثار المرتبة على العلم بالواقعيات لا على أنفسها ففيه او لا أن الآثار في باب المقائد أنها على التوجيد وعلى النبي (ص) في النبوة وهكذا بالنسبة الى عقد القلب على ذات الباري في التوحيد وعلى النبي (ص) في النبوة وهكذا بالنسبة الى الائمة (ع) وألى المهاد وغير ذلك حيث أنه لاشبهة أن الانسان لابد وأن يلتزم بنفس ذات الباري او الذي (ص) كأن نفس تحصيل العلم والمعرفة بمسايتها في بنفس هذه الماري الماري الماري الماري الماري الماري المارية بنفس مده الهام والمعرفة بمسايتها في بنفس هذه الماري المارية بمسايتها الماري الماري الماري الماري الماري الماري الماري الماري الماري المارية بماري الماري المار

وبالجملة شيئان واجبان كلاهما متعلقان بالواقعيات أحدهما العلم والمعرفة والآخر عقد القلب والالتزام ومنشأ الاشتباه ان لمالم يمكن عقد القلب بدون العلم توهم أن الالنزام وعقد الفلب من آثار العلم بالواقع مع أنه يمكن التفكيك بينهما بان يكون اليقين ولا يكون الالنزام كما قد عرفت وأرب لايكون اليقين ويلتزم به حيث أنه من الإمور الاختيارية ولذا قلنا بانه يمكن شمول ادلة التعبد له مع أنه لو كانت من آثار العلم بها لآبد وأن يلتزم الانسان بوجود الصانع المعلوم أو العلم بوجود الصانع مع وضوح أنه يقال أنى عالم بوجود الصانع والتزم بوجوده تعالى ثانيا أنهلو فرضنا أنها مع وضوح أنه يقال أنى عالم بوجود الصانع والتزم بوجوده تعالى ثانيا أنهلو فرضنا أنها

لا يجب عليه الاندار والتعليم حتى يجب الحدر والتعلم على الغير والتفكيك بين الناس من جهة وجوب المعرفة لامانع من الالنزام به كما ربما يلتزم به فى الفروع حيث أن معرفة المستحبات لا يجب على العامى والمفلد معان تميزها عن الواجبات ومعرفتها لازم على المجتهد والمفتى كما ان الاندار بالنسبة اليها غير لازم على المتفقه والمنذر فافهم أما ساير المطالب الراجعة إلى هذا الباب من أحكام الكفرو الاسلام والا ممان وميزان تحققها فقد أتى به المصنف قده بما لامن بد عليه والانصاف أن الحيل أهل لذكرها فما تطويله له المن بد عليه والانصاف أن الحيل أهل لذكرها فما تطويله له الله في موجب كما قيل .

- 114 -

﴿ قُولُهُ قَدُهُ إِلاَّ أَنْ يَدِّعِي أَنَالظَاهِرِ أَشْرَاطُ حَجَّيَةً ذَلِكُ الْخَبِرِ بِأَفَادِتُهُ لَلظّن بِالصّدور الح ﴾ لا يخفى أنه لاوجه لاشتراط الظن بالصدور من نفس الخبر لأن غاية ما يدل ادلة اعتبار الخبر من الأخبار والديرة والاجماع العملي هو كون الخبر مظنون الصدور اومو ثوق الصدور حجة ومن المعلوم ان عمل الإصحاب وذهاب المشهور يوجب الظن بالصدور بل الوثوق به نعم لابد وان يكون استنادهم الى ذلك الخبر معلوماً والالايكون كاشفاً الاعن مطابقة مضمونه للحكم ظناً او وثوقاً وهذا لايفد لأن لأن مطلق الظن بالحكم او الوثوق بــه ليس من الظنونات الخاصة وما قام عليه دليل معتبر ومن ذلك ظهر مافي القول باطلاق الحبر وأن بجرد مطابقة عمل المشهور للخبر الضعيف يوجب جبره كما ذهب اليه غير واحد ومنهم المحقق الخراساني قده حيث يصرح فيالكفاية وبقول فلايبعد جبر ضعف السند بالخبر بالظن بصدوره او بصحة مضمونه ودخوله بذلك تحت ما دل على حجية ما يوثق به ولايخفي أن المقصود من الظن بصحة المضمون ان كان الظن بصدور المضمون عن الإمام (ع) فهود اخل في الظن بالصدور اذ لا يقتصر في باب حجية الخبر بخصوص نقل الإلفاظ بل يشمل الحجية نقل المه بي والمضمون وأن كان المقصود الظن بان مضمونه هو الحكم الله الواقعي ولو عن غير دلالة الخر فهو الذي قد عرفت أنه ليس من الظنون الخاصة وما قام عليه دليل معتبر و بالجلة المبزان كا أعترف به قده دخول الخر الضعيف تحت موضوع دايل الاعتبار

الخمس فليس الا في مقام بيان افضلية المعرفة من الصلوة ولا يدل على المدعى من جمتين إما اولا فن جهة أن افضلية الممرفة عن الصلوة لايدل على وجوب المعرفة بل ممكن أن تكون مستحبة كما أن السلام مستحب لكن أفضل من جوابه الواجب وإما ثانيا فمن جمة انه ايضاً لا إطلاق فيها من حيث المقدار ولو فرضكو نه مطلقاً بالنسبة إلى جميع المعارف وأما أية النفر فلو فرض دلالتها على وجوب تحصيل المعرفة في الاصول أيضاً كما هومقتضي اطلإقها وتمسك الأمام (ع) بها لوجوب على تحصيل معرفـــة الامام (ع) اكن لاندل على وجو بهالعيني الذي هو المدعى في المقام ولذا يتمسكون بها على الوجوب الكفائي للاجتهاد ﴿ فَانَ قَلْتَ ﴾ لِا اشكال في ان مثل وجوب تحصيل معرفة الأمام (ع) عيني لاكـفائي فاذا تمسك الامام (ع) بالآية لاثباته يدل على ان المراد فيها الوجوبالهيني ولافرق بين معرفة الامام (ع) وساير المعارف ﴿ قلت نعم ﴾ وجوب بحصيل معرفــــة الامام (ع) عيني لكن أثبانه ليس بهذه الاية بل هى تدل على أن النفر واجب على عدة والواجب على البقية <u>محصيلها من النافرين كما هو الحال في الفروع واما ما أفاده في الكيفاية من أنها بصدد بيان</u> الطربق المتوسل به إلى التفقه الواجب لا بيان ما يجب فقهه ومعرفته ففيه أن الظاهر أن وجوب النفر مقدمة للتفقه الواجبوعمدة المقصود التفقه والأنذار على طبقة ومن المعلوم ان التفقه والاندار واردان على الدين والدين عبارة عن مجموع الاحكام ﴿ فَانْ قَلْتُ ﴾ مقتضى ماذكرت بجب على النافرين تحصيل الممارف وبجب على غيرهم النملم منهم فصار الوجوب بالنسبة إلى الجميع وهو المطلوب ﴿ فلت ﴾ قد مر في باب حجية الخبر الواحد لا اطلاق للانذار والحذر عقيبه بل ربما يحتمل أن يكون الواجب الحذر اذا حصل العلم للمنذر بالفتح مع أمكان إن يقال ان نفقة جميع احكام الدين ولو كان واجباً على النافرين عقتضى اطلاق الاية و لكن لا يحب الانذار والتعليم عليهم بالنسبة الى جميعها بل اذا مين القسمين وان الواجب المطلق منهما أي مقدار منها فبالنسبة إلى هذا المقدار بجب عليه التعليم أما بالنسبة إلى القسم الاول وما ثبت عنده أنه من افراد الواجب المشروط وجود الحلل فيه بل أذاكان الاعراض أوعدم العمل موجبا للظن بعدم الصدور فهذا يكن لخروجه عن تحت دليل الاعتبار بل أذا صار موجبا لإرتفاع الوثوق بصدوره يكرن كافيا في وهنه لخروجه عن تحت دليله نعم أذا قلنا بأن الحجة نفس خبر الثقة أو العدل ولو لم يفد الوثوق بالصدور فلا يكون موهنا إلافيا أذا كان بنحو معتبر كاشفا عن وجود الحلل فيه وأدلة حجية الحركما قد عرفت في السابق وأن كان عمدتها تدل على حجية خبر الثقة مثل الاخبار ألواردة في حجية خبر الثقة والسيرة القائمة على العمل به الاأن الظاهر أن لزوم العمل به من جهة أفادته الوثوق نعم في خصوص الوهن في دلالة الخبر لابدو أن يكون الكشف عن الخلل بنحو المعتبر يعني بالقطع أو ماهو بمنزلة الفطع لأن الميزان الظهور فالم يكن عدم العمسل قرنية على أشتمال اللفظ لفرنية كانت ما نعة عن تحقق الظهور الموجودة لم يكن موهنا له ولا بد أن يؤخذ بالظهور و يحرى أصالة عدم القرنية

نعم لوقلنا بأنه يشترط في حجية الظواهر عدم الظن بالخلاف فلا يلزم أن يكون الكاشف عن الخلل معتبراً بل أذا كان الإعراض موجباً للظن بان المراد على خلاف هذا الظاهر يسقط عن الحجية و يكون موهنا فافهم و لكن قدعرفت في باب حجية الظواهر أن التحقيق خلاف ذلك و أنه لايشترط في حجيتها عدم الظن على خلافها و لا وجود الظن على وفاقها

ومما ذكر نا من الفرق فى موهنية السند والدلالة من لزوم الكاشف المعتبر فى الثانى وعدمه فى الأول يظهر امكان الخدشة فيهاافاده المحقق الخراسانى قدهمن لزوم الكاشف المعتبر بالنسبة إلى كليهما قال قده فى ال-كهاية وعدم وهن السند بالظن بعدم صدوره وكذا عدم وهن دلالته معظموره الافيها كشف بنحو معتبر عن ثبوت خلل فى سنده او وجود قرنية ما نعة عن انعقاد ظهوره فيافيه ظاهر لو لا تلك القرنية لعدم اختصاص دليل اعتبار خبر الثقة ولا دليل أعتبار الظهور عما اذا لم بكن ظن بعدم صدوره أو ظن بعدم ارادة ظهور حبث انك قدعر فت دليل أعتبار الظهور عما اذا لم بكن ظن بعدم صدوره أو ظن بعدم ارادة ظهور حبث انك قدعر فت

والموضوع فى تلك الاداة ليس إلا الخبر المظنون الصدور أو الموثوق كذلك ومن المعلوم أن مطابقة فتوى المشهور خارجا مع الخبر بلا احراز أستنادهم فى الفتوى ألى ذلك الخبر المظنور ذلك الخبر مظنون الصدور فلا يدخل تحت موضوع دليل الاعتبار وهو الخبر المظنور الصدور أو الموثوق الصدور ومن هذا ظهر أن عمل المشهور لا يوجب جبر قصور دلالة الخبر لإنه لا بد فى أعتبار دلالة الإلفاظ كون الظن بالمراد من نفس اللفظ لا من الخارج وبحر دعمل الاصحاب لا يوجب الظن بمراد المتكلم من اللفظ نعم اذا كان العمل قرنية قطعية على كون اللفظ عندهم مقرونا بقرنية لو رأيناها لكان اللفظ لما ايضا دالا على المطلب وظاهراً فيه يكون حمل الاصحاب جابراً لقصور الدلالة لكن يعبر عنه أنجبار قصور الدلالة بفهم يكون حمل الاصحاب جابراً لقصور الدلالة المن يعبر عنه أنجبار قصور الدلالة بفهم الاصحاب لأنه غالباً في صورة يكون أسناد المشهور بالخبر معلوماً الا ان دلالنه قاصره

ومنه ظهر ان انجبار قصور الدلالة بفهم الاصحاب لايكون ولا يكون فهم الاصحاب حجة الافيا اذا كان كاشفا عن وجود قرنية قطمية مع اللفظ

وبعبارة اخرى الموضوع فى الحجية فى باب الالفاظ هو الظهور فاذا كان العمــــل كاشفا عن تحقق الظهور فى المعنى بواسطة وجود القرنية يكون جابراً لقصور الدلالة والا فلا.

واما وهن الخبر الصحيح باعراض المشهور فانه من جهة خروج الخبر عن موضوع دليل الحجية فاذا كان الاعراض وعدم العمل كاشفا ولو ظنا بأنه كان للخبر خللا بواسطة ذلك الخلل اعرضوا عنه وماعملوا به كان موهنا لآنه يخرج بذلك عن الظن بالصدور أو الوثوق به وأذا لم يكر كاشفاً عن ذلك لا يصبر موهناً وهكذا الكلام في موهنية الاعراض وعدم العمل لدلالة الخبر فانه لو كان كاشفا عن وجود قرنية على خلاف ما يكون أللفظ ظاهراً فيه يكون موهنا لدلالنه وإلا يؤخذ به لتحقق موضوع الحجية وهو الظهور الكن وليعلم أنه لا يلزم في الاول أي الموهنية للسند أن يكون بنحو معتبر كاشفا عن

ن بسمه تعال شأنه العز بر

ع المرابع المر

تصنيف

ققيه المصر الأعظم المحقق المدقق المرجع الديني آية الله العظمي المجاهد الأكبر

الخاج سيدع التد الشراري

مل ظله العالى

الجزء الثاني

الطيمة الثانية

منشورات دار الكتب العلبية

÷ 1471

مطبعة القضاء في النجف الاشرف

إن اعتباره خرر الثقة لأجل افادته الوثوق لا لنفسه و إلا يلزم أن يكون حجة ولو كان المشهور على خلافه وكان موهون الصدور مع أنه كما ترى

نعم يمكن أن يقال بأن خبر الثقة حجة اذا لم يكن مو هون الصدور وكذا خبر العادل فالمدار ليس على احراز الوثوق بالصدور وعدم احرازه وأن كان الوثوق بمدم صدوره مضراً وبناء على ذلك محتاج إلى معرفة الرجال وحالات الروات و لا يكون علم الرجال للاستنباط بلا فائدة كما قيل ببيان ان ألرواية أماأن يكون مو ثوق الصدور من جهة عمل الاصحاب وأما أن لايكون فانكانلايكون حجة سوا. كان صحيحاً أو موثوقاً ومجبوراً بعمل الاصحاب وأن لم يكن مو أوق الصدور فلا يـكون حجة أيضاً مطلقاً هذا تمام المكلام في الجبر وألوهن بظن غير معتبر بواسطة أصالة حرمة العمل بالظن وأما الكلام فيهما بظن قام الدليل على عدم أعتباره مثل القياس فقد أنى المصنف قده في المن عما لامن يد عليه ولا يحتاج إلى توضيح وكذا الحال بالنسبة إلى الترجيح باحدهما فلا نطيل

الكلام فيمها مع أنى قد أصبت في هذه الآيام بفوت ولدى السيد أحمد ره وصار الحواس متشتثة غفر الله له وجمله ذخراً لممادي وذخيرة ليوم حسابي مـع ضيق المجال وكثرة الاشغال فنتم الكلام بالنسبة إلى مباحث الظرن وسنلحقه انشاء الله عماحث الشكوك الحمد أرلا وآخرأ وظاهرا وباطنا وقدتم

تسويد هذا الجزء من الكتاب بيد الراجي عفو ربه الغافر عبِّد الله بن المدد محد طاهر الشير ازى عنى عنهما في شهر ذي القعدة الحرام ١٣٩٥ / من الهجرة النبوية على هاجرها الف التحية والسلام

QUI ANIC THOU في ميزان الفرق بين الحكم الواقعي والظاهري

ما في بعض تقر برات بحثه في الشك في عدد الركعات حيث صار موجباً لنبدل الركمة الموصولة الى الركمة المفصو له وذلك لانه كلما جعل الحكم في مرحلة الشك والجمل بالواقع لايمكن أن يكرن حكما واقمياً وإلا يلزم تقييد الحكم الواقعي بعد اطلاق دليله بغير صورة الشك وهو تصويب باطل و إلا فيمكن أن يـكون كل حكم مجمول في مرحلة الشك مثل أصالة الطهارة والحلية أيضاً حكما واقمياً وكان الشك الموضوع فيها مبدلا للحكم الواقمي إلى الواقعي الآخر ومجرد عدم لزوم الأعادة بعد كشف الخلاف في باب الشك في عدد الركمات لوقلنا به ولزوم الأعادة وعدم الأجزاء في ساير الأحكام الظاهرية لايكون فارقاً بينهما بعد محفوظية مرتبة الحكم الظاهري في جميعها ولزوم التصويب على تقدير الالتزام بالنبدل في كل واحد منها ﴿ و توهم ﴾ أن مقتضى الجمع بين دليل الواقع أو لا وأن الصلوة أربع وكمات موصولة وبين دليل لزوم البناء على الاكثر تقيد الأول بغير صورت الشك ولا يكون هذا تصويباً بل يـكون من باب تبدل الموضوع كالحاضر و المسافر ﴿ مدفوع ﴾ بانه لو كان هذا جايزاً لجرى مثله في كل واحد من الأحكام الظاهرية مع أنه كما ترى و تبدل الموضوع و تعدده الموجب لنعدد الحكم الواقمي بحسب أصناف المكلفين بالنسبة إلى غير حالات جهل المكلف بالأحكام الواقعية الى منها الشك في الركعات حيث أن الشك فيها وأن كان أبتداءً شكا في الموضوع ولكن كان مستتبعاً للشك في الحكم الجزئي كما هو الحال في الشك في جميع الشبهات الموضوعية بخلاف الحاضر والمسافر وواجد الماء وفاقده ﴿ فَانَ قَلْتَ ﴾ فما معنى أكتفاء الشارع بهذه الركعة المفصولة سيها بناء على عدم لزوم الإعادة بعدكشف الخلاف ﴿ قَلْتُ ﴾ هذا تصرف منه في مقام الفراغ واسقاط التكليف ولا يكون تصرفاً في مقيام أثبانه حتى يلزم المحذور والاشكال وقد سبق منا تفصيل ذلك في الجزء الأول من هـذا الكتاب وأنه للشارع التصرف في مقام الأسفاط والفراغ باي نحو يريد حتى بالنسبة إلى الملم التفضيلي وأكتفائه بالموافقة الإحتالية كما هو الحال في أمثال قاعده الفراغ مع أنه لا أشكال في كون العلم التفصيلي علة تامة للموافقة القطعية ولولا أنه كان تصرفاً في مقام فراغ

هذا هو الجزء الثاني

## من كتاب عملة الوسائل فعاشية الرسائل

من تصنيفات فقيه المصر الإستاذ الاعظم الورع التقى المجاهد الاكبر

الخاج سيدع النيرازي

مد ظله العالى

## المنالخ التمالحال

الحمد لله رب العالمين والصلوة على محمد وآله الطيبين الطاهرير. و امنة الله على اعدائهم أجمعين .

﴿ قوله قده كان حكما ظاهرياً لكرنه مقابلا للحكم الواقعي المشكوك الح ﴾ لايخني أن الوجه في كون الحكم المجعول في مرحلة الشك ظاهرياً كما أشار اليه المصنف قده هوكونه في مرحلة الجهل بالواقع ومن الواضح ان هذا لايختص بشبهة دون شبهة بل يعم جميسيع الشبهات الحكمية كاصالة الحل والاستصحاب وغيرهما وجميع الشبهات الموضوعية كمقاعدة التجاوز وأصالة الصحة وأصالة لزوم البناء على الاكثر وغيرهما ولا وجه لكون الشك بالشيء موجباً لتبدل الحكم الواقعي الى واقعي آخر كما ذهب اليه بعض ألاعاظم قده على بالشيء موجباً لتبدل الحكم الواقعي الى واقعي آخر كما ذهب اليه بعض ألاعاظم قده على بالشيء موجباً لتبدل الحكم الواقعي الى واقعي آخر كما ذهب اليه بعض ألاعاظم قده على بالشيء

الأمارة ورفع التنافي بينهاأ بما هو لحكومة الأمارات على الأصول و لكن لا يخني بأدني تأمل ومرور فى كلمات المصنف قده فى المقام أنه لا تكون العبارة منشأ لتوهم أن وجه الجمع بنظر وقده هنا عينوجه الجمع هناك حيثأنه قده بجمعهمنا بينهما أولأبا اورود ثم يعدل الى التخصيص ثم يعدل عنه أخيراً الى الحكومة التي أختاره المستشكل بنفسه وما كان مسبوقاً عنه ومن غيره من الأعلام أن وجه الجمع بين الحكم الواقمي والظاهري في صورة المخالفة هو الورود أو الحكومة نعم التناؤهناعين التنافي هناك وملخصه اجتماع الحكمين المضادين ملاكا وخطابافي المشكوك عند الخالفة وقوله أنه لا يكون في باب الأمارات حكم مجمول من الوجوب و الحرمة حتى يضاد الوظيفة المجمولة لحال الشك بل ليس المجمول إلاالطريقية والوسطية في الأثبات لايفيد لما قدعرفت سابقًا من أن هذه الوسطية المجمولة لايكون إلا تنزيلًا وتنزيلها يكون أما راجعًا الى جمل الحجية وأما راجما إلى الوجوب الظاهري وهذا هو التنافي بين الحكم الواقمي و الظاهري غاية الأمر أنه يرفع و يجمع بينهما بأن معنى الحجية والوجوب الظاهري الطربق ممناه منجزية الواقع عند المصادفة وممذورية العبد اوكونه حكما صوريا غير ملازم الارادة والكراهة لدى المخالفة مع أنه لو لم يكن مورد الأمارات حكم مجمول فلامنافاة بين الحكم الواقعي والظاهري أيضا لأن غالب الاحكام الظاهرية هي موارد الأمارات نعم بالنسبة إلى موارد الأصول يكون التنافي بينهما بناء على كون الوظيفة في موردها مجعولة مطلقا حتى في صورة المخالفة للواقع و امل منشأ الترهم هو الذي ذكرنا في اول المطلب من عبارة المنن من قوله قده وبما ذكرنا من تأخر المرتبة الخ و لكن لا يخني أنه لبيان أن موضوع الأصل مقيد بعدم العلم بالحكم الواقعي لأن رتبته مؤخر وفي مرحلة الشك بالواقع وهذا البيان مقدمة لاثبات الورود والحكومة لا أنه بنفسه طريق الجسع بين الإصل والامارة لأنه اذا كان مرضوع الحكم الظاهري متأخراً عن الواقع وهو الشك بالواقع فبالظفر بالدليل على الواقع يرتفع موضوع الأصل وجدانا أو تنزيلا فافهم وأعتنم نعم الظاهر من العبارة المذكورة أنه هو وجه الجمع هناك بنظره قده حيث أن المستفادمن

الذمة والخروج عن العهدة و كان تصرفاً في مقام أثبات المتكليف لما كان مجتمع مدح العلية التامة لتنجز العسلم التفصيلي فضلا عن الأجمالي ولزوم الأعادة وعدم الآجزاء في الموارد وعدمه في البعض الاخر لايكون فارقاً بل يكون أكتفاء منه في االثاني في بعض الحالات وهو مقام الجهل وعدم اكتفاء منه مطلقاً في الأول وأمثال ماذكر ناعندالعرف والعقلاء كثيرة منها في باب الدين فان المستقرض إذا أستقرض ليرات مثلا فلا أشكال في أن الذي أستقر في ذمة المديون وعلى عهدته لايكون إلا عين الليرات بحيث يكون للدا تن مطالبة عينها وأي مثلها وأن لا يكتني بغيرها و لكن له أن يكتني بغيرها في مقام الآداء والوفاء من الدنا نير أو الدراهم أو غيرهما بلا معاملة جديدة كما هو الظاهر وهذا لا يكون إلا تصرفا في مقام الأسقاط والخروج عن العهدة لا في مقام الثبوت وأشتخال الذمة فافهم وأغتنم

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

(قوله قده و مما ذكر نا من تأخر مرتبه الحكم الظاهر الح ) قد يتوهم من هذه العبارة أن الوجه في التنافى بين المراحة والأصل في نظر المصنف قده هو الوجه في التنافى بين الحكم الواقعي والظاهري و أن طريق الجمع بينهما ورفع التنافى هوطريق الجمع بين الحسكم الواقعي والظاهري (١) ثم يستشكل عليه ويقال بأن التحقيق أن التنافى بين الأمارات والإصول غير التنافى بين الحكم الواقعي والظاهري وطريق الجمع بينهما غير طريق الجمع بين هذين فان التنافى بين الحكم الواقعي والظاهري أنما كان لاجل أجماع المصلحة والمفسدة واللارادة والحراهة والوجوب والحرمة وغير ذلك من المحاذير الملاكبية والحطابية وقد تقدم طريق الجمع بينهما و أين هذا من التنافى بين الأمارات والأصول فانسه ليس في باب الأمارات حكم بجمول من الوجوب والحرمة حتى يضاد الوظيفة المجمولة لحسال الشك بل ليس المجمول في باب الامارات إلا الطريقية والوسطية في الأتيان وكونها محرزة للدؤدي وحجه التنافى بينها و بين الأصول أنما هو لمكان أنه لا يحتمع أحراز المؤدي في مورد الشك ووجه التنافى بينها و بين الأصول أنما هو لمكان أنه لا يحتمع أحراز المؤدي في مورد الشك فيه مع أعمال الوظيفة المقررة عسل خلاف مؤدي

<sup>(</sup>١) المستشكل بعض الأعاظم الميرزا النائيني قده

## THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR'ANIC THOUGHT

فى بيان الاصول التي تكون داخله في علم الاصول

-- V -

الاعتبار بحسب الظهور على الأمارة مسلما لايبق موضوع للتعبد بدليل الاصل حيث انه أيضاً قد اعتبر في موضوعه إحتمال مجمولية هذا الحكم والأصل في المورد واحتماله مضادمع تحقق الحكم الظاهري الذي يكون مفاد دليل الاعتبار بالنسبة إلى الامارة فيكون المقاممن صغريات ما اذاكان الدليل على و جود المقتضى للاثر موجوداً ولكن شك في وجود المزاحم مع هذا المؤثر ومن المعلوم أنه لا أشكال في أن العقلا. لا يعتنون بهذا الاحتمال بل يمكن أن يقال أنه لوا بقي الظهو بالنسبة إلى دليل الامارة كان خروج دليل الاصل عن دليل التعبد بالتخصص بخلاف العكس واكن عكن أن يقال أنه بعد ما كان الموضوع في طرف الأصل أيضاً موجوداً وهو وجود الخبر المحتمل صدوره كان خروجه من محت دليل التعبد بلا دليل و نقس هذا الانطباق كان الدليل المزاحم لمقتضي الامارة ويمكن أن يطبق أولا على مفاد الاصل حتى يـكون خروج الأمارة بالتخصص نعم بمكن أن يقـال في مقام أتمام هذا التقريب إن مقتضى ما بنينا من إنه كا يكون نفس مفادى الامارة والأصل طوليين فكذلك تطبيقي دليل التعبد فالحسم الظاهري بالنسبة إلى مفاد الأصل الحاصل من تطبيق دليل الاعتبار عليه في طول الحكم الظاهري الحاصل من تطبيق دليل الاعتبار على مفاد الاصل ولا يجتمعان في رتبة واحدة أصلاحتي يتنافيان ولكن لا يخني إنه يتم بناءعلى مامر في الجزء الأول كمفايتة من الجميع الرتبي المنسوب إلى بعض الاعلام في رفع المنافي بين الحكم الواقعي والظاهري وقد سبق منا بما لامن بدعليه من عدم كفايته ولو بناء على مبناء قده من تعلق الاحكام بالصور الذهنية اجقاء اشكال الطلب بالمحالوان كان يرتفع أشكال الطلب المحال ولذا قد اخترنا اخيراً للجمع بينهما بتعدد مراتب الحكم بل يمكن ان يقال انه ايضا لايفيد في المقام حيث ان المفروض وصول الحكم في الاصل والامارة في المقام اقصى مرتبة الفعلية للعلم بكليهما بخلاف المقام السابق لعدم تعلق العلم بالحكم الواقعي فيمكن انِ بِيقِي فِي المرتبة الأولى من الفعلية فافهم واغتنم

عيدة الوسائل في شرح الرسائل

5

العبارة وفى بعض الموارد الآخران رفع التنافى بين الحكم الوافعى والظاهرى بنظرة أختلاف الرتبة بينهما الذى قد مر منا تفصيله فى الجزء الأول وهو مستند الى بعض اعاظم (۱) تلامذة الميرزا الشيرازى قده و المظنون أنه اخذه من استاده قده وهو أخذه من استاده المصنف قده بشهادة العبارة المذكورة فى المفام وغيرها ، (قوله قده فهو حاكم على الأصل لا مخصص له الحكم أعلم أنه لا بد من بيان ماأشرنا اليه آنفا من مرتبة الحكم الواقعى والظاهرى مفصلا حتى يتضح الحال فى وجه تقد مه عليه وأن كان من المسلميات فى الجملة

والجهل ومفاد الأصل في طول ذلك لأنه في ظرف الشك به ولا اشكال في عدم المعارصة بين هذين المفادين اصلا لكونهما في مرتبتين كا انه لا اشكال في عدم المعارضة بين الحكمين الظاهرين الذين يكونا مفاد تطبيق دليل الاعتبار على الخبرين يكون مفاد احدهما الحرمة الواقعية ومفاد الاخر الحلية الظاهرية وفي مرحلة الشكحيث أنه كما يكون نفس المفادين طوليين كذلك مفاد تطبيق دليل الاعتبار عليهما وانما الاشكال في المعارضة بين ما محصل من تطبيق دليل الاعتبار وهو وجوب العمل في الظاهر على طبق مؤدبها وهو الحرمة مثلا في العصير وبين نفس مفاد الاصلحيث أنهما في مرتبة واحدة وهوااشك بالحكم الواقمي فلابه من الملاج في هذا المقام فان بنيمًا على أن لسان دليل اعتبار الأمارات تتميم الكشف وجعل الظن منزلة القطع كما هو المعروف من مسلك المصنف قده والظاهر من بعض الأخبار فلا اشكال حيث اندليل اعتبارها برفعموضوع مفادالاصل ولوتنزيلا فيكون حاكما عليه وأما لوبنينًا على أن لسانه تنزيل المؤدى منزلة الواقع وأن المظنون بمنزلة الواقع كما هو المختار المعض المحققين كالمحقق الخراساني قده فحل الاشكال والوجه فيرفع التنافي في غاية الاشكال بعد بقاء الموضوع لمفاد الاصل في مرتبة جمل الحكم الظاهري على طبق مفاد الامارة و عدمار تفاعه لاوجدانا و لا تنزيلاو قد يقرر في وجه رفع التنافي بأنه لما كان القطع باحدهما

<sup>(</sup>١) هو السيد المحقق السيد عمد الاصفهاني قده

به فى الشبهات الموضوعية والبحث عن الشبهة المحصورة والشبهة غير المحصورة وأمثال ذلك والأليزام بأنها مذكورة في الاصول استطراداً كما ترى بخلاف القسم الثاني فانها خارجة عنها وعبارة المصنف قده لاينافي ماذكر بل يؤيده بل ظاهر فيه حيث أن قوله الاصول المتضمنة لحكم الشبهة في الحكم الفرعي الكلي وأن تضمنت الخ الظاهر منه أن يتكلم في الأصول المشتركة بين الشبهة الحكمية والموضوعية كاصالة الحلواابراءة والالوكان مقصوده خصوصها فياذكرنا الجارية في الشبهة الحكمية يقول الاصول الحارية في الشبه ولا يعبر بالاصول المتضمنة الخوان أبيت عن ظهوره فبعد قوله قده في ذيل المطلب الما الاصول المشخصة لحكم الشبهة في الموضوع الخيصير ظاهراً فيه وبالجملة لاوجه لجمل البحث في مطلق الشبهات الموضوعية خارجاً عن الإصول و الألنزام بكونها استطرادا كا ذهب اليه بعض الاعاظم قده نعم لو قلنا بان ميزان المسئلة الاصولية عدم إمكان أعطاء نتيجتها بيد المقلد والعامل لاشكل دخولها في المسائل الأصولية ولكن الإلنزام بخروجها مع انها من أهم المسائل المذكورة فيهـــا واشكلها واطولها كما ترى والإلتزم بدخولها وتغير الميزان اولى الإلتزام بالخروج وان المبزان عبارة عن ماذكر

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَالثَّانَى أَمَا انْ يُكُونُ الْاحْتَيَاطُ فَيُهُ مُكَمَّا الَّحِ ﴾ قد عرفت في اول الكمتاب إختلاف عبارات المصنف في تعين مجاري الاصول هناك وفي المقام وأنها لا مخلو على كل حال عن الاشكال لان مجراى التخير لو كان عدم امكان الاحتياط بلزم عدم جريان البراءة في دوران الامر بين المحذورين مع أن التحقيق جريانها لماعرفت هناك من ارب العلم الموجود فيه لايكون بيانا بل من أفراد الابيان وقد عرفت الجواب عما افاده الاستاد المحقق العراقي قده في المقام فراجع وكذا يلزم عدم جريان البراءة فيها اذا دار الامر بين حرمة الشي. ووجوبه واباحته مع انه لا اشكال في جريانها فيه كما انه يلزم حريانها فيا إذا كان دوران الامر بين حرمة الثي ووجوب شي آخر بمقتضى العبارة في المقامين لانه يشك في التكليف مع أنه لا اشكال في انه من مجارى الاحتياط ولا يكون المراد من التكليف جنسه حتى و تفع بعض الأشكالات مثل الاخبر حيث أن الجنس معملوم ليس

ولنا تقريب آخر في حل الاشكال بحيث لولا تما ميتها لابد من النشبث بالتخصيص وان تقدم الإمارة على الاصل من باب الخروج عن الحـكم لا الموضوع وهو انه لما كان الامارة وقول العادل ناظراً إلى حكاية نفس الواقع بلوازمه وملزوماته ولذا كأن المثبت فيهاحجة ومن لوازم الحرمة المجمولة على العصير مثلاعدم الحلية فكذلك مفاد دليل اعتباره وجوب العمل على الحرمة الواقعية وعدم الحلية كذلك في الظاهر فيجعل عدم الحلية في الظاهر ويرفع بذلك موضوع التعبد للاصل وهو إحتمال مجمولية الحلية بخلاف الاصل فانه لما لم يكن مثبته حجة فلا ينفي الحرمة فيطرف الشك الذي مقتضى تطبيق دليل التعبد على الامارة ﴿ و توهم ﴾ انه يكني المضادة الاصلية بين الاحكام بأنفسها المرتبة على الاعم من الحكم الحلية فلا يبقى موضوع لدليل طرف الامارة ايضا ﴿ مدفوع ﴾ في طرف الامارة هو احتمال الحرمة الواقعية وهو بعد باق بحاله فافهم واغتنم وتأمل

﴿ قُولُهُ قَدُهُ أَنْ المقصود بِالكُّرْمُ فِي هَذَا المقصد هو الأصول المتضمنة لحكم الشبَّمَّةُ فِي الحكم الفرعي الكلي وان تضمنت حـكم الشبهة الح ﴾ لايخني ان الشبهة في الحكم والشك في التكليف قديكون متعلقا بالحكم الكلى كالشك فيحرمة شرب التتن وقد يكون متعلقا بالحكم الجزئ والثانى يشمل جميع الشبهات الموضوعية لكن بعضها يكون الاصل الجارى فيها عين الاصل فالشبهة الحكمية والدليل الدال على حكمها عين الداير على حكمها كالشك في حيليته شي و حرمته حيث ان الدليل على حليته وجواز ارتكابه عين اصالة الحلو اصالة الرائة عقلا الجارية ين في الشبوات الحكمية وبعضها يكون الاصل الجارى فيها مختصا بهاشر عاو لا بجرى فى الشبهات الحكمية إصلاكموادد اصالة الصحة واصالة الوقوع من قاعدة الفراغ والتجاوز وغير ذلك ولايخني ان المذكور في الاصول استطراداً لايكون الا الفسم الثاني من الاصول الجارية في الشبهات الموضوعية واما فالقسم الاول فلحقة بالشبهات الحكمية في كون المقصود بالكلام في الاصول ولاوجه لخروجه عن المسائل الاصولية كيف و پـكون من اهم المسائل الاصولية الشك في المكلف

في الاستدلال باية الايتاء للمراءة

﴿ قُولُهُ قَدُهُ بِمُدْ حُكَايَةً قُولُهُ تَمَالَى لَا يُكُلِّكُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا أَتَّبِهَا قَيْلُ دَلَالْمُهَا وَاضْحَةً ﴾ وجه الاستدلال أن المراد من الاتياء الاعطاء ومن المعلوم أن اعطاء كل شي بحسب حاله والاعطاء في باب العلميات الاعلام كما أن الأخذ فيها الموجود في كثير من الاخبار الواردة فى حجية الحنر الواحد كمناية عن التعلم ولذا بمكن أن يقال بأر. لسانها تتميم الكشف وتنزيل الظن منزلة العلم لاجعل المؤدى وتنزيل المظنون منزلة الواقع فاذا طبقت على المقام يكون معناها أن ما لم يعلمه الله لم يكن مكلفا به من جانبه ومعنى عدم النكليف عدم تنجزه و فمليته بحيث يماقب على مخالفته ولو كان في الواقع موجودا ولكن برد عليه كما أشار اليه المصنف قده بان لفظة ما بقرنية الصدر وهو قوله تعالى من قدر عليه رزق فلينفق مما أنيه الله ينطبق قطعاً على أشياء من غير سنخ التكليف فلو أريد منه التكليف أيضاً كيكون الايتاء بالنسبة اليه الاعلام يلزم أستعال اللفظ في المعنين حيث أن الهيئة الكلامية تدل على نسبة واحدة ومن المعلوم أن نسبة تعلق التكليف لمفس الحكم نسبة الفعل إلى المفعول المطلق فيكون ممناها أن الله تبارك و تعالى لايكلم تكليفاً إلا بعد الاعلام و نسبة تعلقه إلى الفعل نسبة الفعل إلى المفعول به ومعناها لايكلف الله شيئًا إلا بعد التمكن ومحتاج ذلك إلى لحاظين في أن واحد وقد يقرر في تقريب الاشكال بان المفهول به لابد وأن يكون موجوداً قبل الفعل كي يقع الفعل عليه كوجود زيد بالنسبة إلى الضرب والمفعول المطلق وجوده يتحقق بوجود الفعل ولا يكون لوجوده تقدم علىالفعل وعلى هذا يتبنى أشكال الزمخشري في كون السموات مفهولا به في مثل قوله تعالى خلق الله السموات فلا يمكن أن يقعا في طرف نسبة الفعل بنسنة واحدة واجيب عنه بأن المفعول المطلق النوعي والعددي يصح جهـــــــله مفعولاً به بنحو من العناية مثلاً الوجرب والتحريم وأن كان وجودهما بنفس الإبحاب والانشاء وليس فيهمانحو تحقق في الرتبة السابقة إلا أنهما باعتبار مالها من الاسم المصدري تصح تعلق النكليف بها والانصاف أن تقريب الاشكال والجواب كليهما غيرتمام

وأما تةريب عدم تمامية الاشكال فن جمة أنه لايلزم أن يمكون وجودالفول به

بمشكوك وبعضها على احد النسختين لنصر يحه قده في اول المقام الاول بأر. التكليف هو النوع الخاص من الالزام وإن علم جنسه ومنه ظهر أنه ربما لايتم ماقيل وقد قلنا في اول الكتاب بأن مجراى البراءة عدم العلم بالنكليف مطلقاً ولو بجنسه بأن يقال إذا لم يلاحظ الحالة السابقة فاما إن لايعلم بالنكليف اصلاولو بجنسه وإما ان يعلم وعلى الثانى أما اس عكن الاحتياط املا فالاول مجراي البراءة والثاني مجرى الاحتياط والثالث مجراي التخيير لانه مع قطع المظر عن أن هذا يتم بناء على عدم جريان البراءة في دوران الام بين المحذررين كما اشرنا اليه في السابق أنما يتم لو كان المقصود من التكليف جنسه لا نوعهمع إنه لا يكون كذلك و إلا يلزم أن يكرن متعلق العلم والظن ايضا الجنس لا النوع إلا ان يقال بأن متعلق كل واحد من القطع والظل والشك نوعه و لكنه يشترط في جريانالبراءة عدم العلم به مطلقاً ولا منافاة بينهما حيث ان الشك في تمام الصور متعلق بالنوع كان هنا علم إجمالي بالنوع أو الجنس أو لم يـكن فتأمل

عُمدة الوسائل في شرح الرسائل

﴿ ثمانه لا يخفي أن المصفف قده بعد تعييز مجارى الاصول في المقام قد صرح بتداخل موارد الاصول في بعض الاوقات منجهة تقيد بجرى الاستصحاب بقيد اللحاظ وقدعرفت في ما علقنا في الجزء الآول من هذا الكتاب وجه لزوم الفيد ومافيه واما مسئلة التداخل بحسب المورد فالظاهر إنها ليسث كذلك لانه إذا لوحظ الحالة السابقة في كل مورد فيكون مجرى ومورداً الاستصحاب نقط ولايكون لفيره اصلا بناء عليه وإذا لم يلاحظ في مورد الحالة السابقة ولوكانت موجودة تـكون مجرى ومورداً لفيره ولا نـكون موردله اصلا كما انه بناء على عدم لزوم التقيد يـكون مطلق ما كان له الحالة السابقة مجرى للاستصحاب وما لم تركن له مجرى ومودداً لغيره فاين التداخل وإما توافق مثل قاعدة الطهارة والحلية مع الاستصحاب في بعض المرارد كتوافق قاعدة الاشتغال واستصحاب ايضا في بعضها لا يكون من باب التداخل في المورد والمجرى لحكومة الاستصحاب على القاعدتسين ولو في صورة النوافق ﴾

و قال قده ) بعد كثير من البحث أنه وأن كان الموصول مراةو كان الخصوصيات متعلقين للحكم الا أنه ليس مثل ما اذا أريد الخصوصيتان من لفط الموصول لأن نفس الخصوصيتين أريدت من الدال الآخر فيكون مثل ما انشأ الخطاب مرتين لهما

و قلت له قده ﴾ لاريب في كمال الفرق بين الكلام الواحد والكلامين و لابد أن يكون في كلام واحد قضية معقولة واحدة بخلاف الكلامين

( فاجاب قده ) عن ذلك بأنه لو كان الموضوع له فى الحروف وما يشبهها من هيئات الافعال والهيئات الكلامية الدالة على النسب هى المعانى الكلية المنطبقة على المتعدد فيمكن أن يكون المستعمل فيه والمدلول عليه للهيئة الكلامية هو الجامع بين النسبتين كا أن المراد من الموصول فى طرف المتعلق أيضا هو الجامع فكما أن الحصوصتين فى طرف الموضوع مدلول عليها بدالين آخرين سوى نفس لفظ الموصول فكذلك خصوصية النستين.

( اقول ) كمفاية تهدد الدال في بعض المقامات لاجل ان لا يكون المعنى بكلاجزئية مرئياً بلفظ واحد كي يستنتج في الحقيقة والمجاز مع مسليه أنه لابد وان يكون في آن واحد لحاظ واحد . وملحوظ كذلك لاأنه يوجب تبدل استحالة اللحاظين بامكانه مثلا اذا قيل اعتق رقبة وكان في البين قرنية حالية ان المراد الرقبة المؤهنة في عقال بأن المتكلم لاحط الرقبة المتصفة بالايمان لكن ماجعل اللفظ مراة على تمام هذا المهني بل جعله دالا على ذات الرقبة وأنما انكل في لحاظ الايمان على القرنية الحاليه ولا يمكن في هذا الآن ان يلاحظ أيضاً الرقبة الكافرة ولو بهدا النحو بان يريد الذات من اللفظ والكفر من دال آخر وأعجب من ذلك انه قده كان يقول بأن الجامع بين النسبتين لانسبة المفعول المطلق ولا نسبة المفعول به ويمكن ان يرادمن الهيئة في الكلام هذا الجامع وفيه أن الجامع ليس له وجود الا وجود المصداق و لا يمكن ان يقال بأن النسب الاعتبارية الذهنية يمكن أ ن يفرض الجامع بينها بحيث يركرن وجوده غير تلك الافراد لوضوح ان النسب في هذا

في الحارج قبل الفعل كى يقع الفعل عليه بأن يكون الفعل موجباً لا يجاد وصف على ذات المفعول به كان كلامه بان اللازم أنها كان نسبة المفعول به إلى الفعل نسبة الموضوع إلى الحكم حيث انههو او منه فلا بدأن يكون مقدماً عليه في المرتبة ولو كان وخراً عنه في الوجود ككثير من موضوعات الاحكام كالماء الذي يأمر المولى بالمجيبي به حيث أن اللازم في الحكم تقدمه عليه في الرتبة وأن لم يكن موجوداً حين الحكم بل يوجده المبد بعده مثل أذا بة الثلاج اوحفر البئر ولذا ترى كثيراً من أفراد المفعول به كذلك ولا يكون لها وجود في الخارج قبل فعل الفاعل كحفرت البئر او حفر القبر او كتب الخط بل أوجد السرم وابن الدار والمسجد وليس منحصراً بخصوص قوله تعالى خلق السموات والارض والالتزام بانها ليست من مصاديق المفعول به يلزم أن يكون المفاعيل ستة وهو كا ترى وأما عدم تمامية الجواب فستعرف وجهه أنشاء الله وقد أجاب عنه المحقق الخراساني في تعليقته على المنن بأنه المختى اللغوى فلا يكون نسبته الما الما الوجوب والحرمة الواقعيان حد التنجز والبعت لا يدخل في عنوان النكليف بله ين نه يكون من أفراد الشي فيصير معني الآية أن الله يكون من أفراد الشي فيصير معني الآية أن الله الوجوب والحرمة الواقعي الا بعد أعطاء ذلك الشي بالبيان او بالاقدار هذا وستعرف انشاء الله أنه لا يحتاج الى هذه التكلفات

(وقد أجاب عنه) الإستاد المحقق العراق قده بطريق آخر وهو أنه لوكان المستعمل فيه للفظة ماكل واحد من المفعول به والمفعول المطلق بخصوصهما يلزم ما ذكر وأما اذا كان هو الجامع بينهما ولو عرضياً كما هو الظاهر من لفظة ما فلا يسكون طرف النسبة متعدداً لل المكن قلت له ) في مجلس البحث اذا كان المختار في السابق أن المبهات عداوين اجمالية للموضوعات بحيث يسكون مراة هو متعلق الحسم لاأن نفسها متعلقات للاحكام فيسكون الموصول في المقام مراة لكل واحد من المفعولين بالخصوص فيسكون طرف النسبة متعدداً.

- 10 -

ويكون مفاد الآية الشريفة ان الله تمالي لايؤ اخذ عبداً بالنسبة الى الاحكام الواقعية الابعد الاعلام وهو كاف الاصولي في مقابل الاخباري

ويؤيد ماذكرنا بل ريما يشهد عليه رواية عبد الأعلى عن أبيعبد الله وع، قال قلت له هل كلف الناس بالمعرفة قال لا على الله البيان لا يكلف الله نفساً الا وسعوا لا يكلف الله نفسا الاما اتيما حيث أن الظاهر ان عدم التكليف من جمة عدم الميان لا من جمة عدم القدرة وان كانت الممرفة التفصيلية قبل تعريف الله غير مقدور الا ان يقال أنه بعد الاستدلال الامام (ع) بقوله تعالى لا يكاب الله نفساً الا وسعما ايضا سما مع تقد ممه على الاستدلال بقوله تعالى لايكلف الله نفساً الاما انيها لايكون ظاهر فيماذكر بل يكون ظاهره ان عدم التكليف من جهة عدم المقدورية ولا فرق فيها ذكر بين أن يكون المعرفة بنفسها واجبة من حيث انها شكر او انها مقدمة للانقياد بتقريب أنه لو كان نفس المعرفة شكراً وكونمن الموضوعات غير المقدورة ولايكون الايناء الاعلام بخلاف أنهلو كانت مقدمة للانقماد الواجب فممناه أنه هل كلف الناس بالمعرفة لإجل الانقياد فيقـــول الامام عليه السلام لابحب لانه لو كان الانقياء واجماً يلزم عليه البيان والاعلام كى ينقاد العبد لما يعرفه بالبيان وان كان ينطبق عليه لا يكلف الله نفساً الا وسعها من جهة عدم مقدورية المعرفة لكن تطبيق الآية أنثانية من الناسيس بخلاف الاول فهو من باب التأكيد كما عن شيخنا الاستاد قده حيث أنه بعد ما كان المعرفة التفصيلية امراً غير مقدور لا يتعلق به التكليف سواء كان وجوبه نفسيا او غيريا وبالجملة بعد استدلاله (ع) بكلما الآيتين لا يكون الاستدلال ظاهرًا في كرن عدم التكليف من جمة عدم البيان كي يـكون شاهداً للمقام لولم يمكن ظاهر في خلافه اما نفس الاية فقد عرفت انه لامانع من التمسك باطلاقه للبرائة والمدعى اللهم لاان يقال بعد كون صدر الآية راجعا الى بذل المال المستلزم لكون المقصر دمن الانياء الاقدار والتمكن لا يبقى لها اطلاق بالنسبة الى مطلق افراد الانياء الشامل للاعلام لوجود القدر المتيةن ولو في مقام التخاطب في البين المانع من عمامية مقدمات الحكمة الدالة على الاطلاق ثم

الباب قد جمعهما المعتبرون في المفاعيل الخسة ولا يكون في البين نسبة سادسة حتى يقال بهذا المطلب فافهم واغتنم مع انه لو سلم وفرض هذا الفرض المحال غير واف بالمرام حيت أنالثابت بهذه التجشات مرحلة الامكان لامرحلة الاستفادة والاستظهار حتى بجدى للاصولي فتأمل هذا كله مع انه لايتوجه الايراد على المصنف قده بمناه ومسلكه حيث ان الموضوع له في الحروف وما يشبهما عنده ايس الا النسب الجزئية والمتباينة ولا يكون لها جامـــع اصلاكا لا يخفي

هذا والانصاف ان الاشكال غير وارد ولايلزم اجتماع اللحاظين و بيانه يترقف على توضیح مقدمات تحصل من مطاوی ما ذکر نا

﴿ الأولَى ﴾ ان اللازم في المفعول به تقدمه على الفعل رتبة ولا يلزم إن يكون وجوده في الخارج مقدماً على الفعل

﴿ الثَّانِيةِ ﴾ في غالب الافعال يكرن للفعل بمعناه الاسم المصدري عنوان خاص ويكون نفس هذا العنوان موضرعا للاثار بلحاظ الشرع والعقل والخارج او بلحاظ بعضها كالأمثلة السابقة وكالوجوب والحرمة في المقام

﴿ النَّالَيْنَ ﴾ لا يلزم ان يـكون الجامع بين المتباينين مفهوم ينطبق عليهما مع خصوصيتي تبا ينهما حتى يكون محالاً بل يكني دخولها تحت أي عنوان كان ينطبق عليهما ولو بعنوان الشيء الذي يكون معنى ما الموصولة لاان المقصود انطباقه عليها من جهة أنه عنوان عرضي كما قاله الاستاد قده الذي يحكون منطبقاً على جميع الموجودات بل من جهة أنه اقرب جامع وجودي ينطبق عليهما وقد يشير بمفهومه الشي اوما الموصولة فتأمل جيدآ

﴿ اذا عرفت هذا ﴾ فنقول الوجوب والحرمة يكون من افراد المفعول بــه الذي يكون داخلا في الاشياء التي لا يكلف الله بها الا بعد اتيانها فاذا كان ايتاء كل شي اعطائه مجسب حاله والأعطاء في باب العلميات الاعملام وكان للاية الشريفة اطلاق يتم المطلوب - 14 -

الاية ح مفاد قاعدة قبح العقاب بلا بيان وسيأتى انشاء الله ان الاخبارى لا ينكرها وأنما يدعى ان فى البين البيان و بمت الحجة بأرلة الاحتياط نعم لو كان الرسول كناية عرب الاعلام علما او ظما ولم نقل بأن دليل الاحتياط اعلام يجدى فى قباله لكن الانصاف أن الرسول ظاهر فى خصوص النبى الظاهرى و به يتصرف فى لفظة نبعث و يجعل بمعنى الماضي اللهم الا ان يقال بحكومة اخبار ان العقول رسل باطنيه كما أن الانبياء عقول ظاهرية وانها يوسع دائرة الرسول فى الآية فتا مل وقد عثرت بعد ما ذكر ته من عسدم اختصاص الاية الشريفة بننى التعذيب الدنيوى بالنسبة إلى الامم السابقة على ما يقرب منه فى تفسيرها فى بحمع البيان فى سورة الاسراء فراجع

وقوله قده أم انه ربيا يورد التنافض الح كم لا يخنى انه لاوجه لرد الاخبرارى المستدل بالاية الشريفة على عدم الملازمة بين حكم المقل والشرع من جهة أنها تدل عدم المقاب عند عدم بيان الرسول وان كان العقل مستقلا بالحكم فيكشف عن أنه لا يكون الشرع حكم بان المراد من الرسول اعممن النبى الظاهرى الاعلى بعض الاحتالات السابقة وهو قابل للمنع فالاولى رده بان التعذيب اعم من نفى الاستحقاق ولا يرد على من ردهم بهذا النحو واستدلال بالابة للمقام ما اورده عليه الحقق القمى قده من التناقض حيث انه لوكان نفى التعذيب دليلا على نفى التكليف فيتم استدلالهم بها على عدم الملازمة ولاوجه الرد عليهم وان لم يكن دليلا على نفيه فلا يجدى للمقام وذلك لما اشار المصنف قده من ان نفى الفعلية في خصوص المفام من باب الانفساق يلازم نفى الاستحقاق حيث ان دعوى الاخبارى ان في ارتكاب الشبهة الهلكة والمقاب فاذا كان مدلول الايسة عدمهما فلا يكون استحقاق اصلا يخلاف باب الملازمة فانه يكفى فيها الحكم المستقبع للاستحقاق وأن لم يكن أستحقاق الملائح المستقبع للمناب الفعلى بلا عفو عنه يشكل ردهم بهذا النحد ولكن الانصاف أن الذي يمكن أن يدعى بعد الفعلى بحدن الشيء أو قبحة من جهة احراز المفاط وفقد المانع حكم الشرع على نحو يجب

أنه على تقدير الاطلاق لاوجه لأن يقال بأنه أجنبي عن المقام من جهدة أن مدوله عدم التكليف قبل بعث الرسل وتبليخ الاحكام وأين هذا من الشك فى التكليف بعد تبليخ الاحكام واختفاء بعضها من جهة بعض العوارض كما فى تقريرات محث بعض الأعاظم قده وذلك لوضوح أن عدم التكليف المذكور فى الآية الشريفة بالنسبة ألى احاد المكلفين بخلاف الآية الاتية فان ننى التعذيب عن القوم ومجموع الامة وكم فرق بينهما فلا يختلط عليك الام

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَفَيْهُ أَنْ ظَاهُرُهُ الْآخِبَارِ بُوقُوعَ النَّمَذُيْبِ اللَّهِ الظَّاهِرِ ان وجه استظهاره قده كون لفظة كنا بصيغة الماضي وفيه أنه وان كان نفس اللفظ ظاهراً في الماضي ولا نقول بانسلاخه عن الزمان في مثله وأن اسنداليه تعالى ولا يدل على الاستمرار مثل قَوْلُهُ تَمَالَى كَانَ الله عليها حــكيما حيث أنه و أن كان التحقيق على خلاف مسلك النحوين من دلالة الفيل على ما يقترن بأحد الازمنة الثلاثة الا أنه فرق بين مدلول الماضي والمضارع وبين قوله تعالى ضرب الله مثلا ويضرب الله الامثال فاذا لم يدكن في البيين ما نع عن أرادة الزمان مثل قوله وع ، كان الله و لم يكن معهشي يدل عليه ولو بالانطباق الا أن ظهور فيه معارض لظهورةوله تعالى حتى نبعث في الذيل حيث أنه يدل على المضارع ولا يمكن أرادة الماضي من نفى التعذيب وارادة الاستقبال من البعثولو بالنسبة الى حال التعذيب لمأخره عن البعث في الخارج ولذا لايصح أن يقال ما يرحت من المكان حتى يؤذن المؤذن مـع ارادة المضارع من لفظة يؤذن فلا بد من التصرف أما في لفظة كمنا وجعله بمعنى المضارع وأما في لفظة نبعث وجمله بمعنى الماضي وعلى الثاني يكون اخبار عن نني التعذيب عن الامم السابقة مخلاف الاول فيكون معناها عاما وان الله تعالى لايعذب الا بعد بعث الرسول فاذا فرضنا أن المراد من الرسول اعم من النبي الظاهرى كما هو مفروض المصنف قده يتم المطلب على مذاق المصنف قدم وأن كان قد يرد على الاستدلال بالاية بانه وان كان الرسول كناية عن مطلق البيانو اتمام الحجة لكن لا تكون بجدية في مقابل الاخباري حيث أنه يقول ان ادلة الاحتياط يصلح للبيانية و بها تمت الحجة و بعيارة اخري يـكون مفاد

المجردة عن تعقبها بالسيئة ولا يمكن للعبد التجرى على ذلك فان القصد والتجرى على النية المجردة لا بعقل اذ لا يتحقق العزم على العزم المجرد الخحيث أن المقصود من النية والعزم ليس ما يمكون مشرفاً على العمل ومتصلا به بل المقصود النية المنفصلة عنه ومن الواضح أنها بما يرغب فيها لأجل الالنداذ بها فن الممكن أن يقصدها مستقلة وبجردة عن العمل مثلا ينوى في النهار قصد المعصية في الليل و تفكره في خصوصياتها والالتذاذ بهامع أنه يكني الدخول في النية في النية في القصد الى المعصية بلا سبق العزم لأن الاشكال كان عبارة عن حمل الشار عالعباد على الاقدام بفعل الحرام المعفو عنه ويكني في استناده الى المولى بالعفو عنه أبقاء نفسه عليها بعد الالتفات إلى العفو في أثناه القصد.

- 14 -

( اللمم إلا إن يقال بان النية المجردة عن تعقبها بالسيئة لا تكون ملتفتا اليها دائما او غالباً للجنرى حتى يلتفت إلى العفو عنها لان المفروض أنه عازم على العصيان و إلا لا يكون نيته نية السيئه والمقصود من التجرد بحسب الواقع بحيث تحقق له الما نع من الدخول في العمل قهراً او حصل له الندامة و كان الاولى للمستشكل التشبث بهدا المطلب لا ثبات أسنتنا. استخراج نية السيئة المجردة عن مدعيه من الاستدلال بعدم معقولية تحقق العزم على العزم ) .

(قوله قده و منها قوله تعالى ما كان الله ليضل قوماً بعد اذ هديهم حتى بدين لهم ما يتقون الح و جه الاستدلال بها ربما يكون أظهر من الآية السابقة من جهة عدم الاحتياج إلى الكناية والتصرف في لفظ الرسول بل الظاهر من قوله تعالى حتى بدين لهم ما يتقون بيان الاحكام من الواجبات والمحرمات نعم لو كان المقصود بيان مطلق الحجج ولو كان في مقام الثيك مثل أبحاب الاحتياط لما كان يقابسل دليل الاخبارى ولاينافيه ولكن في مقام الثيك مثل أبحاب الاحتياط لما كان يقابسل دليل الاخبارى ولاينافيه ولكن في مقام الثية السابقة كما أشار اليه المصنف قده و لكن أذا تم الفحوي و اولوية توقف المقاب الاخروى على البيان من الخذلان الدنيوى يكون أقوى استدلالا واظهر دلالة منها المقاب الاخروى على البيان من الخذلان الدنيوى يكون أقوى استدلالا واظهر دلالة منها المقاب الاخروى على البيان من الخذلان الدنيوى يكون أقوى استدلالا واظهر دلالة منها

موافقته ويستحق مخالفة العقاب وأن كان مقتضي مثل الاية الشريفة عدم فعلمة العذاب المستلزم للمفو عنه وأرتفاعه تفضلا وأماالقول (١) بان الحرمة الشرعنة مع اخبار الشارع بنفي التعذيب والتفضل بالعفو لا يحتمعان لأنه يلزم ان يحمل الشارع العباد على التجرى بفعل الحرام فان الاخيار بالعفو يوجب اقدامهم على فعل الحرام المعفو عنه فيلزم لغوية جعل الحرمة ففيه أن لزوم أطاعة المولى محكم العقل ليس من جهة الفرار من العفاب بل لأن فيها الحسن الملزم بحيث لو علم عدم ترتب العقاب من جهة عدم قدرة المولى عليه مثلا بحب عليه الاطاعة ولا فرق في علم العبد بعدم تر تب العقاب و بين العلم بعدم قدرة المولى أو العلم بالعفو عنه من الحارج أو من أخبار نفس المولى به و دعوى أن العملم بالعفو مطلقاً أو في صورة خصوص أخبار المولى به يرفع الاستحقاق مما لاشاهد عاممًا بل يترقف صدق العفو عليه حيث أنه لامعني للعفو إلا بعد الاستحقاق ولذا يقوى في النظر صيرورة مرتكبة فاسقاً إذا كان كبيرة خلافا للشيخ قده في العدة حيث قال على ما حكى في تارك النظر في الاستدلال في أصول الدين وصار جازماً على الحق من طريق التقليد بعد جعله وجوب النظر وجوبأ أستقلاليا أنه مخطى لكن معفو عنه ولايصير عندنا فاسقا ولايقاس مطلق العفو مخصوصه في باب التوبة حيث نه يرفع الاستحقاق كما يشهد لذلك صدير ورة التا نب عادلا وقوله (ع) النائب من الذنب كن لاذنب له حيث ان المفو هناك من لوازم قبول التوبة لانفسها وقبولها عبارة عنرضا المولى لابجرد عرالعةوبة وهو اعم منه كما لايخفى اللهم الا ان يقال أن العفى وإن كان يستلزم الاستحقاق وانما يتحقق من جمة النفضل والمنة لكن بعد تحققه قبيح من المولى العودالى العقو بة فاذا كان قبيحاً لا يكون العبد بعده مستحقاً للمقوبة و لكن لا يخفى إن هذ في العفو عقيب العمل لكن لا بالنسبة الى الأخبار بالعفو او العلم به فيما بعد كاخباره تعالى به وعدم التعذيب في وم القيمة والعجب انه قده بعد ماذكر قال نعم لا ما نع من الأخبار بالمفو بالنسبة الى المعصية التي لايكون الأخبار به موجبا للتجرى واقدام العباد عليها كالإخبار بالفعو عن نية السيئة فان المخبر به هو العفرا عن نية السيئة

<sup>(</sup>١) القائل هو بعض الاعاظم الميرزا النائيني قده

( وقد يقال ) (١) بأن الحدلان أعظم من العقاب ووجه الاولوية أنه أذا كان الجهل مانعاً عن الأمر الأهم وشي يهتم بحفظ وجوده في الغاية يـكون مانماً من الامر المهم بالأولوية ( أقول ) وإن كان ما أفاده قده من أعظمية الخذلان من العقوبة الاخروية ربما يسلم لانه مقام البعد عن الله في قبال رضائه تعالى فكما أن الرضااعظم من النعم كما قال الله تعالى ولكن رضوان الله أكبر كذلك الفراق والبعد من الله واظهار تنفره اعظم من عذابه نعوذ بالله منهما قال سيد الموحدين أمير المومنين عليه الصلاة والسلام في دعاء الكميل هبني صبرت على حر ألك فكيف اصبر على فراقك إلا انه اذا كان الجهل مانهاً من الأمر الاهم فكو نهمانماً من المهم بطريق اولى ممنوع بـــل الأمر بالمـكس نعم اذا كان نفس الاص الجمول أهم فكون الجمل بالمسبة اليه عدرا يكون الجم ل بالاص المهم بطريق أولى عذراً كما اذا كان الجهل في الشك في الدماه والفروج عذراً فيكون في الشبهات المهمة عذراً بطريق اولى والمقام ايس كذلك لأن الآهم ما كان متملقاً للجهل وأنما تعلق الجهل بحرمة شرب البتن مثلا فكو نه مانعاً من الامن الاعظم لعظمه لايستلزم كو نه مانعاً من الاص الغير الاعظم بل ربما يوجبه و بعبارة اخر فرق بين كون الجمل عذراً ومانعاً من فعلية التكلف المجهول و بين كون الجهل بشيُّ ما نعاً من و جود شيُّ آخر فاذان كان هذا الشي الآخر أعظم لا يستلزم كو نه ما نعاً من الشي المهم الذي يترتب على الجمل بذلك الشي أيضاً مثلا الولى اذا لا يعذب بالعذاب الشديد كالفتل لجهل العدد بشي يمكن أب يعذبه بالمذاب الادون كالحبس مع الجهل بذلك الشي فافهم وأغتنم فلوالتزمنا بأعظمية الخذلان عن العقاب الاخروى لايتم الأولوية والفحوى .

﴿ تَنْبِيهِ ﴾ لا يخفي على المتأمل ان بهذه الآية الشريفة يرتفع الاجمال من الايات المطلقة التي تدل بظاهرهاعلي أن الاضلال والمداية مستندان الى الله تمالى ويتمسك بظاهرها الخالفون القائلون بالجبر لانها صريحة في أن الاضلال منه تعالى لايكون إلا بعد الهداية إلى أصل الدين والأسلام اولا وبيان الاحكام وتعريف ما يرضيه ويسخطه كما في التفسير

(١) القائل هو الاستاد المحقق المراقى قده.

في الاستدلال بالايات للبراثة ثانيا ومن المعلوم أن الإضلال مع الهداية لايكون إلا الخذلان الذي يقول به الخاصة ع ﴿ قُولُهُ قَدْهُ قُولُهُ تَمَالَى لَيْمِلْكُمْنَ هَلْكُ عَنْ بِينَةً وَيْحِي مِنْ حِي عَنْ بِينَةً الح ﴾ قداورد عليه بانه وارد في مقام الهلاك عن البينة في المعارف و الاعتقاد بالنبوة و لا ير تبط بالمقام و لكن لايخني أنه مع قطع النظر عن أختصاص المورد لامجال أيضاً للتمسك بها للمقام حتى بناء على كون المقصود من البينة خصوص العلم والعلمي لامطلق أتمام الحجة كي لاينافي مدعى الاخبارى كما ذكر واحتمل فىالاياث السابقة حيث أنالذيل غير صالح لتطبيقه على الفروع لمدم اختصاص الحيوة بالعمل فيها بالبينة ولو بالمعنى المذكور بل بالاحتياط في المشكوكات أيضا يتحقق الحيوة الأبدى وأنما يختص الحيوة بالبينة والعلم في المعارف حيث أنه يلزم الفطع والجزم فيها و لا يكني الاحتياط بـــل لامعني له ﴿ و توهم ﴾ أن الذيل للمجانسة للصدر لأمن جهة اناطة الحكم فيمكن النمسك باطلاق الصدور للمقام ﴿ مدفوع ﴾ أولا

بانه لايناسبكلام الله تعالى الوارده في مقام بيان الاحكام والواقعيات الخالية من المبالفات

وامثالها وثانيا بان أفتران الصدر بهذا الذيل المحتمل عدم كونه للمجانسة لايبقي له ظهور

في الاطلاق بل يكون مما أقترن بما يحتمل القرنيبة فانهم .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَيُرِدُ عَلَى الْكُلُّ أَنْ غَايَةً مِدْلُولُهَا عَدُمُ الْمُؤَاخِذَةُ مِعْ مُخَالِفَةُ النَّهِي الْجِهُولُ الخ ﴾ لا يخفي أنه لو كان مدلولها عدم المؤاخذة على مخالفة النهي المجهول عند المكلف لو فرض وجوده واقعا كما احتملناه في بعضها فيكني في مقابل الأخباري القيائل بلزوم الاحتياط حيث أنها تتمارض أدلة الدالة بزعمــه على وجرب الاحتياط في المقام ولا تكون واردة او حاكمة عليها لأنها لأنر فعالجهل عن الواقع ولا يقول أيضا بترتيب المقاب على نفس مخ لفة إيجاب الإحتياط بل همه أثبات استحقاق العفاب على الواقع كما يشهدعليه تمسكه بما يدل على الدخول في الهلمكة من حيث لايملم بار تكاب الشبهات فلا يمكون نسبتها اليما نسبة الدليل الى الاصل نعم لو تم دلالتما يمكن الالتزام بتقدمها على الايات من باب التخصيص .

- 44 -

في النمك بحديث الرفع للبراثة

7 5

وطرف هذه النسبة هو جميع الأمور التسعة والفقرات المفصلة أعما هي بيان لنفس التسعة التي هي طرف النسبة لا بيان لها و بعد ما يـكوان في بعض هذه التسعة ما لا عـكن ان يكون نسبة الرفع اليه بالحقيقة بل يمكون رفعا تنزيلا قطما كالخطاء وما اضطروا اليه فلابد ان يكون في الجييع الرفع التنزيلي وقال قده و يدل على ذلك أن رفع الشي معنى اعدامه وعدم الشيء في مرتبة وجوده وظاهر كل واحــــد من المذ كورات دخلها في الرفع بنحو العلية والاقتضاء ومن المعلوم تقدم العلةعلى المعلول فلا يمكن أن يكونهذه العناوين علة لرفع الحكم الفعلى الذي هو في رتبته وجود الحكم وكان مرتبته مقدما علىالعلم به وعدمه ويشهد على ذلك أن الظاهر كون الحديث في مقام الامتنان ومن المعلوم أن رفع الحكم الفعلى الواقعي لا يكون أمتنانا لأن وجوده مع عدم إيجاب الاحتياط في ظرف الشك يكرن مورداً لقاعدة قبح العقاب بلابيان فافهم وقد يجيبي في الذهن أنه مناف لمبناه وما اختاره في مثل قوله وص، لاضرر و لاضرار من كونه أخبار عن عدم الضرر في الخارج في مقابل ما اختاره المصنف قده من التقدير وما أختاره أستاده المحقق قده من كو نه نفي الحكم بلسان نني الموضوع بالبيان الذي قد أشير اليه سابقا من أن الضرر المطلق و إن كان لا يمكن نفيه في الأسلام لتحققه في الحارج بين الآمة الا أنه الضرر المستند إلى الشارع ولو من جمة إطلاق أدلة الاحكام كان وجوده منفيا في الخارج-قيقة فيمكن الاخبار بنفي هذا القسم من الضرر الا أنه بعد التأمل ير تفع هذا التوهم من جهة أنه و أن كان جريان هذا المطلب في كثير من التسعة ممكنا مثل ماستكر هوا عليه لكن بالنسبة الى الخطأ والنسيان لا عكن الالتزام لان هذه الامور وأن كان امر وضعما ورفعها بيد الشارع أيضا من أن منشأها بيده وهو إبجاب التحفظ وعدم المسامحة ولكن من المعلوم أن مقتضي الامتنان فى عدم إبجاب التحفظ والممار ثة هو وضع الخطاء والنسيان في الامة لان لو كان واجب التحفظ لما يقمون فرالخطأ والنسيان مخلاف مااستكرهوا عليه فان مقتضى الامتنان وعدم اطلاق قرله نعالي احل الله اليميع عدمه مستنداً الى الشارع ورفعه فافهم واغتنم ولعله

﴿ قُولُهُ قَدُهُ قُولُهُ تَمَالَى قُلُ لَا أَجِدُ فَيَمَا الرَّحِي إِلَى مُحْرِمًا عَلَى طَاعَمُ يَطْعُمُهُ إِلَّا أَن يكون مينة أو دما مسفوحاً فابطل تشريعهم بعدم وجدان الخ ) قد يقال بأنه وأن كان المقصود في مناط الحكم ماهو ظاهر ممن عدم الوجدان لأنظاهر كل عنوان أخذ في الموضوع دخل نفسه في تمام الموضوع لا انه جزئه ولا أن الموضوع لازمه إلا أنه لايكني فيالرد علمهم محيث يسكتون في مقام الطعن علميه ص إلا إذا كان في البين مطلب مسلم بين الطر فين من أرتكاز المقل بعدم المحذور في الارتكاب عند الشبهة وهذا لأيكون إلا فيها أذا لم يكن وجوب الاحتياط في البين و إلا فيمكن لهم في مقام الجواب عنها بأنه وأن لم تكن تجد فيما أوحى اليك مخرما الاأن إيجاب الاحتياط يفتضي أن تنرك وبالجلة لابد وأن يكون المقصود من الاستدلال في مقابلهم أنه لم يكن لي حجة على لزوم الترك من الوجدار. والعلم وإيجاب الإحتياط ومن المعلوم أنهذا المطلب يسلمه الاخباري حيثأن مفاده قاعدة قبح العقاب بلا بيان ولايناني ورود الاخبار للاحتياط مكذا أفاده شيحنا الاستاد قده ﴿ قَلْتَ ﴾ أنه كذلك لو لم يطبقه (ص) على المورد الذي يكون عين المقام من الشبهة التحريمية فيكون دلالته على عدم لزوم الاحتياط في غاية القوة وصدو ددليل إبحاب الاحتياط من الائمه ع، لا يرجب اختصاص تكليفنا بلز يم الاحتياط دون من كان في زمانه (ص) كالا يخفي بعد التأمل ﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَمُعْنَى رَفُمُهُا كُرُفُعُ الْحُطَّأُ وَالنَّسِيانَ رَفْعُ آثَارُهُا الْحُ ﴾ قد ذهب بعض المحققين في الـكفاية إلى ان المراد رفع حقيقة الحكم فيما لايعلمون في الشبهة الحكمية والموضوعية بمعنى عدم فعليته بعد ما كان بنفسه من الجمولات للشارع ومعنى رفعه عدم إبجاب الإحتياط ولا حاجة بناء عليه إلى التقدير والتنزيل بالنسبة إلىهذه الفقرة وانكان لابد منه بالنسبة إلى ساير الفقرات وقد أستشكل عليه شيخنا الاستاذ قده بأنه لاوجه للنفكيك بين الأمور التعسة من حيث عدم أمكان أسناد الرفع اليها حقيقة وتنزيلا بل لا محيص من أن يكون بالنسبة الى جميعها حقيقيا او تنزيليا حيث أن الهيئة الكلامية لايدل الاعلى نسبة واحدة الهدم تكررها ولو بالواو العاطفة بل اسند بلحاظ واحد إلى جميعها

في التمسك بحديث الرفع للبراثة da 90 -هو أنه فرق بين كُرن الكلام اخباراً عن أمر خارجي و كَان الرفع رفعاً نـكريناً ومين كون الكلام في مقام تشريع الرفعو أنشائه فني الصورة الأولى لو كان اخباراً عن الرفع الحقبق بلزم الكذب بعد وجود المرفوع فى الخارج ولذا لابد من الالنزام بالبقدير والاضار صوناً لكلام الحكيم من الكذب واللغوية بخلاف الصورة الثانية حيث ان الرفع التشريعي عبارة عن انشائه والمقصود من انشاء رفع المذكورات انشائها بمايكرن انشاء لرفع آثارها فراجع تقريرات بحثه و لـكن لا يخنى على المتأمل ان التشريـع حقيقة لايتعلق بالامور الخارجية التكرينية مثل ان يقرل الشارع اوجدت الجدار انشاء وانما يتعلق بالامور الشرعية من الاحكام والامور الاعتبارية فرفع الأمور المذكورة في الحديث نشريعاً لامعنى له وانما يكون الرفع بالنسبة الى آنارها من الاحكام نعم يمكن اسناد الرفع اليما تنزيلا ومن المعلوم أنه ح يرجع الامر الى الاختلاف فى التعبير وانه هل رفع الاثار عنها ننز بلا وانه رفع الحكم بلسان رفع الموضوع كما قاله المحقق الخراسانى قده في قوله وص، لاضرر ولا ضرار او رفع الحكم بالتقدير كما يقوله المصنف في مثله ولا ير تبط هذا المطلب بكون القضية خبرية وانشائية بل يمكن النزاع على كلا التقديرين مسع ان الظاهر ا نه قضية خبرية غاية الأمركونه في مقام الانشا. وكون المنكلم في مقام الانشاء لايصير الفضية الخبرية انشائيه والالابدوان يكون مثل قوله (ع) يعيد صلوته ويغتسل انشاءًا مع انه لايكون كذلك والالايكون محل النزاع دلالة على الوجوب ولا يكون ادل عليه من صيغة الأمر عند ما يقول بدلالته عليه بل يكون اضعف لعدم كونه في مقام المبالغة وفرض انه من كثرة الاهتام به يحققه في الخارج قطما لانه يكون مجازاً حيث انه يكرن معنى تعيدًا عد وقد استعمل فيه مجازاً مـع امكان أن يقال أنها خبرية مختصه واخبار محن عن رفعها في السابق بأنشاء قضية خبرية محضة كما هو الحال بالنسبة إلى الثلاثة التي استوهبها النبيي (ص) ليلة المعراج قطعا فتأمل جيداً اما مسئلة كون الرفع والدفع بمنى واحدو ان الرفع حقيقة عين الدفع و لغة فن غرائب الكلام لأن غاية ما يمكن ان يقال

هذا كان منشأ لمدم اجراء مبناه قده في المقام نعم عمكن الخدشة في الاشكال الثاني حيث أن الظاهر أن عدم فعلية الحكم الواقعي في الظاهر أي مرتبة عدم العلم والشك وأن كان لايتم هذا أيضاً من جهة عدم أطلاق الحكم الواقعي بالنسبة إلى مرتبة الشك به حتى ينفي فعليته من هذه المرتبة فتأمل ومن هنا ظهر الخدشة في الأشكال الثالث لأن رفع الحكم في هذه المرتبة ومعناه عدم إيجاب الاحتياط يوجب الامتنان و بالجلة لا مجال إلا للقول بانه رفع الواقع تنزيلا بلحاظ أثره وهو وجوب الاحتياط في مرحلة الشك أللهم الا أنيقال بأنه بعد امكان الالنزام بتعدد مراتب فعلية الاحكام كما هو مبناه المحقق وقويناه في مقام الجمع بين الحكم الواقعي والظاهري يمكن الالتزام هنا برفع الحكم الواقعي في موطنه بالمرتبة الثانية من الفعلية الذي لا يلزم منه النصويب وخلاف اصول الحطيئة فع ينحصر المانع من كون الرفع حقيقة الاشكال الاول ومنه ظهر ما في اشكال بعض الاعاظم على المصنف الاحتياط للتحفظ اورد عليه بأن الظاهر من الموصول نفس الحكم الواقعي وهو غير ممكن الرفع واقماً (ص) لاصول المخطئة فالمقصود رفع مقتضى الحكم الواقعيءن تأثيره في أمجاب الاحتياط لماعرفت من امكان رفع الفعلية عن الحكم الواقعي بنحو لاينافي بقائه في الواقع بحيث لاينا في أصول المخطئة مع ان المصنف قده لم يصرح نورود الرفع ابتداءاً على أمجاب الاحتماط وأن عبر بالنعبير المذكور حيث أنه قده يصرح قبل ذلك من أن المقصودعدم توجه التكليف على وجه يشمل صورة الشك بلوجمه على نحو يختص بالمالم فراجعوعل كل حال لقد ظهر من جميع ماذكرنا أنه لا يمكن ان يكون المقصود الرفع الحقبق بل لابد ان يكون تنزيلا وبالاثار واما افاده بعض الاعاظم قده من أن المقصود منه الرفع الحقبق بالنسبة الى جميع الامور التسعة ويأنى بمقدمات فليس بتمام لا هــــذا المطلب ولا بعض المطالب الآخر المذكورة في المقدمات مثل كون الرفع والدفع بمعنى واحد حقيقة وأن الرفع عين الدفع حقيققة ولغة 'ما الأول فن جمة أن غاية ما يقول به قده في بيان مدعاه

في تقريره وقال به قد. هو ان الرفع والدفع بعد كو نهما مشتركين في لزوم تحقق المقتضي الموجود بحيث لو لم برد الرفع اوالدفع على الذي لكان موجوداً في وعائه المناسب له من وعاء التكوين أو التشريع أنما يفترقان بحسب الاستمال غالبأ محسب لوجود وتحقق الشيُّ في الحارج في السابق من الزمان او الرتبة وعدمه فالرفع يستعمل فيما أذا كان الشيُّ موجوداً في السابق بخلاف الدفع فانه مانع عن أصل تحقق الشي و وجوده لـكن هذا المقدار من الفرق لا يمنع عن صحة استمال الرفع بدل الدفع على وجه الحقيقة بلا تصرف وعناية فان الرفع في الحقيقة يمنع ويدفع المقتضي عن التأثير في الزمان اللاحق او المرتبة اللاحقة لان بقاء الشي كحدوثه يحتاج الى علة البقاء وافاضة الوجود عليه من المبدء الفياض في كل ان فالرفع في من تبه و روده على الشي ألم يكرن دفعاً حقيقة باعتبار علة البقاء وأن كان رفعا باعتبار الوجو دالسا ق فاستعال الرفع في مقام الدفع لا يحتاج الى علاقة الجاز بل لا يحتاج الى عنابةاصلا بل لايكون خلافما يقتضيه ظاهر اللفظلان غلبة استمالاًالرفع فيهايكون له وجود سابق لايقتضى ظهوره فى ذلك و لـكن لايخنى ايضا مافيه من الاشكال بهد الثأمل حيثًا نه وإن كان الرفع في بعض الإحيان دفعًا عن المقتضى في التأثُّ السير و بقاء الشيءُ لكن قد يكون مزبلا للشيء بعد وجوده و تحققه بلا إن يمنع المقتضى عن تأثير اصلا و بيان ذلك انهمن المعلوم بعدالةأ مل ان المفتضى للشيء وعلته قد يكون حدو أـــــه مقتضى لحدوثه و بقائه مقتضي لبقائه وقد يكون حدوثه روجوده في زمار. مقتض لحدوث المعلول و بقائه محتاج بقاء المعلول الى بقاء العلة التكوينية كبقاء حرارة الماء المعلول من

النارك في الام: و الخارجية و بقاء بجاحة الجسم المعلول من ملاقاته مع الرطوبة للثي النجس

في الشرعيات ومن المعلوم ان بقا. الحرارة في الاول و بقا. النجاسة في الثاني ليسامستندين

الى بقا. علتهما ومقتضيهما اعنى النار في الأول والملاقات في الثاني بل في بعض الاوقات

اوغالبًا يزول العلمة والمعلول باق بعد مدة حتى يتحقق الرفع والمزيل بل ربما يبدل المقتضى

بصده كما اذا وضع مكان الغار بعد حصول حرارة الماء الثلج فن الواضح حدوث الرافع من الهواء البارد او الماء المطهر لا يمنعان المقتضى من تأثيره فى النجاسة والحرارة وكم فرق بين أن يكون بين العار وإلماء حائل من حجرا وثلج بحيت يمنعها عن تأثيره فى حرارت عدوثا او بقاء وبين أن يلحقه مانع بعد حصول الحرارة لماعرفت وهو واضح لان الأول مانع من تأثير المقتضى والثانى دافع لوجود المعلول ومزيل له ولا يمكون مزاحماً لمأثير المقتضى لان بقائها لا يحتاج إلى بقائه لولا وجود الرافع والمزيل فافهم وذلك غير مربوط باحتماح الشيء فى كل آن الى افاضة الوجود من المبدأ الفياض حيث أنه بالنسبة الى كل ماله فى التركم ينيات دخل من أصلوجوده وكيفية وجوده ركيفية دخله فى التأثير مثلا الذار وجوده حدوثاً وبقاء وكمونه مؤثراً فى الحرارة بحتاج فى كل آن الى أفاضة الوجود من المبدء الفياض وكذا حرارة الماء حدوثاً وبقاء بحداثاً وبقاء حدوثاً وبقاء عجرد زوال النار المعلوم خلافه والعجب من الجماين والمعربين المناه بين الامرين والمناه الحرارة بمجرد زوال النار المعلوم خلافه والعجب من الحلط بين الامرين والله بين الامرين والله المعربين المناه المحدود المعلوم خلافه والعجب من الخلط بين الامرين والمداه العرارة بمجرد زوال النار المعلوم خلافه والعجب من الخلط بين الامرين والمداه المعربين المناه والعرب المعربين المعربين المعربين المعربين المعربين المناه المعربين المعربين المعربين المعرب المعربين العرب المعربين العرب المعرب المعرب المعرب المعرب المعرب العرب العرب المعرب المعرب العرب المعرب العرب الع

ر قوله قده والحاصل أن المقدر في الرواية باعتبار دلالة الاقتضاء الح ) بعد ماعرفت من عدم امكان كون المراد الرفع الحقى بل يكون رفعاً تنزيلياً فهل يكون المقصود من رفعه رفع المؤاخذة او رفع الاثر المناسب اورفع جميع الاثار لامانع من الاانزام بالاول بحيث يشمل المقام إلا من جهة ظهور وحدة السياق في أن المراد من الموصول فيما لا يعلمون بقر نية اخوا تهاهو الموضوع و ما تعلق عدم العلم في الشبهة الحكمية بالموضوع بل بالحكمولامعني لنعاق الشك بالفعل الكلي في الشبهات الحكمية حيث أنها عما تعلق الشك بالفعل الكلي في الشبهات الحكمية حيث أنها عما تعلق الشك بالفعادين الكلية من جهة احكامها و أما مع قطع النظر عنها فليست مشكوكة اصلاكما لا يخني و من جهة عدم تعلق المؤاخذة على نفس عالا يعلم لو شمل الحكم بخلاف ساير الفقرات والشبهة الموضوعية فمذا أيضاً وحدة سياق اخر مانع عن نقدير المؤاخذة وكون الرفع التنزيلي بلحاظ هسدنا

ج٧ في اشكال بعض الاعاظم على رفع الجزء المنسى والجواب عنه \_\_ ٧٩

ما رفع جميع الاثار فرجع الكل إلى شي واحد.

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَكَذَا الْكُلَامُ فَي رَفْعَ أَثْرُ النَّسِيانَ وَالْخَطَّأُ فَانَ مُرْجَعَهُ الَّحْ ﴾ لا يخني أنه بعد ما كان المرفوع بالحديث الشريف كل أثر كان المنة يقتضي رفعه لابـــد وأن يكون الاثر مما يناله يد الجمل شرعاً يحيث يكون قابلا للوضع والرفع والكن لايخني أنــه لايلزم أن يكون مجمولا أبتداءاً وبلا واسطة بل يكفي كونه قابلاله بالواسطة ولو بميداً ولذا كان النسيان والخطأ مرفوعين مع وجودها كـثيراً في الأمة لأن المقصودأن ايجاب التحفظ على على وجه لايقع الانسان فيهما كان موضوعاً فىالأمم السابقة ولكن صار مرفوعاً فى هذه الامة وهما بما أستوهبه النبي (ص) ليلة المعراج من الله تعالى والحاصل أنه كل شي ينطبق عليه أحد العنوانين وكان مبدؤه بيد الشارع جعلا فهو المرفوع ومرب صفريات هذا المطلب صحة الصلوة وعدم لزوم اعادتها عند نسيان الجزء او أتيانها فىالنجس نسياناً حيث أنه يرجع إلى رفع شرطية الطهارة وعدم جزئية السورة بالسبة إلى الماسي لأن نفس الشرطية و الجزئية وأن قاناً بأنهما غير قابلين للجمل إلا أن منشأ ا تزاعهما وهو الأمر الضمني المندك في الأمر بالكل تحت يد الشارع فيستكشف ان الأمر المتوجه اليه لم يكن سعته بحيت يشمل هذا الجزء وهذا معنى رفع الجزئية لا أنها بنفسها ارتفعت حتى يقال أن الجزئيـة ليست منيسا وا بما المنسى فهو الجزء مع العلم بالجزئية ونسيان الجزئية يرجع إلى نسيان الحكم لا الموضوع لما عرفت من أن الجزئية وان لم :كن منسية إلا أنها مرفوعة لأجل ارتفاع الجزء المنسى ومعنى ارتفاعها الأمر المتعلق بالجزء .

(و توهم) أن الحديث يدل على رفع الموجود لا وضع المعدوم والمنسى فى المقام وجود الشي فا أتى المكلف بشيء حتى يكون أثره مرفوعاً .

(مدفوع) بان الظاهر من الرفع و ان كان يشمل الوضع محسب اللهة والعرف دون الاصطلاح حيث أن نقيض الشيء رفعه و لابد بأن يتعلق بأمر وجودى إلا انه من المعلوم أن النسيان ليس عنواناً عدميا بل عنوان وجودي و أيما تعلق الرفع بملاحظة هذا العنوان

الاثر ولكن لا يخفي على المتأمل أنه لو كان المقصود من نسبة المواخذة الى كل واحد من المذكورات نسبة نشوية يمكن ان يراد من الموصول عموم الحكم والموضوع مع أبقاء وحدة السياق بحالها حيث أنهاكما تكون ناشئة من قبل الموضوع كذلك يكون ناشئة من قبــــل الحكم نعم لو لم يكن هذا المعنى بل كان بمعنى على كا يقال يترتب عليه العقاب أشكل الاس وحيث أنه لم يكن لفظ في البين و كان ماذكر نا ممكناً فيتمسك بعمومه لو ابتنينا عموم الموصول من الجمة الاولى كما انه لأمانع من الالتزام به من جمة كونه في مقام الامتنان وشدة مناسبة هذا المقام مع الرفع عن مطلق مالا يعلم يوجب صرف الذهن عن وحدة السياق مع اخوانهما إلى ارادة العموم منه ثم أعلم أنه بعد أثبات هذا المطلب وانه يمكن كون المراد رفع المؤاخذة بمكن أن يقال أنه لامعنى لدوران الامر بين الاحتمالات الثلاثة المؤاخذة ورفع جميع الاثار ورفع الآثر المناسب حيث أنه لو سلم كون الحديث في مقام الامتنار والأرفاق فلابد أن يكون المرفوع بالنسبة إلى كل واحد من الفقرات شي كان في وجوده وعدم رفعه ضيقاً على المكلم مثلا بالنسبة إلى الخطأ والنسيان لابد وأن يكون المرفوع المؤاخذة على ترك النحفظ وفيما استكرهوا عليه لزوم المعاملة على المكره حيث انــه لولم و فع كان غير قادر على التصرف فيها باعه او أشتراه اكراها كما انه بالنسبة إلى الأضطرار بالعكس حيث أنه لو اضطر في معاملة لأجل جوع أو عطش ولم يكن معاملته صحيحة كان عليه الضيق ولذا لم يلزموا بتطبيق الأضطرار في الحديث على المعاملات بل تمسكرا بــه في باب الواجبات فقط كما أنه ما تمسكوا بما أستكر هوا عليه في باب الواجبات بل حصروه بالمعاملات وان كان الاطلاق ولو مع ملاحظة الامتنان يشمل الواجبات أيضاً وأنما يكون عدم التمسك به فيها لأجل عدم المجبورية والممل به فيصير اطلافه معرضاعنه فتأمل وكذا الحال بالنسبة إلى ساير الفقر ات ومن المعلوم أنه إذا كان كذلك فقد جمع بين الاحتمالات الثلاث من رفع المؤاخذة كما هو واضح ورفع الأثر المناسب كما هو اوضح ورفع جميع الاثار لإن جميع الاثار بعد ملاحظة كونه في مقام الامتنان ينحصر في الحارج بالفردلاأنه ج٢ في الأستدلال بجديث الحجب للبراثة - ٢١ - ٢١ -

المأمور به اذا نساه في مقام الإمتثال حيت ان المقصود من تعلق النسيان بالمأمور به اصلا او جزء تعلقه به في مقام الامتثال لوضوح أن نسيان المأمور به او جزئه الامعني له في وعاء كونه مأموراً به مع فرض العلم بكونه مأموراً به وأنعيا المراد نسيانهما في مقام الامتثال و الإنيان بهما ومع سعة الوقت لايصدق نسيان انيان المأمور به الا اذا نساه في جميع الوقت واما صدق نشيان الجزء فيتحقق بنسيانه عند اتيان بقية الاجزاء في

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَلُهُ (عَ ) مَا حَجَبُ اللَّهُ عَلَمُهُ عَنَالِعَبَادُ اللَّهِ ﴾ لا يخفي أن لفظة ما لا يشمل الحكم والموضوع في المقام كما ذكر في حديث الرفع لأن نسبة الوضع الى الموصوع تنزيلي والى الحكم حقبتي بل الأمر فيه اوضح من حديث الرفع من جهة عدم شموله للموضوع منجمة ان لا يكون في البين و حدة سياق كما كان فيه فلا بد في بيان الشمول لهما من أحد تقريبين احدهما ان يكون المراد من لفظة ما نميين ،طلق الحكم كليا او جزئيا لانفس الموضوع والحكم وكان الوضع بالنسبة اليهماحقيقاً فيكون مفادهان الحكم الغير المملوم جزئياً كان او كليا موضوع عنهم حقيقة والاخران يتصرف في الوضع بان يقال ان ما يكون محجو با سواءكان حكما او موضوعاً فموضوع عنهم تنزيلا بمعنى انه بميزلة مالم يكرفي الانوالشرغي وايجاب الاحتياط في مرحلة الظاهر و لـكن لا يخفي أن هذين التقريبين ليساعلي كل حال بل كل واحد منهما على تقدير حيث أن الاول بناء على كون لفظة ما عنواناً مشيراً الى ماهوالحكم بحيث لايكون الحجب من الجهات التعليلية و لا من الجهات التقيدية حيث آنه بناء عليهما لابدو أن يبكون الرفع والوضع في الرتبة المتأخرة عنه ولا يمكن ان يبكو نا متعلقين بالواقع كما أن الثانى بناء على عدم كونه لفظة مامشيراً بل كان المحجوبية دخيلا في الحمكم والمرابع المالية اوالموضوعية فتأمل هذا والكن يمكن أن يقال بأنه لايشمل الشبهة الموضوعية على كل حال ولو بتأويلها الى الحـكم الجزئي لمكان الأنصراف عنهما من جمة عدم 

الوجودي المنطبق على الفعل المنسي وجوداً وعدما ولا يناني كون المقصود من الحديث رفع الشيُّ المنسى في الخارج وهو الفعل حيث أن مصداق هذا العنوان لايكون منحصراً بايجاد الفعل بل يشمل ما لو ترك عن نسيان ولذا يصح أن يقال أنه نسى وما فعل .

والعجب أنه قده بعد ما قال بعدم الموضوع يقول بأنه مضافا إلى أرب الاثر المترتب على السورة ليسهو الاالاجزاء وصحة العبادة ومعالفض عن ان الاجزاء والصحة ليست من الاثار الشرعية التي تقبل الوضع والرفع لا يمكن أن يكون رفع السورة بلحاظ رفع أثر الاجزاء فان ذلك يقتضي عدم الاجزاء وفساد العبادة وهذ ينافي الامتنان وينتبج عكس المقصود فان المقصود من النمسك بحديث الرفع تصحيح العبادة لافسادها فنفس الجزء او الشرط المنسي موضوعاً واثراً لايشمله حديث الرفع ولا عكن التشبث به لتصحيح العبادة اذ من المعلوم أن الاجزاء وأثر لوجود السورة وأثر عدم السورة هو عدم الاجزا. والمرفوع هو الأثر المترتب على عدمها لا على وجودها واذا صار مرفوعاً يصير العبادة صحيحة بالضرورة وأما مافى بعض تقريرات بحثه من أنهأذا تعلقالامر بالصلوة المشتمل على السورة بلحاظ صرف الوجود فالمركب الخالى عنها للنسيان لايكون المأمور به حتى يتعلق به الرفع فهو أيضا من الفرائب حيث أنه يكون مأموراً به مع ملاحظة حديث الرفع و ان وجوبها ارتفعت كما اذا ارتفع جزئية شيء بعنوان مالا يعلمون نعم اذا كان المقصود من النسيان النسيان في جميع الوقت ولم يكن مستوعباً بالنسبة اليه فح لايجرى الحديث واكن هذا لايرتبط بحديث تعلق الامر بصرف الوجود كما انه لو كان المقصود منعدم وجدان الماء في موضوع التيمم عدم وجدانه في جميع الوقت فلا يكني عدمه في بعضه والشاهد على ما ذكر نا انه اذا تعلق امر الصلوة بصرف الوجود من الصلوة و لـكمن كان الوقت ضيةً لايسع ازيد من فعل الصلوة و نسى المصلى السورة فهل يمكن للقائل ان لايلتزم بصحةالصلوة ، لأجل حديث الرفع فتأمل بل يمكن أن يقال بأن لزوم استيعاب النسيان لجميـع الوقت بالنسبة الى نسيان اصل الصارة و إما بالنسبة الى نسيان الجزء فلا يحتاج اليه لصدق نسيان الجز

HE PRIN ( السعة للبراثة ثمير ته مفروغاً عنه و لـكن كان في مرحلة الآثبات محجوبا عنه اذا عرفت هذا فلابد أما من التصرف في الحجب الظاهر في الاستثار وحمله على معنى المنع وابقاء نسبة المنبع اليه حقيقة حيث أن منع الملم يكون حقيقة ولو بمنع مقتضيه وح يكون مساوقا لفوله (ع) نسبة غير حقيقية بل كان من باب نسبة الشيء إلى المقتضي بالمقتح بملاحظة نسبته في الواقع الى المقتضى بالكسر وإبقاء الحجب على معناه الحقيقي ولما كان التصرف الثاني أقرب من جمة كشرة النسبة إلى المقتضى علاحظه المقتضى عند العقلا. والعرف لم يكن مفاده مفاد قوله (ع) ما سكت الخوأنه يكون وارداً في مثل المقام بأن كان فعلية الشي محققة ولكن كان مستوراً عن العباد ولو أغمض عن ذلك و كان الحجب بمعنى المنع فنقول أيضاً مرتبط بالمقام حيث أنه كان المنع عن الشي منحصراً بمنعه من ناحية منع مقتضيه يكون مساوقا لماذكر من قوله (ع) وأما أذا كان منع الشي بابداء المانع من تأثير المقتضى ويحتمل أنه كان في الواقع خطاب وصار صادراً غاية الأمر منع إيصاله إلى سائر الأزمنة او ما أمر بايصاله وفي الاخير أنه على تقدير عدم فعلية التكليف لجميع الناس يتم المطلب والكر. خلاف المفروض على تقدير الفعلمية فأمره دائر بين نقض الغرض أو عدم صدق الحجب حيث أنه لومنع عن الإيصال يكون من الأول ولو امر ولكن ماوصل فيا حجب الله علمه بل صار محجوباً بنفسه و بهذا نجيب أيضاً عما أفاده شيخنا الاستاد من تأسيس أصل المطلب والاشكال على المصنف بترتيب مقدمة بن حيث أنه في الشبهات الحكمية ايضا مثل الشبهة الموضوعية لايستند الجمل فيها الى الله نعالى لأجل أنه صار محجوباً لإخفاء الظالمين (لايقال) إذا كان في البينمورد كان الحكم يقيناً و لكن منع عن الايصال إلى الخاطب كاهو الحال في جنابة المرثة في الاحتلام على قول فيصدق الحجب النسبة إلى هذا المورد فيتمدى الى غيره بمدم القول بالفصل (فانه يقال) كفاية المورد الواحدني إثبات المطلب فيها اذا كارب ذك المورد من مواردما لانص فيه وكان عدم الفصل بينه و بين غيره مسلما بين الطرفين

المصنف قده في شمول الحديث بالنسبة إلى الشبهة الحجمية في المقام حيث أن مساقه مسأق قول مولانا أمير المؤمنين (ع) أن الله سكت عن أشياء لم يسكت عنما نسياناً بهان ذلك أنه قد يكون الحكم واصلا إلى مرتبة الفعلية وقد لايكون واصلا اليها و ماصطلاح قد يكون مرتبة الارادة إلى حد تعلق الغرض بحفظ وجود الشيُّ منجمة إبراز لها وانشاء الخطاب كما هو مدلول الخطابات الواقعية وقدلايكون كدلك بحيث ما تعلق الغرض يجفظ وجوده ولو من جمة الخطاب والأبراز ومن المعلوم أن ألاخباري يلتزم بان الثاني ولو علم تفصيلا بوجوده لابلزم الاحتياط بالنسبة اليه وأنما النزاع في أن ما يحتمل أن يكون بهذا الحديجديث لوقطع به لكان منجزاً قطعاً هل بحب الإحتياط بالنسبة اليه أولاو الظاهر أن المقصود من الرواية القسم الأول الذي لا يرتبط بالمقام ثم أنه يمكن أن يستشكل على المصنف قده بأن كون سياقها مساقةوله (ع) إن لله سكت الخ لايضر بالمرام بل يثبت ماهو المقصود في المقام حيث أنه لا يكون مورد من موارد مالانص فيه من الشبهة التحريمية الاوقد شك بأنه هل يكون بما سكت الله عنه او بمالم يسكت عنه بل بين ولم يصل الينا البيان باستصحاب بقاء السكوت عنه في هذه الشريعة المقدسة معكو نه مسكو تأعنه في الشر ا يع السابقة يد خل المورد فيما كان مسكو تا عنه ويتم به المقصود ولا يكفى في جواب الأشكال أن هذا تمسك بالأصل الموضوعي او لاو ثانياً بانه خروج عن محل البحث أذفيه أنه وان كان يخرج عن محل البحث إلا أنه يكفي في مقابل الاخباري لرفع ما يلتزم به من الاحتياط وقد استشكل شيخنا الاستاد قده على المصنف قده بأنه لامانع من شمول الحديث للمقام أصلا وبيانه يتوقف على مقدمتين ﴿ احديهما ﴾ أنه لا أشكال في أن العلم ليس مما يقبل الرفع بعد ثبوته بثبوت مقتضية وعلته وأنا يلزم في رفعه رفع مقتضيه أو ابداء المانع بعد تحقق المقتضى ﴿ الثَّانية ﴾ أن الفرق بين الحجب والمنع واضح حيث أن المنع يمكن أن يكون بلحاظ ثبوت الشيءُ بان يقال فلان ممنوع وجوده في هذا المكان أي غير موجود مخلاف الحجب فان الظاهر منه الاستتار الذي لايكون إلا باحاظ حال الانبات بأرب FOR QL في الاستُدلال بيقيه الأخبار للبرائة

وجوب الاحتياط كان واردأ عليه وعلى الثناني وإن كان يميكن التمسك بسه للمقام بحيث يعارض ادلة الاحتياط بناء على عدم كون العلم كناية عن مطنق البيان كما أنه لاوجه له حيث أنه خلاف الظاهر من جهة أن الظاهر من الحديث بماء على هذا التقدر أنه لاعقاب على الواقع الجهول والاخباري لا يدعى أن مفاد أدلة الاحتياط هو تر تب العقاب على مخالفة نفس الاحتياط لا الواقع إلا أنه لما كان الاحتيالان متساريين تصير الرواية بحملة ولا بمكن التمسك به أيضاً ولا وجه للقول بأن ظاهركونه في مقام الامتنان يكون من قبيل القرائن المتصلة بالكلام فيوجب ظهوره في الثاني كما قاله الاستباد قده حيث أن الأرنكازيات يوجب إنقلاب الظهور للنفظ الممين لا أنه يوجب تغير اصل اللفظ ثم أنه يم كن تقريب الاستدلال ولو على كو نه مصدرية ببيان أن الظاهر انه كان في مقام تعليق الحكم على عدم العملم بالسبة إلى كل واحد من الأشياء بمعنى أن مفاده ان العبد في سعة حين الجهل يكون في سعة كل شيء لم يعلم والحكم لواقعي شي لم يعلم فيكون العبد في سعة ما لم يعلم بشي حتى يكون نقيضة الإيجاب الجزئ واذا علم وجوب الإحتياط انتقض هذا العنوان و لكن يحتاج إلى التأمل .

75

﴿ قُولُهُ قَدْهُ عَمَنَ لَمْ يَعْرِفُ شَيْمًا الْحُ ﴾ لا يخفي انه يحتمل أن يكون التنوين للممكن ومحتمل ان يكون للتنكير وعلى الأول لا يدل على المطلب حيث أنه يختص بالجاهل القاصر الذي لا يعرف الأشياء الأأن يقال بأن عدم المرفان أعم من الجمل المركب فان كان المقصود كو نه محتملا للواقعيات فيدل على المقام بالمناط بل بالفحوى وأما ان كان المقصود كونه محتملا لمطلق الوظائف في الواقعيات كان مساوقاً لفاعدة قبح الفاعدة بلابيان ولا يدل على المطلب لما عرفت أنه مما لا ينكره الاخباري ولا يخفي أن الأول أظهر عرفا والناني لغة حيث ان الظاهر من عدم المعرفة بالشي عدمه بعنوانه الاولى وان كان مقتضي أطلاق الشي عجميع

﴿ قوله قده قوله (ع) أنما امر وكب امر بجوالة الح ) لا يخفى أنه لا يكون الجوالة

والمورد المذكور وأن كان مما لانص فيه بالنسبة إلى المرثة حيث انها تكون شاكة ولا ترى النص لو كان موجوداً في البين إلا أنه ليس عـــدم الفصل عند الاصحاب بين هذا المورد وسام المواردكما لايخفي هذا كله مع أن الأشكالين والتقريب بن يفيدان في صورة احرازكون الموردمن افراد المسترر والمحجوب والمقاملا يكون الانما يحتمل ان ينطبق عليه العنوان بالبيان المدكور .

ثم انه قده تنزل ايضاعما ذكره بعد الاغماض وقال بأنه فيصورة اجمال النص لذي هو احد افراد المقام يصدق الحجب قطءا ثم بلحق به بعدم القول بالفصل صورة مالانص

﴿ لايقال ﴾ انه في صورة الاجمال ولو كان الخطاب موجوداً ولكن لا يدل على فعلية التكليف فلا يصدق الحجب بمهناه الحقيقي في هذه الصورة إيضا ﴿ فَانْهُ يَقَالُ ﴾ في صيرورة الحكم بمرتبة الفعلمة ابراز الارادة ولو بخطاب بجمل مردد بين حكمين وفيه انه لوفرض الفطع ورود خطاب بحمل بين الاحكام بحيث لم يبينه النبيء ورود خطاب بحمل بين الاحكام بحيث لم يبينه النبيء ورود خطاب صلوات الله عليهم اجمعين الى الان يتم المطلب و اما اذا لم يـكن يعطع و لو كان محتملا فلا يتم اصلاحيث ان تطبيقه على كل و 'حد من مو ارد اجمال النصبكون من الشبهة المصداقية للملم لأجل احتمال آنه كان في البين مبين ولو منفصلا منه وآنما لايـكمون فعلابأ يدينا لأجل إخفاء الظالمين ولايكفي صدق الححب الى زمان المبين حيث ان ظاهره ولو من جهة لفظ العباد الحجب من الجميع أو من جهة اطلاق الحجب ذلك فنأم ل وعلى كل حال النمسك بالحديث للطلب مشكل والله الهادي.

﴿ قُولُهُ قَدُهُ قُولُهُ ﴿ عَ ﴾ الماس في سعة مالايعلون الح ﴾ لا يخفي أن لفظة ما أما العقاب بلابيان حيث انه يحكون معة الناس في ظرف عدم علمهم ولو لوظيفة ظاهرية من المقل والنقل وهذا عمسا لاينكر مالاخباري بحيث لوتم ما يدعيه من الاخبار الدالة على

(مع أن ما ذكره قده يتم بناء على كون ما بعد الفاية بحكم الغاية وهو مع أنهر بها يكون على خلاف النحقيق سيها فى أمثال هذا التركيب خلاف مبناه قده فى مفهوم الغاية )

( تنبيه ) لا يخنى أنه لا مجال للاشكال بناء على كون أمر اد من الورود الورود الواقعى بأنه لافائدة فى هذا البيان بل يكون من توضيح الواضح لانه يفيد فى رد الملازمة بين حكم العقل والشرع حيث أن أطلاقه يشمل شيئا ادرك العقل وجود الملاك فيه فمن تطبيق ذلك نستكشف بأنه يمكن أن يكون فى البين مانع عن تأثير المقتضى .

عرفت من وحدة الرتبة بينالغاية والمغنى فاذا شمل الروايةهذا النحو من الجهل بالحكم فيشمل

الجهل مالحكم الواقعي بالمناظ الفطمي بل تعدى قده إلى النهى الموجب للفطع بالحكم حيث أن القطع

بالحكم أيس فو تبة نفس الحكم بل يكون في الرتبة المتأخرة عنه الدليل الدال عليه المتأخر عن

نفس الحكم ولكن لا بخنى أنه على فرض كون المراد عن النهى صيغته وأما إذا كان المراد

مادته فمعناه المنع فالمراد بحسب الظاهر ان الاشياء قبل المنع على إلاباحة ولاير تبط بمقام

(قوله قده يحتج بصحيحة عبد الرحن الخ ) قد يقال بانه يمكن التمسك باطلاق الجهالة و ترك الاستفصال بالنسبة إلى الجهل في العدة الشامل لما إذا كان جاهلا بحد العدة مع العلم باصلها فهو ح تمسك به في الشبهة الحكمية مع تآييده بالصدر وهو قوله (ع)ربما يعذر الناس في الجهالة بها هو أعظم غاية الآمر فيها أذا شك في العدة مر. جهة الشك في خروجها عنها مع العلم بأصلها وحدها يكرن دليل الاستصحاب حاكما عليها مدع اطلاقها كما هو الحال بالنسبة إلى مثل كل شي لك حلال مع الاستصحاب الموضوعي ( و توهم ) أن الاستصحاب أيضا حاكم بالنسبة اليها في هذه الصورة ولا يبقي مجال للتمسك بها في الشبهة في المحكمية (مدفوع) بانه لا بحال للاستصحاب علم تعلق الله عن جهة الشبهة في المفهوم حيث أنه لا بدأن يتعلق الشك في الاستصحاب عما تعلق به الآثر فاذا كان متعلق الحكم مردداً بيزمي تبتين احدهما منتف قطعاً و الاخر باق كذلك فا تعلق به الآثر مثلا اذا دار أمر الفناء

بحسب الوضع موضرعاً لخصوص الففلة او الجهل المركب ولا يكون له ظهور فيهما إيضا بقرنية ما سياني من الحبر الآني وهوصحيح عبد الرحمن بن الحجاج حيث ان الجهالة قد أستعمل فيها في الجامع بينهما قطعاً مع أنه ليس بالعناية وخلاف الظاهر ثم أنه لو كان المراد الجهالة بالنسبة إلى الواقع كما يمكن الاستظهار من لفظ الامر الظاهر في عنوانه الاولى يكون دليلا في المقام على المدعى وأما ان كان المراد الجهالة بالنسبة إلى مطلق حال الامرادي يو تكبه كما هو ظاهر إطلاق الجهالة فادلة الإحتياط لو تم تكون واردة عليها كما لا يخذ

﴿ قُولُهُ قُدُ (ع ) أَنْ الله يحتج على العباد بما أنيهم وما عرفهم النح ﴾ قد سبق الكلام في مثله في الآيات الشريفة فراجع .

و قوله (ع) كل شي مطلق حتى برد فيه نهى الخ كالانحفى أن المستدل يستدل به بنا. على أن المرادمن الورود الوصول إلى العبد فيكون المراد من الاطلاق إلا باحة الظاهر بة الني يكون محل البحث والكلام لإجل أن غاية الشي لما كان من مرا تب الشي و بقائه فلا يمكن أن لا يكون أحدهما حكم في غير مرتبة حكم الآخر و من المفلوم أن الحكم الواقهي والظاهرى في مرتبتين و لا يكون أن صاحب الكفاية المحقق الخراساني قده لما يلتزم بان المرادمن الورود معناه اللغوى وهو الورود الواقعي مجمل المراد من الاطلاق إلا باحة الواقعية ويقول بانسه لاربط له بالمقام وأن كان قد أستشكل عليه شيخنا الاستاد قده بان كون المراد من الورود الورود الورود الواقعي لا يضر بما نحن بصدده حيث أنه لو كان النهى منحصراً بما يوجب القطع بالحكم الواقعي فعدم دلالته على المطلب في محله واما اذا كان كثير اما النهي غير موجب للقطع بالحكم الواقعي فهو وأن كان مفاده الواقع الا أنه لما كان احد جهانه غالباً من السند والجهة غير مفيد للعلم لا يكاد يقطع بالواقع بل كان مشكوكا فيحتاج حجية الى اعمال التعميد فيكون الغاية حق مرحلة الشك وهو النهى الذي يدكون حجة وهو لا يكون الا في رتبة الشك فلابد ان يكون المراد من الاطلاق الاباحة الظاهرية في هذه الصورة ايضا لما

OUR'A في الاستدلال ببقية الاخبار للبراءة

بين أن يكون هو الصوت مع الترجيع أو الصوت معه ومع الطرب قاذا صدر معالترجيع والطربوشك في أنه يعدمتنني بعد تركه للطرب لكن مع بقائه مع الترجيع أو لالان الاثر يترتب أما على الأول وهو باق قطما واما على الثانى وهو منتف قطما فما تعلق الشك بما تعلق به الأثرو اتما الشك تعلق بأن المرادمن لفظ الفناء في لسان الشارع أي شي و بهذا العنو ان ما تعلق به الأثركي يستصحب لا جل تعلق الشك به وأقول، عكن أن يدخل المقام في الاستصحاب في الأمور التدريجية ويكون من قببل الشكف بقاء الاشتغال بالخط المردد بين القصير والطويل ولا اشكال في جريان الاستمصحاب بالنسبة اليها لان الاثر متر تب على نفس و جو دات الايام المعدودة المعينة و نشك بانها باقية من جمة الشك في مقدارها و عددها والظاهر أنه لا فرق في جريان أستصحاب بقاء النهار بين أن يكون الشك في انتهائه فيها اذا كان منشاء انتهاء الساعات المعلومة في مقدار اليوم وبين أن يكون الشك في انتهائه من جهة عدم العلم بعدد ساعات اليوم من جهة الطول والقصر مع أنه يرد عليه أنه لابد من تخصيص دليل الاستصحاب بالمعذورية المستفاد من الرواية في هذه الصورة حيث أن الاستصحاب الحكمي لا مانع منه والتزم به شيخنا الإستاد في مجلس البحث بعد أن قلت له هذا كله اذا لم يظهر من الرواية أختصاص المعذورية في الامر في الوضعي وهو جواز النكاح بعد إنقضاء العدة كما هو الظاهر مزجمرع الرواية وإلا لامجال لإطلاق الجهالة .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ قُولُهُ (ع ) كُلُّ شَيُّ فَيهُ حَلَالُ وَحَرَامُ الْحُ ﴾ لا يخني أنه لا إشكال في ان الظاهر من الحلال والحرام كا قاله المصنف قده الحلال والحرام الفعليين وأنما إلإشكال في أن قوله فيه حلال وحرام ظاهر في بيان أطراف الشكحتى يختص بالشبهات الموضوعية أو ظاهر في بيان منشأ الشك والتنبيه حتى يشمل الشبهات الحكمية حيث أن وجود القسم الحرام والقسم الحلال في الجنس أو النوع منشأ للشك في ان الثالث هل يكون داخلا في هذا أو ذاك مخلاف ما إذا لم بكن في البين قسمان بل كان المقطوع في النوع أو الجنس منحصر بقسم واحد فانه منجهة الغلبة ربما يقطع الإنسان بانالفرد الذي لايكون داخلافي المقطوعات البيها لفة بانه يلحق بها وبعبارة اخريكما أن الظن يلحق الشي ً بالاعم الاغلب كذلك القطع

فتأمل و بالجملة لا يكون و جود القسمين منشأ الاشتباه في الموضوع فقط كا في المن بلر بايكون اجلى فرده إشتباه الحكم لماذكر ناو لان منشأ الإشتباه في الشبهات الموضوعية هو الموانع الخارجية مثل ظلمة الليل نعم يكون وجود القسمين منشا. لمنشا. الاشتباء في الشبهات الموضوعية و بالجلة لاقصور للصدر في شموله للشبهات الحكمية وانما الإشكال في ذيله وهو قوله (ع) حتى تعرف الحرام منه بعينه من جمة إحتمال كون اللام للمهد فيختص بالشبهة الموضوعية ومن جمة إحتمال كونه للجنس فيكون المقصود معرفة أصل عنوان الحرام إلا أن يقال لكونه من أطراف العلم الإجمالي وهو ترخيص في اطرافه وهو ينائي منجزية العلم الإجمالي فتأمل ( تلبيه ) أعلم انه قد يتمسك في المقام للبراءة بقوله (ع) كل شي لك حلال حتى تعرف الحرام بعينه ولا يخني أن ظهور هذه الفقرة في المطلب في غاية الوضوح وأيما الإشكال من جهة اتصالها بالذيل الصريح في النطبيق في الشبهات الموضوعية وهو قوله (ع) وذلك مثل الثوب الخوأن كان قد يشكل في أصل تطبيق الرواية على الامثلة المدكورة فيها بوجود اصل موضوعي ومعه لامجال ومعه لامجال للاصل الحكمي وكان شيخنا الاستاد قده قد يجيب عن الإشكال بأنه لو كان القضية أنشائيه بان كان الإمام عليه السلام في مقام إنشاء الحلية على الشي بنفس هذا الخطاب فالإشكال في محله و لا يمكن الذب عنه وأما اذا كان في مقام الاخبار المـلازم لإنشاء احكام اخر بعنارين متعددة على الأشيا. فيـكون الدليل في جميع الموارد في الشبهات الموضوعية هو نفس الأصل الموضوعي ومن الممكن أن يكون من العناوين للشيء كونه مشكوكا فيتم به المطلب ايضاً فيأمل و بالجملة أقتران الصدر بهذه الامثلة ما نع من إنعقاد الظهور له في الإطلاق لاحتمال أن بكون شارحاً لا من باب المال.

﴿ قُولُهُ قَادُهُ الْأُولُ مَلَاحَظُهُ فَتَارِي العَلَمَاءُ الْحُ ، لَا يَخْنِي أَنْ أَسْتَقُرُ الْرَافَةُ وَي لَا يَكَادُ يوجب الحدس عن وأى الإمام عليه السلام بحيث يكرن الدليل على المطلب هو الإجماع

حكم العقل بوجوب دفع الضرر المحتمل لادليلءن كونه ارشاديا كما في تقريرات بحث بعض الاعاظم قـــده ومجرد عدم ترتب العقاب على مخالفة نفس القاعدة بـــل على الواقع لايكون موجبا لكونهأرشاديا ولذا يعترف قده بكونحكم العقل بلزوم دفع الضرر المحتمل الدنيوي مولوبا ولو بناء على عدم كون ما لا يؤمن من الضرر تمام الموضوع لحكم العقل فراجع تقريرات بحثه قده وكونه واقما في سلسله المعلولات ايضا لايوجب كونه ارشاديا لماعرفت سابقا في باب حرمة التشريع من ان المايز بين الحكم المولوي والارشادي لايكون وقوعها في سلسلة علل الأحكام ووقوعها في سلسلة معلولاتها محيث لو كان من الاول يكون مولويا ولوكان من الثاني يكون ارشاديا لماعرت من أنه لادليل على أن مجرد ذلك يوجب التفرقة اذا لم يكن معه برهان وكونها في سلسلة الاحكام سببا لرجوعها إلى باب التحسين والتقبيح العقليين الناشئ عن وجود المناط والملاك غير مفيد بعدكون وجوب الاطاعة وحرمة المعصية عند العقل من باب التحسين والتقبيح العقليين عند العدلية الناشي عرب وجود المناط مع أن حكم الشارع بهما لايكون الا ارشاديا باعترافه فالما يز لا بكون إلا ما ذكرنا سابقا من كون الخطاب المولوى موجبا لحصول الداعوية الى العمل والمحركية نجوه وكون العقلملزما بالنسبة اليه زائـــداً عن السابق من جهة حكمه باستحقاق العقاب ومن المعلوم انه في الحكم الارشادي لا يـكون هذه الامور ولا يحدث شيُّ بعد الخطاب زائداً عما سبق أصلا فكل ما كان يوجب داعوية نحو العمل و بوجب ترتب العقاب عليه يكون مولويا سوا. كان في سلسلة علل الاحكام أوفي سلسلة معلولاتها وكل مالا يكون كذلك يكون ارشاداً ألى حكم العقل سواءكان ايضا في سلسلة العلل والمعلولات ولأجل ذلك يكون أيجاب الاحتياط من الشارع في بعض الشبهات الموضوعية مثل باب الفروج والدماء حكما مولويا ولايكون ارشاديا ابدأ لعدم وجود المرشد اليهمع قطع النظر عن الابجاب الشرعي حيث أنها تكون مجرى البراءة لولاه مع أنه واقع في سلسلة المملولات ومقتضى المبنى المذكور كو نه أرشاديا وهذا أقوى شاهد على عدم تمامية هذا المبنى وان المايز لايكون

4 4 =

إلا بعد أستفادة أن ألا جتهادات المشهورة منهم على طبق الفتوى لم تكن إلا ناشئة عن الاستقراد و بعده و كان من قبيل النكت بعد الوقوع لا إن إلاستقرار ناشئاً عن الاحتهادات وإلا كان المدار المدرك للاجتهاد و يخرج عن باب الإجماع ومن المعلوم أنه بعد لم يثبت ان إستقرار الفتوى من أى النحوين و بحرد احتمال كو نه ناشئاً عن الاجتهادات يضر بالمرام.

ر مع أمكان منع الصفرى بل دءوى القطع به لذهاب الجل الاخبار بين الى وجوب الاحتياط في المقام على أنهم من أجلاء العلماء والفقهاء وكيف يمكن تحصيل للبرائة ﴾

﴿ قُولُهُ قَدْهُ وَدَعُوى أَنْ حَكُمُ الْمُقُلُّ بُوجُوبُ دَفِعُ الضَّرِرُ الْمُحْتَمَلُ بِيَانَ قَطْعَى الْحَ لايخني ان حكم العقل بقبح العقاب بلا بيان مما يعترف به الاخباري وأ.بمـــا يدعى وجود البيان تارة بحسب الشرع اخبار الاحتياط وستعرف عدم تماميتها واخرى حكم العقل بوجوب دفع الضرر المحتمل والمصنف يرده بانه لايـكون بيان للواقع المجهول محيث يترتب العقاب عليه أذا كان في الواقع حراماً كما هو المبحوث عنه وأنما يكون حكما ظاهرياً يوجب ترتب العقاب على مخالفة نفسما لا الواقع و لكن لا يخنى ما فيه من ان الحكم المذكور لا يكون على بحو الموضوعية و لكن لا يخني ما فيه من أن الحكم المذكور لا يكون على نحو الموضوعية والسبيبة واتما يكون حكما طريقيا لعدم الوقوع في الضرر الواقعي فلا يترتب العقاب على المخالفة إلا على تقدير مصادفة الواقع كما هو الشأن في جميع الاحكام الظاهرية الشرعية من الامارات والأصول حيث أنه لا يترتب العقاب على المخالفة الا في صورة المصادفة الا من باب التجرى فان كان مراد المصنف من عدم صلاحيتها لكونها بيان للواقع المجهول عدم كونها مبينا للحكم الواقعي فهو مسلم و لكن المقصود من البيان في قاعدة القبح اعم من ذلك وان كان المقصود عدم صلاحيتها ليكونها بيانا عدم كونها حجة ومصححا للمقاب على الواقع فقد عرفت أنها على تقدير جريانها يوجب ترتب المقاب على نفس الواقع كما هو الحال فيجميع موارد جريانها في الشرعيات من الاصول والفروع ومما ذكر نا ظهران

المطلب بمقدمات الانسداد الصغير و يحربها الأصحاب في باب الضرر والا يلزم لغوية تلك الاحكام الاأن التحقيق على خلاف دلك لانه وان كان ماذكر مزجريان مقدمات الانسداد الصغير مسلماً في باب الضرر وبسبه يكون الواجب دفع محتملانها ومظنوناتها الا انها بالنسبة الى المضار الدنيويه التي تكون عنوان الضرر موضوعا لحكم الشارع مثل قوله تعالى ولا تلقوا بايديكم الى التهلكة وأما ألمضار النيهي مناطات الاحكام فلا يجرى فيها المقدمات المذكورة حيث أن الكلام في الشبهة الحكمية بعد الفحص والظفر بالمقدار المعلوم بالاجمالي محبث بنحل العلم الإجمالي بوجود الاحكام فالمضار الموجودة في موضوعات الاحكام جلها لولا كلها قد صارت معلومة ولا ما نع من أحراز اجتنابها بالفطع وأنما يحتمل زائداً عنها واين ذلك عن المضار التي تكون انفسها موضوعات للاحكام ولا يمكن احرازها غالباً الفطع واليقين مع ان الكلام في الوجوب المقلي لدفع الضرر المحتمل لا الحكم الشرعي حتى يقاس بذاك الباب وحكم العقل اما ارشاد محض العدم الوقوع في الضرر ولايترتب على على مخالفة العقاب وأما مولوى طريق للنجنب عن الضرر الواقعي وهو أيضاً غير مستلزم لزنب العقاب الاعلى القول بالملازمة بين حكم العقل والشرع وهو محل البحث والكلام ﴿ قُولُهُ قَدُهُ لَيْسُ الْا البراءة مِن الذمة الح ﴾ هذا القمبير أشارة الى المراتب الثلاثة المتعلقه بالعبد في مقام التكليف حيث أنه يتوجه اولا الى العبد نفس التكليف من البعث والزجر ثم محكم العقل باشتغال الذمة وهو ورود ثقل التكليف علىرقبته وذمته ثم محكم المقل الزوم الفراغ واستحقاق القماب على المخالفة وعدم الإمتثال وهكذا الحال في طرف النقيض حيث أنه أولا عدم المنع أو عدم الا بحاب ثم يتر تب عليه عدم الاشتغال والبراءة ثم يترتب عليه عدم الاستحقاق فلابد من التكلم في الاستصحاب بالنسبة الى كل واحد من هذه الثلاثة فنقول وعلى الله الاتكال لا مجال للاستصحاب بالنسبة الى الثالث منهاولو بنينا مججية الاصول المثبتة حيث انه لما كان لسان الاستصحاب التعبد ببقاء المستصحب مع حفظ الشك بالنسبة اليه ومن المعلوم انه مع حفظ الشك في المقام وهو احتيال المقوبة

ما ذكر قده فافهم و بالجملة ان دفع المصنف قـ ه عن دعوى بيانية حكم العقل بوجوب الدفع بمدم ترتب المقاب على خالفة الواقع بل على نفسها غير تمام في هذه الجهة لاقصور فيه للبيانية وأنما يكون عدم بيانيته من جهة لزرم الدرر ولزوم كون المرضوع تحققه من ناحية الحكم حيث أن جريان الحكم المذكور يتوقف على إحتمال العقاب الذي هو ضرر مع قطع النظر عن حكم العقل بوجوب الدفع والمفروض ان إحتمال العقاب على مخ لعة الواقع لايكرن لولا هذا الحكم اذ لا بيان لولا هذا الحكم وقاعدة القبح مسلمة عندعدم البيان فلابد أن يكون إحتمال العقاب على الواقع جائياً من البيان المذكور أي حكم العقل بوجوب

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَانْ يُرِيدُ بِهَا مُضْرَةً غَيْرُ الْعَقَابِ الَّتِي لَا يَتُو قَفَ تَعَلَّهَا عَلَى الْعَلَمُ الَّحِ ﴾ لايخني أن المضرة غير العقوبة أعم من المضار الدنيوية التي يمكن الالتزام بوجرب دفع محتملانها لأن ملاكات الأحكام تكون المصالح والمفاسد على مذهب العدلية وهي أعم من المضار والمنافع الدنبوية كالناللضار الدنيوية لانكون منحصرة بالمقص فيالا نفس والاطراف كاؤ بعض الكلات وانكات هي اجليم الراجمة الى الأبدأن حيث ان المضار و المفافع لا الزم ان تكون راجمة اليها بل يمكن أن تكون راجمة إلى الروح كما از النهرى عن الفحشا. فائدة راجمة لى الروح، يصير عائدة اليه بسبب الصلوة وأمثال ذلك كثيرة في طرف الزيادة والنقيصة وبالجملة اذا كان ملاك الحكم المفسدة غ مير الضرر الراجع إلى الروح أر الجسم لا يكون احتماله واجب الدفع عندالعقل والعقلامسيما أذاكان أحتمال تداركها فيالبين وأمااذا كان الملاك لمحتمل الضرر الماني الاخص فريما عكن أن يقال بأن رجوعه ألى الشبيهة الموصوعية لايجدى و لا بلتزم بعدم وجوب دفعه الاخباري حيث أن دليل لزوم الاجتماب في باب المضار وأن تعلفت بالموضوعات الواقعية و لمكن لما كان احراز تلك الموضوعات بالفطـــع كاحراز ساير الموضوعات فيغاية الصهوبة والندرة ينصرف تلك الاحكام بحكم المقل عظوناتها ومحتملاتها ولذا يمكون المنزان الظن بالضرر بل الخوف منه المجامع مع الاحتمال ولذا يعبر عن هذا

THE PRINCE GHAZI TRUS

ج٢ في بيان الإشكال على جو اب المنصف في رد الاخباريين \_ وي \_

الكلبات مدفوع بانه لايلزم زيادة فى الاحكام الواقعية وبحسب الظاهر لامانع بعد بعد أطلاق الدليل وأمكان التعبد فافهم واغتنم وأما مع قطع النظر عن ادلتهم فلامجرى له لانه بالنسبة الى الاثار المترتبة على الاباحة مثل جواز الصلوة فى وبريما يحل أكلهمثلا فيكون مثبتاً.

( وربما يقال بانه لامانع من أستصحاب الأباحة حال الصفر لكونه مباحاً قبل البلوغ لانه أما كان في السابق مرخصاً فيه للجميع وأما كان حراماً للمكلفين ومقتضى مشروعية عبادات الصبي من جهة عموم الخطاب ورفع خصوص الالزام بقاء البرخيص له ولكنه مدفوع بانلازم ذلك كون مثل الزناء وشرب الخروسا يرالمحرمات مكروهة على الصبايا الممنزين بنص الشارع مع أنه خلاف الفرورة من الدين مع ان الحالة السابقة بالنسبة الى الاباحة الحاصة التي كانت تحت حقيقة واحدة من الحبس والفصل غير مقطوع بها فافهم ) .

و أما بالنسبة الى استحقاق العقاب الذى هو محل الكلام فني الرتبة السابقة عن أره وهو ارتفاع العقاب المترتب على عدم المنع الظاهرى الذى يثبت الاستصحاب كان العقاب مرتفعاً بقاعدة قبح العقاب بلا بيان ولا يكون عدم ترتب العقاب عند عدم المنع الشرعى كبرى غير القاعدة المذكورة كي يقال التمسك بالاستصحاب دليل آخر غيرها واما اشكال عدم جريانه بالنسبة الى عدم المنع من جهة كونه اصلا مثبتاً او عدم ترب أثر شرعى عليه فقد عرفت الجواب عنه .

( أقولة قده قلت ايجاب الاحتياط أن كان مقدمة الخ ) لا يخنى أن مقدمية أيجاب الاحتياط لنرتب العقات على الواقع لا يستلزم الالتزام بترتب العقات على الواقع المجهول الذي يكون قبيحا لـكونة عقابا بلا بيان لانه بعد فرض الحكشف عن الحاب الاحتياط من الشارع يكون العقاب على الواقع الذي صار فعليا في مرتبة الشك المحاب الاحتياط من الشارع يكون العقاب على الواقع الذي صار فعليا في مرتبة الشك المحكمة وف عنه با يجاب الاحتياط فالواقع المجهول مما قام عليه البيان كما هو الحال في جميع المحكمة وف عنه با يجاب الاحتياط فالواقع المجهول مما قام عليه البيان كما هو الحال في جميع

لامعنى الحكم الشارع بعدم أستحقاق العقاب ولو بجعل الترخيص حيث أنه لابد من جمل الترخيص كما سيجيء انشاء الله و مع الترخيص بحصل الفطع بمدم العقاب و هو مضاد مع الشك به وهذا هو العمدة في وجه عدم جريان الإستصحاب وأمااشكال عدم كو نه من الآثار الشرعية وأن النرخبص وأن كان من المجمولات الشرعية الا أنه لازم له كما في المنن فدفوع بانه يكني في المجمولية كون منشأ الشيُّ بيد الشارع نفياً وأثباناً والمنشأ لمدم إستحقاق العقاب من النرخيص أو عدم المنع بيد الشارع فيصح رفع العقاب من الشارع برفع منشأه وهذا غير مرتبط بمسئلة الاصل المثبت وبالجلة فكما أن المرفوع في حديث الرفع المؤاخذة برفع منشأه وهو إبجاب الإحتياط او إبجاب التحفظ فكذلك المقام ولا مانع من الحكم بعدم إستحقاق العقاب عملاحظة منشأه بل في الحقيقة هنا ايضاً رفع المؤاخدة علاحظة رفع منشأه و بالنسبة إلى الثاني فيمكن أن يقال بأنه لامجال لجريانه أيضا حيث أن الاشتفال ليس تابعاً للمنع الواقعي بل تابع للمنع الواصل فح يدور الأمر بـ بن القطع الاشتخال او القطع بعدمه ولا يكون شك في البين حتى يستصحب عدمه السابق إلا أن يقال أن إشتفال الذمة بنحو القطع بتوقف على البيان الواصل ولكن إحتاله لايتوقف عليه يحيث لوقطع بعدمه كان عدم الاشتغال مقطوعاً الا بضميمة مسلية قاعدة قبح العقاب بالا بيان ومن المعلوم أن هذا التقريب مع قطع النظر عن القاعدة وأما بالنسبة ألى الأولى فلا مانع من جريانــه في مقابل أدلة الاخباريين الدالة على وجوب الاحتياط حيث أنه باستصحاب عدم المنع يدفع دليل ألاحتياط الدال على وجوب الاجتناب عند أحتمال المنع بل يكون حاكما عليها حيث أن لسانها نها نها نها أنها عند الشك بالمنع يجب الاحتياط ولسانه القطع واليقين بانه لا منع ولا يحتاج ألى اثبات الاذن والنرخيص كى يقان بأنه مثبت حيث أنه يكني في الاستصحاب ولو بمرتبة بقائه بيد الشارع ومن المملوم أن عدم المنع بيد الشارع قاذا فرض ترتب الآثر المرغوب عليه أو أن نفسه الاثر فلا مانع من شمــول ادلة الاستصحاب له ولزوم كون الاحكام غير منحصر بالخسة بلكونها عشرة كما يتوهم وفي بعض

الرجحان المطلق ودعوى الخصم دلالة الحديث على وجوب الترك نعم لو كان بما يمكن دعوى التواتر اللفظى او ماهو بمنزلته فى الدالة على الوجوب يكون رداً له لكن لأيخنى عدم امكانها حيث ان الاخبار الدالة على ترك الشبهة مختلفة فى دلالتها عدلى الوجوب والإستحباب وكونها ارشادية أو مولوية .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَالْجُوابِ أُولًا مُنْجَ تَعْلَقُ التَّكَلِّيفِ غَيْرِ الْقَادِرِ الَّحِ ﴾ لا يخفي أن ما أفاده قده في هذا الجواب مخالف لما اختاره سابقاً في رد صاحب الفصول في باب الانسداد من ان مرجع القطع بثبوت تكاليف واقعية والقطع بثبوت طرق شرعية الى قطع واحد وهو القطع بارادة الشارع لامتشال تكاليفه من هذه الطرق من أن هذا عبارة عرب الصرف والنقييد بالنسبة إلى الاحكام الواقعية وهو باطل كبطلان التصويب ولا وجه لما يقال من أن كلامه غير راجع إلى الصِرف والتقييد بل راجع إلى انحلال العلم الإجمالي بالاحكام الواقعية بالعلم التفصيلي بموارد الامارات والشبهات البدوية وقد تقدم الكلام فى كلامه قده فى الانسداد وأن ما ذكرو ان لم يلزم منه الصرف والتقييد وصححنا كلامه الكن لا من جهة رجوعه الى الامحلال كما في كلمات بعض الأعاظم على ما في تقرُّ مرات بحثه ولذا أنالمصنف قد أجاب عن الاشكال في المفام بانحلال ثانياً بعد هذا الجوابوالعجب أنه في بعض تقريرات بحثه بعد ذكر الامحلال قال بل عكن أن يقال أن العلم عصادفة بعض الامارات للواقع بقدر المعلوم بالاجمال من الاحكام الواقعية أم قال وعلى ذلك يحمل ما أجاب به الشيخ قده عن الدليل المقلى بقوله منع تكليف غيرالقادر الخرحيث أنه على تقدير العلم بمصادفة الامارات بقدر المعلوم بالاجمال من الاحكام الواقعية فلا محتاج إلى دليل التمبد بها ولامعني لكون ما ذكر هو المتحصل من ثبوت الاحكام الواقعية للعالم وغيره وثبوت التكليف بالعمل بالطرق لوضوح كفاية نفس العلم بالمصادفة المذكورة للزوم العمل بها وأنحلال العلم الاجمالي بلا أحتياج إلى دليل العبد لمثل الخبر الواحد وأن كان يرجع إلى بغض الوجوه المذكورة لحجيته لكن هو غير ما أرتضاه المرتضي قده كما قد

موارد لزوم الاحتياط وأما ما افاده فى الشق الثاني فى الجواب من تر تبالعقاب على خالفة نفس الحكم الظاهرى لا على مخالفة الواقع فقد عرفت سابقاً على أنه خلاف التحقيق حتى على مبناه قده فى الاحكام الظاهرية من أنها أحكام طريقية ريتر تب على مخالفتها العقاب عند مصادفتها للواقع لامطلقاً ).

﴿ قُولُهُ قَدْ مُ لَمْتُعَ كُونَ الْمُسْأَلَةُ اصُولِيهُ ﴾ لا يخفي ان هذا على أحد الاحتمالين في الما يز بين المسئلة الاصولية والفقهية وهو تعلق المسألة بعمل المكلت بلا واسطة وتعلقها به مع الواسطة اووقوع نتيجة المسألة في طريق الاستنباط وكونها نفس الحكم المستنبط حيثان الحلية المارضة على شرب المتن بما يكون متعلقاً بفعل المكلف بلا واسطة وأنها نفس الحكم كما أن حرمة نفض اليقين بالشك هو أيضا كذلك الا أنها كلى تحته كليات اخرولا يلزم في المسألة الفقهية أن لا يكون كليا ينطبق على كليات اخرى بخلاف مسئلة حجية الخبر الواحد مثلا حيث ان البحث عرب الحجية وعدمها ومن المعلوم أن الحجية تتعلق بعمل المكلف بالواسطة وهو وجود الخبر الواحد وتحققه وهو خبر زرارة مثلا فافهم ولا تكون نفس الحكم المستنبط بل أنما تكون في طريق الاستنباط ولكن لايخني أن هذا الاحتمال ضعيف حيث أنه لاوجه لخروج مثل مسائل البحث عن الاصول الاربعه عن الاصول والالنزام بان ذكرها استطراد بل الاولى ان يقال ان كل مسئلة عمكن اعطاء نتيجتم بيد المقلد والعامى فهو مسألة فقهية وكل مسألة لايمكن اعطائها بيد المفلد مع عدم اختصاصها بباب دون باب فهو مسألة اصولية ومن المعلوم أن الحلية في ما لانص فيه مما لا يمكن اعطائها بيد المقلد حيث أنه يحتاج إلى الفحص وأما الطمارة في الشبهات الحكمة وأن كانت أيضا بما لابد فيها من الفحص ولاجل هذا لايمكن أعطائها بيد المقلد الا أنها بما يختص بياب واحد.

﴿ قُولُهُ قَدَهُ ثُمَّ مَنْغُ كُونَ النَّبُوى مَنَ الْاخْبَارِ وَالْاحَادِيثُ الْحُ ﴾ لا يخني ان كُونُ مَضْمُو نَهُ تَرْكُ الشَّبِهُ مَا يُمكن دَّعُوى تُواتِرُهُ لا يجدى في دفع الاشكال لانه يلايم مع

7.5

المخصورة الخ ﴾ قد يقال بأن هذا نخالف لما هو المقرر في الشبعة المحصورة من أنه اذا كان الثابت بالدليل التفصيل بعد العلم الاجمالي لايوجب الانحلال وقصر لزوم الاجتناب على المقدار المفصل بخلاف ما أذا كارب مقدماً على العلم الاجمالي أذا اثر في التنجر الاجتناب مالنسبة الى كل واحد من الأطراف من باب وجوب دفع الضروالمحت<mark>مل ولذا قد وقع هذا</mark> الكلام من المصنف مورد التعجب للاعلام حتى بعض الاعاظم من مقررى بحثه في تعليقه وقد وقموا في حيص و بيص في حل الأشكال ورفع الظلام عما افاده المصنف في المقام وقد أجاب عنة بعض مقررى بحثه بأنه لما كان المعلوم بالاجمال مردداً بين الاقــــل والاكثر فالمتيةن من المنجز هوالأقل ومن المعلوم قيام الطرق بمقدار المتيةن والأقل فاذا كان مفاد دليل اعتبار الامارة وهو الفاء أحتمال الخلاف فلامجالة ينحل العلم ويكون الشبعة في الزائد عن مواردها شبهة بدوية ولا يخني أنه غير مجد لاثبات المطلب بعد ما لم يكن قيام الامارة على تميين ما هو المملوم أجمالا اذغاية ما يدل دليل الاعتبار ح أن احتمال أن يكون موردها خلاف الواقع فهو ملغى وهذا لايثبت أن هذا الحكم الواقعي التعبدي هنا احد افراد المعلوم بالاجمال كى ينحل العلمالاجمالى بانضام سائر المواردالتي يكون بحموعها بمقدار وافى للمهلوم بالاجمال الا ان يحكون مراده ماجا. بنظرى القاصر في السابق وهو أنه بعد ما كان المعلوم بالاجمال مردداً بين الاقل والأكثر وكان أحتمال الأكثر من الاول محت البراءة بمعنى ان الموارد التي يحتمل أن يكون فيها تكليف واقعي و لكن كانت تلك الموارد زائدة على المقدار المتيةن والأقل في رتبة تأثير العلم كانت تجرى فيها البراءة ولو لم يكن تلك الموارد بعد معينة مشخصة فيبتى لحكم العقل بالتنجز المقدار المتيقن والأقل فاذا كان بمقدارها طرق شرعية وكان مفاد دليل اعتبارها الفاء أحتال الخلاف فيكون في البيندلالة النزامية تعبدية حاصلة من تطبيق دليل الاعتبار على جميع موارده من جهة الغاء أحتمال الخلاف في جميع تلك الموارد ماجمعها على أن ذاك المقدار المعلوم أجمالا موردها منحصر عوارد قيام الطرق فتأمل فانه لا يخلو عن الخدشة لاحتمال قيام بعض الأمارات على بعض الاحكام

عرفت بل غير ما اختاره مثل صاحب الفصول من الأنسداديين الذي مهد المطلب لحجية الظن بالطريق فافهم (وهم ودفع) اما الأول فيمكن أن يقال بأن كلامنا في المقام بناء على حجية الظن الخاص وعدم الانسداد وكلام صاحب الفصول قدم بناء على الانسداد فلا ربط بينهما وأما الثانى ان الفرق بين الانسدادى والانفتاحي معلومية الطرق المنصوبة لدى الثانى تفصيلا وعدم معلوميتها هكذا عند الأول و لكن يعترف بانا نعلم اجمالا بنصب عدة من الأمارات بين جميعها وقد أجاب عنه شيخنا الاستاد قده في هذا الجواب ناظر إلى القصور في المعلوم كما أن الجواب الثاني ناظر إلى القصور في العلم توضيح ذلك أنه قده ناظر ألى ماأفاده في ماب الاضطرار بأحد الاطراف في الشبهة المحصورة وهوأنه قد يكون التكليف الفعلي مطلقاً وعلى كل حال بمعنى ان المولى لايرضي بترك السيُّ مط سواء كان في المحتمل او كان في ذاك وقد يكون النكليف توسطياً بمهنى أنه أذا كان في احد الاطراف معيناً اوغير معين يريده منه ولا يرضى بتركه و امااذا كان في الطرف الاخر فليسكدلك ومن الأوللانعلم الا بتكاليف كذلك بمعنىأن الحكم لو وقع مؤدى الطريق المعتبر يريده ولا يرضى الشارع بتركداو فعله و كان فعلياً ولايلزم من ذلك تقييد لآنه فرع ان يـكون العلم بوجودها المطلق موجوداً محيث لو قطع النظر عن الامارات كانعلماً مستقلا بوجود واقعيات مط ثم ضم الامارات بها يوجب تبدله بملم آخر ولا يخني أن هذا وأن كان عكن أن يرد به كلام الاخباري إلا انه ادعاء ودون أثبات صغريها خرط القتاد حيث أن التكليف الفعلي المشترك بين العالم والجاهل هو الذي نزل به جرئيل على الذي (ص) وهو ليس إلا مدلولات الخطابات الواقعية ولا يكون متعلق العلم بحسب أصل الدبانة ألا دلك و كم فرق بين باب الاضطرار الموجب للتكليف التوسطي وبين المقام لأرفى موود الاضطرار لايكون الحكم في الواقع الا نفس هذا الحكم بخلاف المقال فأنه عندالجمل لا يتفير الحكم الواقعي عما هو عليه .

حقق في محله من تعلق العلم التصديق كالتصوري منه كما هو الحال في الصفات النفهانية والحالات الوجدانية الذهنية بالصور لابالخارجيات إليكن بالنظر المراتى محيث لا ِمِي إلا الحارج إلا أن الواقع ايس كذلك نعم لوكان متعلق العلم نفس الخارج فلما يمكن أن لا يكون فيه إلا شيء واحد أمكن أن يتعلق به علم واحد ومن المعلوم أن المعلوم في الذهن في المقام لا يكون إلا صور تين متباينتين فكما أن لاس بالجامع والكلي غير الاس المتعلق بالفرد المشخص الممين ولا يعقل أن يكور عينه فكذلك العلم المتعلق بالجامع والحكلي المنطبق على أزيد من الواحد لا يمكن أن يكون عينالعلم المتعلق بالفرد الذي هو معنى الإنحلال الحقيقي مع أنه لاإشكال أنه من خواص العلم الأجمالي أن يكون في البين قضيتان قطميةان تعليقيةان ينطبق كل و احد منه لم على طرف منهما حيث أنه يصدق فيما إذا كان نجس مردداً بين كأسين انه لولم يكن في هـذا الـكـأسكان في ذاك ولولم يكن في ذاك كان في هذا ومن المعلوم صدق هذا في المقام فيدل على أن المــــــلم الأجمالي بعد موجود ولذا ترى عدم صدق هذا المطلب في الاقل والأكثر بالنسبة الى أصل متعلق المسكليف من حيث الزيادة وإن كان بالنسبة الى حده صادقاً إلا أن الأثر لم يكن مرتباً على الحد لوضوح أن الأثر مرتب على أصل مثل الدين لاعلى حده المردد بين العشرة والخسة عشر ( لايقال ) هذا مملومية خطاب الشارع مفصلا في أحد الطرفين لم يكن إحتال إنطباق المعلوم بالإجمال على الطرف الآخر مؤثراً أصلا فلا يكون علاوة عن المعلوم التفصيلي أثر معلوم يكون مردداً بين الطرفين وإن كان تصوير الصورتين بالنسبة الى منشأ التكليف ريما يكون بمكان من الامكان إلا أن الكلام ليس في لمنشأ وموضوع التكدليف وهو النجاسة في المفروض و إناالكلام في نفس التكليف نعم فيها إذا كان الكليف المعلوم بالأجمال والمعلوم بالتقصيل سنخان يتم ماذكرت ( فانه يقال ) نعم لاإشكال في أن الكلام في نفس التكليف لافي مقتضيه وموضوعه إلا أنه يكـ في في طرفية العلم وجود النكليف الضمني المستند إلى أحد جزئي المقتضى والعلة الذي

المحتملة أنها غير المقدار المتيقن والأقل فتأمل جيداً ثم أنه قــد قيل بوجوه آخر في بيان الانحلال وجريان البراءة في المقام لايخلو كلها او بعضها عن الحدشة ولا بأس للتعرض لأفسام الانحلال وشقوقه كى يتضح الحال في المقام وما غفل عنه عدة من الاعلام فنقول وبالله نستمين لا بخني أنه قد يقوم على بعض الاطراف من الشبهة علم وجداني بالتكليف وقد يقوم غير العلم الوجداني من الإمور المعتبرة شرعاً وعلى كل من التقديرين قد يـكون السانه تعين ماهو المعلوم وقد لايكون كذلك بل لايثبت الاالتكليف في مورده فقط لا كلام بالنسبة ألى ما كان لسانه تعين المعلوم فانه لاير تبط بالمقام كا صيأتي بيانه أنشاء الله وا عا الكلام فيما اذا كان لسانه اثبات المكليف فقط الظاهر من الكلمات انه اذا كمان الفائم على بعض الأطراف العلم الوجداني ينحل العلم انحلالا حقيقياً وفي غير العلم الوجداني يكون انحلالا حكياً سواء كان امارة معتبرة او كان استصحاباً او كان قاعدة اشتغال بحركم العقل او ايجاب احتياط من الشرع و لكن لا يخني بعد التأمل النام ان تحقق العلم الوجداني على بعض الأطراف لا يوجب الا انحلال الحقيق حيث ان معناة القطع بعدم التكليف من ناحية العلم الاجمالي والمعلوم كذلك بالنسبة الى الطرف الحالى عن العلم التفصيلي ومن المعلوم انه ليسكذلك في غير الأقل والاكثر حيثان الاحتمال النا شي من العلم الاجمالي بوجود التكليف كل و احدمن الاطراف او الطرفين باق بالنسبة الى الطرف الخالي عن العلم التفصيلي بعدما في لم يكن العلم التفصيل معيناً للمعلوم بالأجمال وكون متعلقة عا يحتمل ان يكون عيزذلك المملوم وغيرء نعم لوكان العلم التفضيلي معيناً للمعلوم بالاجمال يقطع بالعدم في الطرف الآخر حيث انالمفروض منجمة العلم بكونالزائد على الواحد مثلامقطوع العدم وقد عين في الطرف المــــ عين ولا يخني ان هذا الوجدان اعظم برهار على عدم الانحلال الحقيق مضافاً إلى امـــكان إن يقال أنه لا يمكن تعلق العـــلم ننحو و أحد بصور تـــين مخة لمفتين متباينتين وهماكون الشيء في الذهن بنحو الأجمال الذي لايرى بهذا اللحاظ الخصوصية معينًا ومشخصًا وكون الثي بنحو التفصيل الذي يرى في الخصوصية الفردية بنا. على ما

THE PRINCE GHAZI TRUS في بيان أنسام الانحلال وشقوقه QUR'AY CIC THOUGH

على بعض أطراف المعلوم بالأجمال لايوجب إنحلاله الحقيقي مـــع أن المقام ليس من باب قيام العلم الوجداني حيث أن الامارات أكثرها ظنية فلوصار سبباً للانحلال يكون من الانحلال الحكمي وقد يقال علاوة عما ذكره بمض الاعلام مما عرفت في وجه الانحلال فى المقام بانه مثل ماإذا قام ظن تفصيل معتبر على أحد طرفى الشبهة المحصورة فـكما أن معنى إعتباره الفاء إحتمال الخلاف و بذلك يثبت عدم كون المهلوم بالاجمال فى الطرف الخالى عن العلم التفصيلي فلا مانع من إرتكابه من جهة العلم الاجمالي وإحتمال وجود النكليف من غير ناحية إحتمال في التكليف الزائد مرفوع بالبراءة فكـذلك فيما نحن فيه و لـكن يمكن أن يرد في المقيس والمقيس عليه بان قيام الظن في بعض الأطراف لايوجب إلا وجوب العمل على طبقه والغا. إحتال أن لايكون في مورده التكليف تعبداً ولما كان الاحتمال في الطرف الحالى عن الظن التفصيلي من أطراف العلم فلو فرض كو نه منجزاً كان الاجتناب عنــه من باب المقدمة ودفع الضرر المحتمل لازما وبعبارة اخرى وبيان اوفى عند قيام الظن التفصيلي الممتبر على بعض الأطراف يكون إحتمالات ثلاثة في وجود التكليف أحدها إحتمال التكليف الزائد في الطرف الخالى عن الظن التفصيلي و الأخر احتمال إنطباق المعلوم بالاجمال في هذا الطرف الثالث إحتمال التكليف من غير جمة العلم في الطرف الذي قام الظن التفصيلي ومن المعلوم أن دليل إعتبار الأمارة لايدل الاعلى الغاء إحتمال الحلاف عن مورده تعبداً ومن الممكن أن يكون من جمة وجود التكليف في مورده غير المملوم بالأجمال فح لايكون إحتمال وجود الملوم بالاجمال في الطرف الخالى عن الظن مرفوعاً لاوجداناً ولا تعبداً الاشكال على هذا المطلب بأنه إذ كان دليل الأعتبار ناظراً الى الدلالة الالتزامية أيضاً فبعد العلم بآنه لايكون فى البين إلا تكليف و احد فمقتضى إعتبار الدلاله الالتزامية الغاء إحمال وجود التَّكليف عن ذاك الطرف ثم اعـــلم ان بيان الانحلال الحكمي بواسطة قيام العلم الوجداتي أوغيره من الحجج المعتبرة على بعض الأطراف محيث يشمل مالوكان الدليل

هو الحالف مطلن ما إذا إجتجما المفتضيان والعلنان كان كل واحد منهما علة تامة مستقلة عند الانفراد ومن هنا ظهر الجواب عن الابراد بعدم صدق القضيتين التعليقيين بالنسبة الى نفس التكليف حيث أنه لولم يكن في الطرف الخالي عن العلم التفصيلي كان في الطرف الاخر ولو بنحوا الضمنية المترثبة على جزه المقتضى والذى يشهد على تامية ماذكرنا عــدم عدم رفيع الاجمال عن الخطاب الجمل بورود دليل منفصل على بيان الحكم في أحد أطراف ترديد ذاك المجمل كأن يقول أكرم زيد بن عمر و بعد قوله أكرم زيداً المردد بين كو نه زيد بن عمروا وزيد بن بكر فيها إذا لم يكن الدليل الثانى ناظراً الى الأول وحاكما بألذبة اليه مصع أن عدم رفع الاجمال ملازم لنعلق الظن بأحصد الخطابين المرددين والأرادتين كذلك مع تعلق الظن التفصيلي بأحدهما مميناً وهل يفرق الحال بين الظن والعلم في هذه الجهة فلو فرضناكون الخطايين قطعيين لابد وأن يكون العلمان محفوظين وهذا لايتم إلا على عدم الانحلال بل ايس ذلك إلا نفس المقام و بالجملة فليس هذا المطلب المسلم في الكلمات من أن قيام العلم التفصيلي على أحد أطراف المعلوم بالاجمال يوجب إنحلاله حقيقة مسلماً بل لايكون إلا مثل ساير المنجزات فان قلمًا بأن قيام المنجزات على بعض أطراف العـــلم الاجهالي موجب لرفع أثره ولايكون منجزا الذي يعبر عنه بالانحلال الحكمي فلا فرق بين العلم وغيره فطهر بما ذكرنا أنه لاوجه لما قيل في الانحلال في قيام العلم على بعض الأطراف مر. أن العلم التفصيلي يتعلق بالطبيعة والخضوصية ولكن متعلق العلم الاجمالي لايكون إلا نفس الطبيعة والخصوصية خارجة عن تعلق العلم فيتعين الطبيعة قهراً في ضمر. تلك الحصوصية و لأيبقي الطبيعة المطلقة الفابلة للأنطباق على معنى الإجال في متملق العلم و لكنه غفل عن انه ولوسلم أن متملق العلم التفصيلي يكون نفس الطبيعة والخصوصية إلا أن الطبيعة الملحوظة مع الخصوصية غير مطلقه السارية بل يكون حصيَّه من الطبيعي الملازم مع الخصوصية بخلاف الطبيعة في طرف المعلوم بالاجمال فانها مطلقة فكيف يتمين فيذلك وعلى كل حال فقد ظهر من جميع ماذكرنا أن قيام العلم الوجداني

OR QURANIC THOUGHT

التفصيلي بعد زمان المعلوم بالاجمال يتوقف على تمهيد مُقدمُتين .

إحديهما أنه لاإلشكال في أن العلم التفصيلي أو الأجمالي في كل زمان منجز لمتعلقه في نفس ذاك الزمان لا بالنسبه الى زمانه السابق ولازمانه اللاحق و لا يمكن الالترام بخلافته في موارد زوال العلم و بقاء متعلقة إلا في صورة كان خروج أحد الطرفين من كونه محتل الابتلاء الوعن تحت القدرة بعد حصول العلم فالمسلم في الكلمات انه يكنفي في التنجز العدل السابق وفيه كلام سيأتي إنشاء الله تفصيله فظهر مما ذكرنا إن محط النظر صورة تقارن العلمين بحيث لوكان أحد العلمين سابقاً على الاخر كان البعث عن مرتبة بقاء ذلك النما بق الذي في عرض رتبة الحادث و زمانه .

الثانية أثر الجامع والشيء الذي يكون قابلا للانطباق على أحكث من واحد فيا إذا كان الآثر بوجد في كل فرد من أفراد المنطبق علية ذلك المطلق وألا لايكون الآثر أثراً له بل إنها يكون الآثر (ح) للفرد أو الحصة مرس الطبيعي للموجود في الفرد وهذا مطلب سيال في جيع لوازم الطبيعة وآنارها إذا عرفت هذا فلا إشكال في أنه لا يكون التنجز الذي من آثار التكليف ولوازهما عند وجود العلم به في الطرف الذي قام منجز عقلي أوشرعي بالمنتبة اليه مرس آثار المعلوم الاجمالي والعلم كذلك حيث أنه ولو قرض وجوده في السابق الا أنه أثر فيذاك الزمان لا بالنسبة الي البقد والسكلام في الزمان المقارن وعند المقارنة التشجز بالنسبة الية تابت والولم يكن ذاك العلم والمعلم في الزمان المقارن وعند المقارنة التشجز والحصة من الجامع المنطبقة على الطرف الخالي لم يكن متعلقة بخصوصها العلم فيا يمكن أن يكون له الآثر ما تعلق به العلم وما تعلق به العلم لا يكون له الآثر ثم أنه قد ظهر بما ذكر أن أنه بثناء على الانجال الحقيقي لا فرق بين حصول العلم التفصيلي قبل العلم البدوى غاية الام أو بعدة أومقارنا له لانه على كل حال يوجب إنقلابه بالعلم التفصيلي والشك البدوى غاية الام زمان الانقلاب علم المنافري بالديكون بعد المنافرة بالعلم التفاري بعده فيا أفاده بعلم الانقلاب علم إجهالي يكون المعلوم بالانجال متجزأ ولوكان العلم التفضيلي بعده فيا أفاده بعدان الإنقلاب علم إجهالي يكون المعلم التفضيلي بعده فيا أفاده بالإنقلاب علم إجهالي يكون المعلم التفضيلي بعده فيا أفاده الإنقلاب علم إجهالي يكون المعلوم بالانجال متجزأ ولوكان العلم التفضيلي بعده فيا أفاده والمان العلم التفضيلي بعده فيا أفاده والمنافرة المنافرة بالانجال متجزأ ولوكان العلم التفضيلي بعده فيا أفاده والمنافرة المنافرة بالانجال متحرزاً ولوكان العلم التفضيلي بعده فيا أفاده والمنافرة بالانجال متحرزاً ولوكان العلم التفضيلي بعده فيا أفاده والمنافرة بالمنافرة بالانجال متحرزاً ولوكان العلم التفضيلي بعده فيا أفاده والمنافرة بالانجال متحرزاً ولوكان العلم التفصيل بعده فيا أفاده والمنافرة المنافرة بالانجال متحرزاً ولوكان العلم التفصيل بعده فيا أفاده والمنافرة المنافرة المنافرة بالانجال من المنافرة بالانجال المنافرة المنافرة بالانجال المنافرة بالانجال المنافرة بالمالم المنافرة بالمنافرة بالمالم المنافرة بالمنافرة المنافرة بالمالم المنافرة بالمالم المن

أفاده المص ( قده ) من عدم عدم التفرقة بين الصور في غابة المتانة على مسلك من الامحلال الحقبق وأما بناء على الانحلال الحكمي فقد يقال بأنه لافرق أيضاً بير الصور لأنه بعدماكان العلم بوجوده فى كل زمان مؤثراً فى نفس ذلك الزمان فن زمان قيام العلم التفصيل لايكون الآثر مستنداً الى الجامع وبوجوده أيضاً لابؤثر حسب الفرض هذا ولكن التحقيق الفررق برين حدوث العلم التفصيلي بعدد العرلم الاجمالي وبين قبله اومقارنه فني الأول يكون التنجز بأقياً بخلاف غيره فانه بالنسبة الىالعم المقارن للعلم التفصيلي و إن كان الانحلال تهاماً إلا أنه بالنسبة الى العلم الاجمالي المردد بينالطرف الذي يقام عليه في الثاني اللاحق علم تفصيلي بلحاظ قبل طرو العلم التفصيلي عليه و بين الطرف الحالى عن العـلم التفصيلي لـكن بلحاظ بعـد طرو العلم التفصيلي على مقابله ماقام منجر على أحد طرفيه ويدخل في باب مطلق التدريجات الني يقطع بطرو التكليف على أحدها ولاإشكال في لزوم الارتكاب أو الاجتناب بالنسبة الى جميعها ولايضر في هـذا الباب عـــدم بقاء العلم بعد إتيان بعضها أو تركه لأن بقاه العلم لازم من غير ناحية زواله عن جهة الاطاعة والعصيان ولذا ترى محكمية الاشتفال بعدد الشك في إنيان المأمور بـ في العلم التفصيل مع أنه لم يكن العلم موجوداً بوجة ومماذكرنا ظهر حال تلف أحد الطرفين أو الاضطرار به وإنه فرق في ذلك بين أن يكون قبل العلم أو مده بعين التقريب المذكور فاقهم واغتنم هذاكله في العلم بالتكليف الموجب للاشتغال وأما حال العـلم بالفراغ فليس كذلك ولاقرق في صوره أصـــــالا بحيث لوتحقق علم وجدانى تفصيلي او أنز بلي كــذلك بوجود المفرغ سواء كان بالنسبة الى العلم التفصيلي او العلم الاجمالي فيكون كافياً سواء كان قبل القلم او بعده او مقار نأله لأن هم العقل أعطاءما يخرج به عن عهدة المتكليف بيد المولى وهو يتحقق في جميه الصور ثم أنه لا يخني أن العلم بالطرق في المقام تحققه بعد زمان العلم الاجمالي بوجود الاحكام الواقعية فيشكل الأمر في جواب الآخباري علي كل حال وما يمكر. أن بحاب عنه أحد الأمرين.

الأول أن يقال أن إحتمال التكليف المنجز في المقام ايس من ناحية العلم الأجمال بل كما قد عرفت سابقاً بمسلاك منجز ية إحتمال قبل الفحص كما تقدم شرحه في باب الانسداد في طي بيان كلمات شيخنا الاستاد (قده) وكان هذا الاحتمال موجوداً في رتبة العلم الأجمالي بل قبله لفالب الاشخاص وكان في ذاك الوقت منجزاً للواقعيات فلا أثر للعلم الأجمالي كي يبحث عن إنحلاله بقيام الامارات وعدمه ومن المعلوم انه منجز لهامالم يتفحص عنها او بمقدار ظفر بها بالفحص و بالنسبة الي غيرها شبهات بدوية .

الثانى بعد فرض ان المنجز للواقعيات العلم وحصوله بها قبل العلم بالمطرق والامارات لكن نقول بانحلاله بها لحكن لا بالتقاريب السابقة بل بتقريب أن يقال انه لما لم يكن للمعلوم بالاجمال قدر متيقن و لا يمكن الااتزام بأن اى مقدار هو الآقل (فح) كما قامت الامارات على بيا نها تبين نفس المعلومات و لا يحتمل قيامها على الزائد عليها فاذا فرضنا قيام الامارات بمقدار المعلوم بالاجهال وحجية مثبتاتها ولو بالدلالة الالتزمية على عدم كونها في غير مؤدياتها فيكون عليها عقابا بلا بيان ومؤاخذة بلا برهان و إنما أشكالنا السابق على بعض التقريبات بناء على جعل المعلوم بالاجمال مردداً بين الاقل و الاكمثر فكان احتمال أداء الامارات ولو بعضاً على غير القدر المتيفن والاقل موجوداً فح لا يتحقق الدلالة الالتزامية على نفيها عن غير مواردها مخلاف هذا التقريب فانه يكون مثل ماإذا علمنا بوجود نجس واحد بين أطراف محصورة و نعلم بطهارة غيره وقامت البنية على نجاسة أحدها المعين فانه وإن لم يكن السانها التعين لكن بضميمة الدلالة الالتزامية الحاصلة من العلم الخارجي تعيين المعلوم في البين في موردها و يحرى البرائة في غيره (قوله (قده) الوجه الثاني أن الاصل في الافعال غير الصرورية الحظر الح) قد يقال (١) بأن الاصل فيها الاباحة العموم قوله تعالى خلمة لحكم مافي الارض جميعاً و لكن لا يخفي عدم

دلالتها على المطلب لوضوح ان المقصود مخلوقية جميسع الأشياء لبنى آدم من جهة الاثار التكوينية لامن جهة الأحكام الشرعية وإلا يلزم تخصيص الاكثر إن لوحظ الخلوقية من جهة الأكل أو تخصيصه الزائد لولوحظ من مطلق الجهات حيث ان الاشياء المحللة بما في الأرض أقل من الأشياء المحرمة منها بمر اتب مع إباء الاية الشريفة عن المنخصيص بل الظاهر كما أشير اليه حضر ص مخلوقية ما في الارض لهم من الجهات الشكوينية و إن كانت كثيرة منها موضوعات للاحكام الشرعية وفوا ثدلهم بالاسباب الشرعية إلا أنها من هذه الجهة ليست في مقام البيان ولايلزم التخصيص بناء على ماذكر أصلا لان فوائد جميسع الاشياء الموجودة في الأرض واجعة الى الانسان حتى الوحوش والحشرات مثل الحيات والعقارب لانها تجذب سموم الهوا. ولولا وجودها ربما يكون إستنشاق الهواء مضراً أومهلكاً فلقها لما المحلحة الانسان وإن كان قتلها راجحاً لأن المصلحة في نفس الجاده الا في بقائها للتالي كشعر الزهار الذي يكون خلقه عن المصلحة وعدمه نقصاً بحيث يوجت الخيار او بعض الانار الشرعية في بعض الموارد و في إزالته أيضاً مصلحه فالحق في الجواب عن الوجه الثاني ما أجاب المص (قده) في المتن وصاحب الاستدلال المذكور بالاية في الوجه الثاني قراجع تقريرات محيشه).

( قوله ( قده ) لاإشكال في حسن الاحتياط عقلا وشرعا الخ ) اعلم إن لحكم العقل والشرع محسن الاحتياط يتصور ممان.

الأول أن يكون من باب محض الأرشاد الى الواقع بحيث انه لمجرد الفرار عن مفسدة الواقع على تقديره المصادفة بحيث لولم يصادف الواقع لم يترتب عليه شيء أصلا.

الثاني كو نه موضوعاً لحكم العقل أو الشرع بترتب الثواب عليه إرشاداً من جمهة أن أنيان الشيء بداعي إحتمال الامركان بنظره بما يترتب عليه الثواب حيث أنه لا يخلو أما أن يكون إطاعة وأما إنقياداً.

<sup>(</sup>١) الفائل هو بعض الأعاطم المبرز النائيني قدم

الشارع فيها وأما اذا كان عبارة عن نفس فرى الأوداج وسائر الامور مع هذه الخصوصية أو مع تقييدها بها ففيه اشكال بل منع و وجهه كما في تقريراتي لبحث شيخنا الاستاذ قده من جمة أن غايه ما يتوهم انه قبل الفرى لم يكن هذا المقيد موجوداً قطعاً فبعده الذي يكون ظرف الشك يستصحب هذا العدم و لكن فيه أن المة يدات التي تكون مُوضُوعات للاثار مختلفة فبمضما يكون من قبيل تقيد الكلي المتواطي بخصوصية الفردية و بعضها يكون من قبيل نقيد الجامع التشكيكي بالحد و ما يكون من القسم الأول كان لاستصحاب عدم المقيد مجال لأن المفيد من حيث الحصة والقيد كان مشكوكا حدر ثدعند حدوث الجامع المرددكونه بين الحصة المجامع مع الخصوصية التي كانت موضوعة الاثر وبين الحصة غير الجامع لها وأما ما يكون من القسم الثاني فلا يجري الاستصحاب لأن حقيقة الشك لا يكون إلا بنفس الحد والقيد وأما نفس الحصة والدات كان مقطوع البقاء فاذا فرض نفس الحد والفيدلا يكون له حالة سابقة كما هو الحال فيما نحن فيه لأن الخصوصية من لوازم الماهية لا الوجود فلا يكون أركان الاستصحاب موجودة أصلا كا لا يخني هذا و لَكُن التَّحَقِّيقَ أَن يَهَالُ أَنَّهُ لُو كَانَ التَّذَكَيَّةُ أَمْرًا بَسْيُطَأَ حَاصَلًا مِنَ الْإَمُورُ المذكورة فَكَا عرفت انه لا مافع من جريان إصالة عدم التذكية و إن كان عبارة عن نفس الامور الخسة مع قابلية المحل فتارة يكون بنجو الركيب فالظاهر أيضاً لا مانع من جريا نها حيث ان عدم المركب كان مقطوعا قبل الفرى و بعده كان مشكوكا فيستصحب غاية الأمر منشأ الفطع في السابق كان عدم تحققق الفري ومنشأ الشك بعده كان قابلية المحل و اختلاف جهة الشك واليقين لا يضر بالاستصحاب كما في كلمات بعض الأعاظم قده الذي هو أيضاً مفصل في في المقام وأما ان كان بنحو التقيد فريما كان مجال للمنع من جريانها من جمة عدم كون القيد من لو ازم الوجود ولم يكن له حالة سابقة لكن يمكن أن يقال بجريانها أيضا إذ المفروض عدم كون القيد داخلا بل بكون خارجا والتقيد داخلا ومن المحقق في محله إن في هذه الموارد علاوة عن جريان الاستصحاب بنحو السلب المحصل يجرى بنحو السلب

الثالث أن يكون الحكم برجحانه طريقياً بممنى أنه لوصادف الواقع كان محبو بألكن لافي مرحلة الواقع بل في مرحلة الظاهر.

الرابع أن يكون نفس الأحتياط مستحباً نفسياً بمعنى الله في مرتبة الشك نفس إنيان المشكوك كان راجحاً من حيث هو طابق الواقع أوخالف كا أن ليفس

أحديهما أن يكون عبارة عرب نفس انيان الشيء المشكوك أو تركه.

الثابي أن يكون إنيان الشيء بداعي احتمال كو نه متعلقاً للامر او تركه بداعي احتمال الرتبة المتأخرة عن الأمر المتعلق بالذات في الرتبة السابقة عنه كما هو الحال في عنوان الاطاعة ولا يخفى أن الحـكم بالحسن بالممنى الثانى من الاحتياط لايكون إلا ارشادياً كما أن الحكم به لا ينطبق إلا على المعنيين الأولين كما أرب الحكم به بالمعنى الأول لايكون إلا مولوياً ولاينطبق إلا على المعنيين الآخيرين ومر. هنا ظهر عدم الوضوح في المتن ورعا اختلط الأمر.

(قوله رقده ناصل الاباحة في مشتبه الحكم ناهو مع عدم أصل موضوعي الخ) لا يخفي انه الاخصوصية في هذه الجرمة اللاصل الموضوعي بل هو كذلك بالنسبة الي كل أصل حاكم فاذ اكان في المورد أصل موضوعي او حكمي حاكم لايصل النو بةالي اصالة البرا تة راصالة الحل لارتفاع موضوعه تنزيلا وهو الشك في الحلية والحرمة فاذاشك في حلية حيوان لا يمكن النمسك بإصالة البراثة واصالة الحل في جواز اكله بمدماكان الأصل فيسببه وهو التذكيه جارياً يممني له بويد اجراء اصالة عدم التذكية لايبقى شك في الحلية بل يكون الحرمة مقطوعة ولو بالهطيع التعبدي احكن هذا بناء على جريان هذا الاصل الموضوعي وهو للنيتم في المثال إلابناء على كون التذكية أمرًا بسيطاً حاصلًا من فرى الأوداج والأمور الاربمة الآخر وكون الحيوان قابلا للندكية أى كونها ذا خصوصة كانت دخيلة عنــد

المشكوك من الاموال و الاعراض والنفوس كى يورد عليه بأن هذه الكبرى مسلم في الاحكام

الترخيصي لاالتحريمي المزيمتي كافي تقرير ات بحث مض الأعاظم قده معماني هذا التفصيل من

ايرادات منها انة لو لم يكن العلم مأخوذاً في الموضوع كما اعترف به قده لم يكن وجه لدلالة

الخطاب على ان حكم المشكوك على خلاف حكم الموضوع و امامسئلة تنجس مشكر كالكرية

بملاقات النجاسة غير مسلم من هذه الجمه كاستناده الى قاعدة المقتضي والمانع واما مسئلة

لزوم الاجتناب في الاعراض والمفوسءند الشكفن جهة ايجاب الشارع الاحتياط في

الشبتهات الموضوعيةفيها بدليل آخر وأما عدم جواز التصرف فىالمال المشكوك فن جمة

استفادة أعمية عدم الحلية من قوله وع، لا يحل مال إلا من حيث احله من الحكم الظاهري

والواقمي كما هو الحال في قوله دع، لا يحل مال امر. إلا بطيب نفسه والا يلزم أن

يكون من توضيح الواضح فافهم ومنها انه لا فرق فى الحكم التحريمي والترخيصي واي

,

وجه في الفرق بينهما .

( قوله قده من جمة اجمال النص ) لا يخنى ان النهى على قسمين حيث انه قديكون متملقاً بالشيء بنحو الطبيعة المسارية وقد يكون بصرف الطبيعة فما كان من القسم الأول فلما كان في الحقيقة ينحل الى نواهى متعددة مستقلة فالمنجز منها ما هو المتيقن منها المائن في البراءة في غيره وأما ماكان من قبيل الثاني فلما لم يكن له متيةن ومشكرك بل كان المنهى عنه شياً واحدا لا يتحقق إلا برك جميع الأفراد الواقعية بحيث لو لم يترك احد الأفراد الواقعية بحيث لو لم يترك احد الأفراد الواقعية و بعبارة اخرى يكون نظير تقريب الاشتفال في باب الافل والاكثر الارتباطين من ان التكليف بالأقدل لا يحصل الله الغ عنه إلا بانيان الاكر شرحيث انه لو كان في الواقع الاكرش واجباً لما يجدى اتيان الافل بوجه فيكون الاشتفال بالاكرش من باب طريقيته لحكم الاقل لا من جهه نفس كو نه متعلقاً للحكم و بالجلة من ياتزم هناك بالاشتفال لا بدو أن من ياتزم هنا بعدم جريان نفس كو نه متعلقاً للحكم و بالجلة من ياتزم هناك بالاشتفال لا بدو أن من ياتزم هنا بعدم جريان البراءة في هذه الصورة و من هنا ظهر انه لا مجال للاشكال علي الا انزام بوجوب الإجتناب البراءة في هذه الصورة و من هنا ظهر انه لا مجال للاشكال علي الا انزام بوجوب الإجتناب

المحمولي بان يقال هذا الفرى قبل وجوده لم يكن مع قابلية المحل ولو بانتفاء موضوعة و بعد تحققه يشك في تحقق كو نه معها فيستصحب و اما ماافاده الاستاذ قده مر. انه إذا كان من قبيل الجامع التشكيكي بالحد فلا يجرى لأن حقيقة الشك أنما تعلق بنفس الحد وأما نفس الحصة والذات مقطوع البقاء فيمكن منعه أولا بعدم كون المفام من الطبيعة التشكيكية و أنيا عدم تعلق الشك مخصوس الحد بل نفس الحصة والذات أيضا مشكوك حيث آنه لو كان مثل الشك في حد بياض شيء مخصوص يكون الشك في نفس الحد وأما اذا كان الشك في البياض المــوجهد في الجسم والجسم كان مردداً بــين الأبضين فالشك يكون متعلقاً بالحد والحصة المحدودة فتأمل فان اعتبار شرطية الفابلية فى الحيوان يمكن اعتبارها بالنحوين فتأمل وبالجملة بناء على ما ذكر فا يجرى اصالة عدم التدكية في جميع الصور ويكون مانعاً من جريان الاصل الحكمي ولا تقيداكلام المصنف قده فيا اورده العلمان قدهما عليه من التفصيل لا يكون من الفصل فماعن الشهيد تشالا لتزام بالحرمة والطهارة في المتولد من الحيوا نين لايتبعهمافي الاسمولم يكنله بما ثل بما لم يملم له وجد لانه على كل واحد من التقادير المذكورة اما طاهرو حلال لولم يحر اصالة عدم التذكية واما نجس وحرام لوجرى هذا الاصلوان كان في نظري الفاصيعن سالف الزمان ان نظره الى طهارة حال حيوته لجريان اصالة الطهارة والحرمة بعد الذبح لاصالة عدم التذكية ولا وجه لوقوعهم في مقام توجية كلامه قده في حيص و بيص و اماما عن شارح الروضة قده من ان كلامن النجاسات والحلات محصورة فاذا لم يدخل في المحصور منها كان آلاصلطهارته وحرة لحمه فالظاهران ان المرادمنه ماهو ظاهر فيه من حصر كل واحد منهما الملازم لدخول الفرد المشكوك في حكم غير المحصور وانكان يرد عليه ماأورده المضا قده في المتن ولا وجه لكون المراد تعليق الحكم فى النجاسات و المحرمات على عنو ان وجودى و لازم ذلك لزوم احر از العنو ان في الحكم المتر تب عليه عيث يفهم من دامل الخطاب ان الفر دالمشكوك حكمه على خلاف ذلك الحكم كمسئلة ترتب عدم التنجس بالملافات على الحكرية وعدم جواز التصرف في الفرد

- 75 -

في الشبهة الموضوعية اذا تعلق النهبي بصرف الوجود مثل الالتزام بوجوب الاجتناب فيها اذا تعلق النهبي عن طلب بحموع تروك ذلك التي فالفابل بالاحتماط في باب الآفل والأكثر لا بدوان يلتزم هذا ايضاً بلزم الاحتماط في باب الآفل والأكثر لا بدوان يلتزم هذا ايضاً بلزم الاحتماط لأنه لوما أتى بأحد التروك وصادف المشتبة مع الواقع فا أتى بالمأمور به أصلاو هذا هو الوجه في لزوم الاحتماط في الشبهة الموضوعية في بعض الصور لاما أفاده بعض المخققين في الكفاية بانه لا يحصل ترك الطبيعة إلا بترك جميع الافراد الواقعية فاذا كان ترك الطبيعة معاهما التكليف فكان المكلف به أمرا بسيطا معلوما معمنا و يكون الشك في الفرد من باب الشك في الحرد من باب الشك في الحراد و اعوانها بل عينها كما أن الطبيعي في الحارج عين وجود الآفر اد لا أن الافراد عين وجود الآفر اد لا أن الافراد عين وجود

و قوله قده الا أن الامثلة المذكور قيما الح كلا يخنى ان الاشكال وعدم كونجل الامثلة حلما من جمة الحلية المذكورة فى الحديث بناء على كو نها حلية أنشائية بان الامام (ع) كان فى مقام انشاء الحكم الظاهرى بالقاعدة الظاهرية كما هو المتراثى ابتداء من ظاهر الكلام ولكن يمكن أن يكون (ص) فى مقام الاخبار عن حلية الشي قبل العلم بحر. ته فى الامثلة المذكورة المسند حلما إلى أمارات أو أصول أخرى وفى الشي المشكوك الابتدائى مستندا إلى القاعدة الحلية المنشأ بغير هذا الخطاب المنكشفة عنها به فيجمع الكل الحلية قبل العلم بالحرمة وهذا وأن كان خلاف الظاهر حيث أنه ظاهر فى أن الحلية فى الكل مستند إلى القاعدة من جمة أنه مشكوك الحرمه والحلية إلا أنه قابل لحل الحديث عليه عند عدم امكان التوجيه بنحو آخر ولزوم ورود الاشكال عليه .

﴿ قُولُهُ قَدَهُ حَيْثَ تَحْيِلُ بِعَضَ أَن يُقِالُ إِنْ الْحَقَ كَاذَهُ بِاللَّهِ الْبِعَضُ كَاقَالُ بِهِ عَدَةً مِن الْحَقَفَين. للاحتياط الح ﴾ لا يخفى أنه عمل أن يقال بان الحق كاذه ب اليه البعض كاقال به عدة من المحقفين. ولا يبكون مئل الشبهة الحكمية التحريمية والوجوبية والموضوعية لبكن في خصوص

هذا الجزئى من الشبهات الوجوبية لاكلما وهو قضاء الفوائت حيث ان جريان البراءة وقاعدة قبح العقاب بلا بيان فرع عدم وصول التكليف حد التنجز وعدم صيرور ته منجزاً والمفروض إن من فأت منه الفرايضة غالبًا بخروج وقت الأداء تنجن عليه التكليف القضائي فلابد من القطع بخروجه عن العهدة بخلاف سايو موارد جريانه مثل الشبهة التحريمية الموضوعية أو الحكمية والشبهة الوجوبية في غير المقام حيث ان التكليف يقطع بانه ماوصل إلى حد التنجز وما صار منجز آ قطعا فيكون في البين في المقام احتمال التكليف المنجز المماقب على مخالفته فيدخل فى قاعدة وجوب دفع الضرر المحتمل ولا يكون من صفريات قاعدة قبيح العقاب بلابيان وبالجلة جريان قاعدة قبح العقاب بلانيان فيل إذا لم يكن في البين بيان لا من العقــــل و لا من الشرع وهو لا ينحصر تخصوص العلم بالتكليت بل قد سبق منا انه في بعض الاوقات احتمال التكليف أيضا بيان ولذا لا بحرى القاعدة في الشبِّهاتِ الحُكميةِ قبلالفحص ولو مع قطع النظر عنعلم المُكاف بتكاليف المولى وكذا يلزم النظر في الممجرة مع أنه لايـكون العلم بالصدق ومن هنا يظهر انه لافرق فيما ذكر من لزوم الاحتناط بين صورة سبق العلم بمقدار الفّائلة وعروض النسبان له و بين عدم العلم بسبق العلم كما ذهب اليه عدة من الاعلام بل المناظ احتمال توجه النكليف في سالف الزمان بالقضاء وعدم الفراغ عنه نعم في صورة لم محتمل التكليف في هذا الوقت وكان مردرًا بين الأقل و الأكثر مثل أن كان عدة من الأيام مغمى عليه محيث لم يكن عند خروج الوقت مكلفا بالقضاء لأبجب عليَّه إلا القدر المتيَّقن و يجرى البِّرا ثه عرب الزائد عليه لعدم احتمال التَّكليف المنجز بالنسبة اليه والمظنون ان تظر من قال بلزوم الاحتياط سيها بعض المتقدمين من الاصحاب في استدلالهم بأن قاعدة لزوم الفراغ يقتضي ذلك الى ما ذكر نالا الى ان مجرد الاشتغال اليقيني يحتاج إلى البرا. ة اليقينية حتى يقال في جوابهم أن الشفل ماثبت ازيد من المقدار المعلوم والمشيقن وفي جريان قاعدة الخروج عن الوقت كلام عله في الفقه.

- 90 -

في بيان نصوير الاحتتاط في العياده

45

تحقق الدعوة الجزمية اتيان المحتمل بداعي حسنه العقلي وامره الشرعي وتوضيح ذلك أنه عكن أن يقال بان مقصود المصنف قده كما أنه يصحح العبادية في العبادات المقطوعة بصرف تعلق الامر بذات العمل المقيد بالقرَبة للزوم الدور فاذا أمر الشارع فح ما تعلق ارادته إلا بنفس الذات غاية الامر لذات الموملة الذي تؤم مع قصد القربة لاجل مصلحة شأنية عمني اذا أنه أنضم هذا الذات المخصوص مع الفرية لكان ذا مصلحة فعلية فكذلك إذا أحتمل الوجوب بحكم المقل بهذا النحو بمهني انه يصير نفس ذات العمل المحتمل كونه تحت الامرمورد حكم العقل برجحانه وحسنه لكن حسنه عنده بمعني انه اذا انضم اليه قصد القربة لكان مؤثراً مثل حكم الشارع في العبادات المقطوعة فبنا. على ذلك تحقق رجحان جزى فلوقلنا بلزوم الدءوة الجزمية في العبادة فيمكن اثيانه بداعي هذا الرجحان الجزى أو الامر الشرعي القطعي هكذا وجدت في تقريراتي لبحثه قده في سالف الزمان لكن فيه وفي كلام استناده المحقق قدهما مالا مخني من ان الظاهر بعد التأمل أن مقصود المصنف قده أن الحسن العقلي في أنيان محتمل الوجوب بداعي احتمال وجربه يكفي في عباديته بمعنى انهمساوق لعباديته وأنه حصل الاحتياط فىالعبادة لأنه من وجوه الامتثال و تقرب المبد لدى المولى لا ان هذا الحسن علة لمباديته وقوله منع توقفها على ورود أمر بها بل يكمني الانيان به لاحتمال كو نه مطلوباً توضيح للمبارة لا انه شيء آخر و إلا لامانع لكفاية هذا الحسن العقلي الذي هو ظاهر عبارة المتن فالمبادية لوقصده وعلى تقدير الكفاية لامحتاج إلى قصد احتمال الأس وداعويته نعم تشبيه المقام بالمبادات المقطوعة في الأمر الشرعي صربح كلامه قده في المتن الأأنه يــردعليه بالفرق بينها بأن الأو امر في العبادات المقطوعة يمكن ان تكون تعبدياً يوجب الثقرب لكن الأمر بالاحتياط توصلي لولم بكر ارشاداً محضاً ولا بد من تحقق جميع ما يعتبر في الاحتياط في نفس الموضوع والا لم يكن احتماطاً فما عن الشهيد قده من التمسك بايات التقوى عن غيره من التمسك باخبار الاحتياط واستحيابه غير تمام لأنها أما ارشادات او أوام ( قوله قده لعموم أدلته من العقل الخ ﴾ يمكن أن يقال بانه لا استقلال للمقل بقبح العقاب عند التمكن من الاستملام والفحص بالسمولة بان يفتح العين مثلا أو يسئل من الذى فى جنبه عما يكون فى البين بل ربما يحكم بحسنه لو أرتكب مبغوض المولى ح اذا صادف الواقع وأن يؤاخده بانه لو فعلب بماحرمت عليك مع امكان الاجتناب عنه بالفحص والاستعلام بلا مشقة و كلفة بل بغاية السموله نعم الادلة المقلية غير مختص بالمتمكن بالاستعلام ولها عموم واطلاق ان لم نقل بانها منصرفة عنه .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ الْقُويِمِمُ الْعُدُمُ لَانُ الْعَبَّادَةُ لَا بِدُ فَيِّهَا مِنْ نَيَّةُ الْقُرِبَةُ الْحُ ﴾ لا يخني أن هذا خلاف ما سلمك المصنف قده في الفقه والفتوى وماذهب اليه الاكثر بل الكل رماكان معمولا بين الماس من السلف الى الخلف حيث ان البنأ على الاحتماط في العبادات وغيرها وما هو المانع من جريانه فيها بنظره الشريف قده لزوم الفربة وداعوية الاس وهـذا بنظره يتوقف على العلم بالامر مع أنه لايتوقف عليه بل احتال الامر يكفي في حصول التقرب اذا كان في الواقع الرودعوة هذا الاحتمال ومحركية كاف في الفصد ويعدُّ عُند العرف إنه امتثل امر المولى على تقدير وجوده بل ربما يكون تقربه اشد وأزيد من من صورة العلم حيث انه اذا كان العبد بمجرد الاحتمال يتوجه الى المولى اشد خلوصاً بمن لا يحركه الا الاس المعلوم و ربما كان هذا مراد المصنف قده بقوله في الوجه الثاني بناءًا على ان هذا المقدار من الحسن العقلي يكني في العبادة ومنع توقفها على ورود اس بها بل يكني الانيان به لاحتمال كو نه مطلوبا الخ لا ان المقصود ان يكون حسنه العقلي علة عباديته كي يرد عليه ما أورده بعض المحققين في الكيفاية بانه كيف يعقل ان يكون من مبادی أبو ته مع توقفه علی ثبو ته توقف العارض علی معروضه کی یورد علیـه شیخنا الاستاد بعد توجيه كلام المصنف قده بانه لماكان الامر الجرى لازما في العبادة التجا المصنف بتصبح المطلب ولايلزم الدور حيث انه لما كان الاحتياط وأنيان الشيء المحتمل كونه واجبا حسنا عند العقل وقد امره الشارع كما في الاخبار المتعددة فيحكني في تحقق في أدلة النسامح في دلة السين

39

الله تعالى حسب فضله و رحمته بعطى الدو الذى بلغ للعامل و ان تخلف قول المبلغ عن الواقع ولا تنكر ن مته رضة لحال العمل قبل و قوعه من العامل و لا يمكن التمسك باطلاق الموضوع وهو البلوغ فان الاطلاق في القضية انما سيق لبيان حكم آخر و هو اعطاء الثواب على العمل الذى بلغ عليه الثواب حتى يؤخذ باطلاقه ليستفاد منة عدم اعتبار مااعتبر في الخبر الواحد من الشرايط فلا ينافي اعتبار ما يعتبر فيه في قول المبلغ بل لا بد منة حيث أن الظاهر من قوله (ع) في صحيحة هشام بن سالم من بلغه عن النبي (ص) شي من الثواب فعمله اجرد ذلك له وان كان وسول الله رص) لم يقله حيث أن الظاهر من فاء التفريع كون العمل متقرعاً وان كان وسول الله رص) لم يقله حيث أن الظاهر من فاء التفريع كون العمل متقرعاً على البلوغ و أنه بلغ قمل معتمداً على البلوغ و مستنداً اليه و العامل لا يعتمد في عمله مسع على البلوغ و أنه بلغ للشرائط أخذ في علم المبلغ و المبلغ و العبلغ للشرائط أخذ في القضية مفروغ الوجود و الا لا يصح تفريع العمل على البلوغ فانه إذا لم يكن قول المبلغ و العمل على المبلغ و الاعتباد عليه .

والانصاف أن هذا الاحتال غير مستفاد من الاخبار حيث أنه مع قطع النظرعن ان الظاهر انها في مقام الحث والنزغيب على الاقدام بالاعمال الخيرية و ادراك الثوابات ان الظاهر من قوله (ع) في بعض الاخبار الناساً لذلك الثواب وفي البعض الاخر طلباً لقول الذي (ص) هو غير ذلك وأن الانيان بالبالغ بما يحتمل أنه و قول الني يو جب الثواب والابجر وستعرف انشاالله أنه لابد من حمل مطلقها على مقيدها وأن المر ادمن بجوعهاشي واحد و لذا ما أستفاد أحدمن الاصحاب قدهم ظاهراً هذا المطلب منها وصار المعروف عندهم بادلة التسامح في أدلة السنن و لاينا في كون العمل متفرعاً على البلوغ لما سيجي، أن البلوغ لا يكون ما خوذاً بنحو الموضوعية والنفسية كي يكون ملازماً للحجية و إلا لا يكون معتمداً عليه ما خوذاً بنحو الموضوعية والنفسية كي يكون ملازماً للحجية و إلا لا يكون معتمداً عليه ما خوذاً بنحو الموضوعية والنفسية كي يكون ملازماً للحجية والالا يكون معتمداً عليه ما خوذاً بنحو الموضوعية والنفسية كي يكون ملازماً للحجية والولاي البالغ .

ثم أنه بعد الفراغ عن عدم كون الاخبار ق مقام تر تب الثواب بلحاظ بعد العمل بان العمل الباليخ يوجب الاجر والثواب كما قد عرفت فلابد أن يبحث في مدلو لها من هذه الجمة ولما كان السنة بالعلى انحاء بعضما مثل صحيحة هشام بن سالم المشار اليه ظاهر في أن نقس

توصلية إلى حصوله و إلجملة لايكون او امر الاحتياط مثل الأو امر الواقعية في كو نها متعلقة بذات العمل و عمكن التقرب بها بل انما هي متعلقة باتيان العمل المحتمل و جو به على وجه قربي من كو نه بداعي أحتال الأمر او بنحو آخر من محققات القربة و لا إزم اختصاصها بالعبادات وخروج التوصليات التفكيك بينهما في استعال واحد لعدم الجامع بينهما لأن ممنى الاحتماط اتيان الشيء لادر ك الواقع ومن المعلوم ان أدراك الواقع في العبادات بأنيان الشي مصد القربة ولورجاً وأدراك التوصلي اتبانه مطلقا فتصوير الجامع بينهما في المقـــام في غاية السهولة ولا احتيـــاج لشمول الأخبار للتوصليات إلى تكلف جملها متعلقة بذرات الأفعال لـكن في خصوص العبادات انما يلزم انيان العمل بداعي احتمال الامر والقربة بدليل منفصلي كا هـ و ظاهر بعض تقريرات بحث بعض الأعاظم قده وبما ذكر نا ظهر المكان اخذ قصد القربة في الموضوع في الأهر بالاحتياط ولو قلمًا بعدم الامكان في الامر الواقعي المتعلق بالعبادة لأنه كما عرفت في طول الواقع ومن المعلوم بالأمر الثانوي بمكن أخذه قصد القربة في متعلق الامركما هو مبنى المصنف قده في تصحيح العبادات وأما استفادة الاستحباب من قرله (ع) من ترك ما أشتر، عليه من الائم قهو لما استبان له انرك من جهة امكان كون ترك الشبهة موجباً لقوة ملكة النفس على النحرز عن المعصية ففير تمام لامكان كونه جملة خبرية عضة أو راجيع إلى الشبعة المحصورة بقرنية الاثم الظاهر في المعصية لاالحرام الواقعي مثل قوله (ع)في الاخبار السابقة من يرتع حول الحمى يوشك أن يقع فيها .

﴿ قوله قده ثم أن منشأ احتمال الوجوب اذا كان خيراً ضعيفا الخ ﴾ لا يخفى أنه لابد ان بجث أو لا في مدلول الاخبار الواردة في المقام حتى يعلم انها تدل على المدعى او لا تدل وقد يقال (١) باحتمال عدم ربطها بالمقام اصلاحيث نها في مقام تر تب الثو آب بعد العملوان

<sup>(</sup>١) الفائل هو بعض الإعاظم الميرزا النائيني قده

لابد أن يكون المقصود من الثواب المترتب في الحير على هذا التقدير مترتباً عـلى ماهو الاعم من الاطاعة و انكان بمعنى تتميم الكشف لذلك يكون الخبر الضعيف حجه بمعنى كون مدلوله حكمار اقمياً تعبداً مثل الامار ات المعتبرة فلو نذر اتيان مستحب واقعى يحصل البر باتيانه هذا ولكن يمكن أن يقال بأن هذا الفرض في طرف المحمول أعنى الأمر ينافي مافرضناه في في طرف الموضوع وهو كون البلوغ قيداله حيث أن تتميم الكشفلايتم إلا على كور الموضوع نفس العمل الذي هو مدلول الخبر ولو كان الموضوع ذات العمل وكان البلوغ من الجهات التعليلية فان كان ظرفا للحكم لا أن يؤخذ داعيا للعمل فلا أشكال أيضا في أنه لابد أن يـكون الأمرمولويا لعدم حكم العقل بالرجحان بالنسبة إلى ذات العمل لانحصار حكمه بما إذا كان اتيان العمل على وجه الانةياد أوالاطاعة ولايخني أن الاستحباب فرهذه الصورة يكون بالنسبة إلى العمل بالعنوان الاولى وأن كان ظاهريا ايضا لأن الموضوع فى رتبة البلوغ المتأخر عن الواقمي ويظهر الثمرة بينها وبين بمض الصور السابقة في تعلق النذر بانيان المستحب بالعنوان الاولى او العنوان الثانوي بعد أجتماعهما في الحكم الظاهري ومما ذكرنا في هذه الصورة ظهر حال ما إذا جعل البلوغ غاية وداغياً للعمل لكن لامن جهة دعوته إلى أمر المولى حيث أنه لما لم يتحقق موضوع حكم العقل بالرجحان يكون الأم مولويا ويكون الآمر في المقام مثل الأمر في من سرح لحيته فله كـذا ولا ملازمة بـــين دعوة البلوغ او دعوة ترتب الثواب وبين دعوة الأمر المحتمل كي يكون منساق جميسع الاخبار شيئا واحداً حتى يحمل كلما على الارشاد نعم فيها اذا كان الداعي على العمل نفس احتمال الأمر او البلوغ منجمة طريقيته إلى الامر أو إلى الثواب الداعي إلى الآمر كان الحمل على الأرشاد لازما فتحقق من جميع ذلك أنه في مرحلة الامكان الحـــق هو ماأفاده المحقق صاحب الكفاية قده في قبال المصنف قده من أن بعض الصور يكون من باب من سرح لحيته فله كدندا و ان كان في مقام الاستظمار و الاثبات ماأفاده قده محل تأمل لبعد ان يُسكون المقصود دعوة نفس البلوغ نعم اطلاق مايدل على أنيان العمل برجاء الثواب بالنسنة إلى

اتيان العمل الذي بلغه عن الذي يوجب الثواب لا بعنوان داعي الاحتمال والرجاء وبعضها مقيداً بقيد الرجاء فلا بدأولا من بيان ما يحتمل أن يكون الرويات أاظرة اليها وبيان لوازمها لم يتكلم في مقام النصديق وأنها تنطبق على أي صورة واحتمال فنقول ومن الله التوفيق لا اشكال في ان الامر المكتشف من جهة ترتب الثواب على العمل أما أن يكون ارشاداً بحضاً الى نفس الواقع بلا أن يكون فيه اعمالا للمولوية أصلا وأما أن يكون مولوياً والمطربق أما أن يكون نفسياً وأما أن يكون طريقياً والطربق أما بلحاظ مصادفة نفس العمل للواقع وعدم مصادفتها وأما بلحاظ مصادفة الخبر الضعيف الوارد في المقام وعدمها فيكون الاخبار في الحقيقة على هذا النقدير الآخير في مقام حجية الاخبار في المقام وعدمها فيكون المحتمد في أدلة السنن في المقام المنال ان العنوان المأخوذ في الآخبار وهو البلوغ يحتمل فيه وجوه

أحدها ان يكون البلوغ جزءاً للموضوع بحيث يكونجمة تقييدية فيكون المأمور به العمل الباليغ والآخر أن بيكون جهة تعليلية وخارجاً عما هو الموضوع ويكون نفس العمل وهذا على نحوين حيث أنه قد يكون الجهة التعليلي ظرفاً وشرطا لطرو الحكم فيكون الأمر متعلقا بنفس العمل لكن عند البلوغ وقد يكون داعيا للعمل بحيث لابد ان يؤتى به بهذا الداعى ودعوة البلوغ أيضا عسلى انحاء حيث أنه قسد يدعو نحو نفس العمل وقسد يدعو نحو اتيانه بداعسى الثواب وقد يدعو نحو العمل المرتب عليه الثواب بداعى أحتمال الأمر فيكون من باب الداعى الى الداعى

فلو كان الموضوع العمل المقيد بالبلوغ فلا أشكال ق أن الآمر المتوجه اليه لا يكون إلا مولويا لعدم كونه موضوعا لحكم العقل بالرجحان ثم أنه لو كان مولويا نفسيا يكون مستحبا ظاهريا بالهنوان الثانوي ولو كان مولويا طريقيا فان كان بمعنى أنه جعل الحكم الظاهري على عنوان العمل الباليغ فح يكون ايضا مستحبا ظاهريا والفرق بينهما ان الاول يتصور فيه المخالفة بل يكون مثل ساير المستحبات بخلاف الثاني فيكون له المخالفة بحيث يتصور فيه المخالفة بل يكون مثل ساير المستحبات بخلاف الثاني فيكون له المخالفة بحيث

ECHAZITRI

ما إذا لم يكن ترتب الثواب داعيا الى العمل من جهة الملازمة بحيث كان العامل غافلاءن هذه الملازمة ربما يكنى في المطلب فتأمل هذا كله بالنسبة إلى مقام التصور والثبوت وبيان لوازم المحتملات واما في مقام الاثبات والتصديق بالنسبة اليها فلا يخنى أن الظاهر من قفريع العمل على البلوغ كون البلوغ كون البلوغ جهة تعليلية حيث انه ظاهر في كون العمل معلولا للبلوغ وكرنه قيداً للبوضوع بلزم أن يدكون معروضا للبلوغ ويستحيل أن يكون معلول الشيء معروضه.

ومنه ظهر أنه لايكون احتمال كونه تعليلياً بمعنى الظرفيه ظاهراً من العبارة فيتعين الأمر في محتملات الدعوة ثم أن الظاهر عدم كون العمل بداعي نفس البلوغ موضوعاً للحكم ولو بالنسبة إلى رواية هشام ( ره ) حيث انه لامني لكون نفس الاخبار والبلوغ من غير جمة طريقيته إلى أمر المولى أو الثواب المترتب على العمل ينحصر الأمر بسين الاحتمالين أحدهما ان يكون البلوغ من جمة كو نه حاكياً عن الثواب ومرأتاً له وداعياً نحو العمل كما يناسب الحس الدال على أتيان العمل مرجاء ذلك الثواب رااثاني أن يبكون من جهة كو نه مرأتًا له وطريقاً اليه لكن لوحظ انيان العمل لرجاء الثواب من جهة تربته على ملزومه وهو الامر المحتمل فيكرن من باب حصول الداعي إلى الداعي والظاهر وما هو المنصرف هو الثاني فيكون الخبر المطلق والخبر الذي قيد فيه بانيان العمل برجاء ذلك الثواب مساوقاً لمافيه طلباً لقول الذي (ص) ولابدح من حمل جميعها على الارشاد إلى حكم العقل بالرجحان فلا أكون مثل من سرح لحيته فله كذا ثم أنه لو بنينا على الاطلاق فيم وظهوره في ترتب الثواب على اتيان العمل بداعي البلوغ وأن لم بأت بداعي احتمال الأمر لابجال للقول بانه لا بد من استكبشاف أمر مولوى متعلق بالعمل من الاطلاق كى يلزم بالاستحباب لأن ترتب الثواب على العمل وأن لم يكن الأمر كا بلغه كا يمكن أن يكون مرتباً على مجبوبية نفس الهنوان وانيان الامر بداعي الأمر الثاني كبذلك محتمل أن من جهة أن المراد من المطلق صورة النيان العمل بداعي احتمال الأمن حيث أنه يترتب

ايضا عليه الثواب مطاأما للاطاعة ومالا نقياد وبالجملة يدور ألامر بين الانكشاف وبين النقيد ولا ترجيح لاحدهما على الاخر ويكنى لفدم اثبات الاستحباب النفسى كونه بحملاكا لا مخيل الله إلا ان يقال أنه بعد انعقاد الاطلاق لا مجال للدوران بينه وبين التقيد بل لا بد من إنباع جميع لوازم المطلق كما هو الحال في جميع الدلالات الاقتضائية.

أم انه على تقدير الاستحباب و كشف الأمر المولوى هل يكون الاستحباب مولويا نفسياً أو طريقاً وعلى نقدير كونه طريقياً هـل يكون من قبيل جعل الاصل في مرتبة الشك أو كان لسافه تتميم الكشف ولا يخني عدم معين لاحدها وكلها محتملة وترتب الثواب على العمل وأن لم يكن الامر كا لمفه مناسب لجيع الاحتمالات وأن كان في مقام العمل والثمرات لابد أن يقضى على أنها طريقي أصلى حيث أن النفسية امر زائد وهو كونه مستحباً على تقدير المخالفة ايضاً كما أن جهة تتميم الكشف ايضا جهة زائدة والمتمتدن بين كونه امارة أو أصلاهو المجمولية للحكم الظاهرى فلو نذر بانيان المستحب الواقعي لم يبر فذره بانيانه مخلاف ما إذا احرز كون لسانة تتميم الكشف.

ثم أعلم انه بعد ما كان المراد بالبلوغ الوصول لا الورود الواقعي فما لم يكن المقلدملتفتا الله وجود خبر ضعيف لم بجز المجتمد أن يفتى الاستحباب ولو بنيننا على دلالتها على الاستحباب وأن كان في حقه الاستحباب لعدم كون المقلد حموضوعا للخبر كما أنة لا بجوز له الحكم بنفس مدلول هذه الاخبان للمقلد بناءاً على لزوم الفحص في المقام كرحدم جوازه له عمدلول دليل اعتبار الحبر الواحدالزوم الفحص العاجز عنه المقلد في المقامين بخلاف الحال في الاستصحاب في المقلد لا يمكن عالم المراب المستصحاب في المقلد بل لابد من الفتوى في المقلد لا يمكن له اجزاء الاستصحاب ثم بيان مفاده للمقلد بل لابد من الفتوى عند طروب عمدال نا بهده بهده المقلد بالله ويقول له الله الله المناب الم

وينبغى التنبيه على امور

الأول أن المراد من البلوغ هل مطلق دلالة الخبر بحيث لو ظفر الانسان على ما يدل على الثواب ولو لم يكن هذه الدلالة حجة لأن في قباله معارض أو مخصص أو يكون المراد هو الدلالة التي تـكون حجة فني صورة تقابله بالممارض أو المخصص لايصدق البلوغ أو بفصل بين ماكان في قباله ما بحكم القرنية كالمخصص فلا يصدق و بـ بين ماكان في قباله معارض فبصدق الأقرب هو الاخير لانه بعد ماكان وجود المخصص بمنزلة القرنية عـلى بيان المراد من المام فينزلون الزائد على مقدار الخصص عنزلة العدم ويصدق عندهم عدم البلوغ بخلاف صورَة التمارض فلما لم ; كمن كـذلك فكل و احد من المدلو لين كان مستقلا ويصدق عليه البلوغ غاية الامر أحدهما يكون بلا أثر فافهم .

ومن هنا ظهر تفصيل استنتاج المسئلة السابقة وأنه من أي جهة يلزم الفحص كي بعدم صدق البلوغ بصرف الدلالة فلايجوز للمجتمد أن يفتى عدلول الآخبار للزومالفحص العاجز عنه المقلد فيكون الموضوع من الموضوعات المستنبطة وان قلنا بكفاية الدلالة فيكون من الموضاعات الصرفة إلا أن يقال أنه قد يحتاج في أستفادة المرادات من اللفظ إلى اعمال القواعد الاجتهادية كدلالة الأمر على الوجوب أو على الترخيص عند اقترانه أستفادته من اللفظ لأجل اطلاعه على خصوصيات المحاورات فلا أشكال في جواز الفتوى بالمدلول ( ولا يخفي أنه ح بجوز الفتوى عـــدلول الرواية كما أنـــه يجوز له الفتوى بمدلول اخبار من بلغ لتحقق موضوعه للمقلد(وانما الاشكال في صورة كان المقلد مطلماً على الخصوصيات الكلامية ولكن لم يكن من أهل لسان الأخبار من عرف العرب فهل يوجب ذلك أن يـكون رأى المجتمد حجة له من باب النقليد أولا بل يدخل المقام في باب الترجمان)هذا اذا لم ينقل بغير العربي بعنو ان الرواية وإلا يدخل في موضوع الاخبار لمدم

اختصاص الموضوع وتحقق عنوان من بلغه باللغة العربية الذي محل النزاع في كفاية قول أهل الحبرة أو لزوم البينة ثم أن هذه ثمرة التنبيه كا كثر الننبيهات الاثية بناءا على استفادة الاستحباب الشرعي وأما بناءاً على الخار من انها لايدل على أزيد من حكم العقل بترتب الثواب على أنيان العمل بداعي الاحتمال فلا اشكال في انه متى تحقق الاحتمال كان الثو اب متر تباً على العمل في جميع الصور .

ROUP NIC TH

الثاني أن الثواب هل يشمل الوجوب بحيث لو ظفر على دليل ضعيف على وجوب شي كان ذلك داخلا في موضوع اخبار الباب أو يختص بالاستحباب لاوجه للاختصاص بناء على المختار حيث ان احتمال الوجوب أيضا يوجب الانقياد وكذا بنا, على الاستحباب الشرعي حيث أن الأمر الوجوبي يدل بالدلالة الالبزامية على الثواب كما هو الحال في غالب المستحبات أيضا ولايخني أنه عمكن ان يكون كدلك حتى بناء على كون دلالة أخــــبار الباب على تتميم كشف الاخبار الضميفة في المستحبات وبنينا على أنه لابد في باب الوجوب من الدليل الفوى حيث أنه بالنسبة إلى نفس الرحجان الموجود في ضمن الوجوب بمكن تطبيق الأخبار ثم أنه ربما يستشكل في شمو لها للوجوب لأنه كيف يجتمع بين الاستحباب الشرعي والوجوب ولكن لايخني بعد عدم اختصاص هذا الاشكال بخصوص الوجوب بل بالنسبة إلى الاستحباب ايضا كـذلك من حيث اجتماع المثلين ان ذلك بناء على كون البلوغ من الجهات التقييدية وأما بناء على ماهو الظاهر من من كو نه من الجهات التعليلية فلايكون في البين محذور اصلاضرورة انه و أن كاناح حكمين ضدين او مثلين الا انه لما كان موضوع أحدهما في طول الآخر لوضوح ان موضوع الأمرالواقعي هو الذات في الرتبة السابقة عن البلوغ وموضوع الأمر الظاهري هو الذات في الرتبة المتأخرة عنه فلا يجتمع حكمان وان كانا أيضًا كمَمَام حسن الاحتياط وحسن أطاعة حكم العقل أو الشرع حيث انه في البين حسنان مع أنه ليس في الخارج إلا عمل واحد فافهم .

الثالث هل يشمل العمل ترك الشي المكروه والحرام كي نلتزم بالاستحباب الشرعي

This file was downled ded from QuranicThought.com

THE PRI في ادلة النسائح في ادلة السنن

ف الاخبار الضعاف الدالة على الحرمة أو السكراهة أولا لايخلو عن الاشكال ولو بملاحظة كون الترك ناشئًا عن الدعوة وقصد الأمر لأن ذلك لا يصير الترك فلملا وعملا.

مالوا بع هل هل تشمل الاخبار فتوى الفقيه أولا والتحقيق ان يقال أنه في صورة اخياره عن الواقع اللازم عن رأيه الحجة على المقلد لاما نع من شموله لولم انقل بأنه لابدا ان يكون الأخبار عن جس مثل الخبر الواحد منا بسعيد إلى الما أية يتعرب إيثا

الخامس ورود الخبر الصحيح المعتبر على نفي الاستحباب هـل يو جب عدم شمول اخبار الباب للخبر الضعيف الدال على استحباب ذلك الشي لاجل وقوع التعارض بينم-ما أى بين دليل السند وحديث من بلغ أولا نسب الى المصنف قده انه ذهب إلى عدم المنعمن الشدول ودفع مازيما يقال بان دليل اعتبار السند في الخبر الصحيح بنني احتمال خلافه و بعد ذلك لا يبقى احتمال الثو اب و الاستحباب كى يتحقق موضوع اللاخبار فيكرن حاكما على حديث من بلغ بان مفاد دليل اعتبار السند ايس تتميم الكشف بل انما يكون تنزيل المؤدى منزلة الواقع وإلا يلزم أن لايكون مورد الاحتياط مع أنه لايكون كمذلك قطما ثم قال على ما حكى على فرض المهارضة لامانع من الشمول ايضا من جهة انه ح يصير نفس اخبار المقام في هذا المورد من الآخبار الضعاف فبالمناط أو بالقضية الطبيعية تشمل نفسها ويتم المطلوب ولا يخني ان في هذا الكلام مواة على المظر أما أولا فن جمة عدم المعارضة اصلاك يتكلم في إنها ترفع بالحكومة أولا ترفيع لان المقتضى دليل السند السنالانني الاستحماب في الظاهر وفي مرتبة الشك من جهة الذات ولاينافي أمو تعالممل من جهة دعوة البلوغ والأمر فتأمل جيداً . إوران الناب المديد والدارية المالية المالي

وأما أانياً فلا مجال لنفي المعارضة على تقدير وجودها المحكومة و لو كان السان دايل التعبد قتميم الكشف حيث أن الشك والاحتمال ما اخذ موضوعاً للحكم في المقام كا نسه ما اخذ موضوعاً للحكم الظاهرى في مقابل الإصل وانما أخذ مورداً له بحكم المقل حيث أنه لا يمكن حكم الظاهري إلا في مورد الجهل ولذا الايتواهم أحد كون دليل السند في كل

واحد من المتمارضين ناظراً إلى مرضوع الاخر مع أن كون لسانه جعل المؤدى خلاف مبناه قده كما هو واضح ان يخفي واما ثالثًا لايلزم من حـكومته هما وكونه ناظراً الى في الاحتمال ورفع المرضوع نني الاحتياط وعدم أمكانه لأن الأحتمال الوجداني موجودو حسن الاحتياط حكم عقلي لايكرن منفيا بالفاء احتمال الشارع.

واما را بِما فلان صيرورته من الاخبار الضماف لاجل المعارضة وكون القضية طبعية او وجود المفاط لايفيد الاستحباب بـــل لا بد من التماس دليل على حجية ذاك، اي الحبر الضميف اللهم إلا أن يكون المقصودكون أخبار الباب من جمة تطبيقها على المواردالتي لاتكون معارضة طيبعية فكما فيهذا المورد يشمل أخبار الضماف يشمل ما إذا كان الخر الضعيف نفسه وهوالفرد المعارض هذا والكرالانصاف أن كونها قضية طبيعية لايصحح المطلب حيث انه بعد فرض الممارضة لم يكن مدلول الأخبار حجة إلا بالنسبة الى الحس الغير الممارض لامطلفاً ومن المعلوم أنه ولو كان القضيه طبيعية لم يكن المفروض من افراد هذه الطبيعة بل يبانيها فتأمل جيداً هذا كله بحسب العبارة لكن بحسب العرف أنه بعد دلالة الخبر الصحيح على أنه ايس في هذا العمل والشيُّ ثواب لايشمله اخبار الباب لأن شمول قوله (ع) من بلغه شيء من الثواب من النبي مابين نفس البي (ص) بانه ليس فيه ثواب مما يأ باه الذهن السليم والسليقة المستقيمة نعم بناءاً على ما قويناه من أنها ارشاد الى حكم العقل ولايكون مفادها الاستحباب الشرعي فلامانع من الشمول لتحقق موضوعه

السادس هل الاخبار بهد شمولها للاستحباب الفيري هل يوجب جعل الجزء المشكوك كونه مستحما بالاستحماب الغيرى مستحمأ نفسيا بهذا العنوان اولا وجب بل يوجب جمله مستحماً غيرياً الظاهر انه لا يوجب أزيد مما هو المحتمل ان كان غيريا ففيريا وأن كان نفسيا فنفسيا والثمرة تظهر في انه لو او جب إستحبابا نفسيا لايتر تبعليه آثار الجزئية والغيرية كجواز المسح بماء مترسل اللحية اذا شك في جو به كاهو كـذلك لو كان

الاشتفال مع ان محله هناك ويكون من مجارى اصله بنا. أعلى مختار المحقق والعجب من بعض الاعاظم قده كيف جعل البحث هذا من أفراد ثلك المسألة محيث جعل عام البحث فى شقوقها فى المقام ومنشأ الففلة هو ما اشرنا اليه من اشتباه بحث الطرف المشكوك في

نفسه ببحثه علاحظة الطرف المقطوع وجوبه فافهم واغتنم. ﴿ قُولُهُ وَفَي جَرِيانِ أَصَالَةً عَدَمَ الوَجُوبِ الْحَ ﴾ لا يخفي ان المصنف قده في مقام الفرق في جريّان الاستصحاب و اصالة العدم بين التخيير الشرعي والتخيير المفلي و عمكن أن يقال أنه قده ليس في مقام التفصيل من جمة التخير العقلي والتخير الشرعي بل الشكوك بانفارها مختلفة فتارة يشك في الوجوب الكلي وتارة يشك في الوجوب الشخصي إلا ان النحقيق جريانه على كلا التقديرين لأنه يجرى اصالة عدم تعلق الطلب الناقص بالفرد المشكوك بناءاً على التخيير الشرعى وكمذلك بجرى بالنسبة اليه على التخيير العقل بناءاً على سراية الحكم من الجامع والطبيعة إلى الفردو المقصود من التخيير العقلي في هذاالنقسيم كرن العقل حاكما بالتخيير الشرعى فهو تخيير عقلي كما لايخني وجه كل منهما على المتأمل واما بناءاً على عدم السراية كان اتيان الفرد تحت الالزام العقلي بانيانه لتحصيل الطبيعية فيجرى الاستصحاب بالنسبة الى هذا الالزام العقلي لان امروضعه ورقعه بيد الشارع ويمكن القول بعدم تمامية الاستصحاب بهذا النقريب لان الزام المقل اما موجود قطماً وامالا يكون قطما ولامعنى للشكفيه ومجردام وضعهو رفعه بيدالشارع منجهة كون منشاثه كذلك لايوجب تمامية او كان نقم يمكن تماميته بتقريب آخر وهو انه إذا كان هذا الفرد داخلاتحتالو جوب تكون الطبيعة الواجبة اوسعمااذا لم يكن داخلا وهذا المقدار يكفى في جريان أصالة المدم عند الشك في سعة الطبيعة وفي لحاظ الشارع أي ادخال هـــذا الفرد كما هو الحال في جريان البراءة في مثل المشكوك من اجزاء مالا يؤكل لحه في الصلوة بناء على كون تعلق النهى هذا بنحو الطبيعة الصرفة لا الطبيعة السارية و لكن جريان الاستصحاب على جميع الشقوق مبنى على جريان الاشتفال فى الترديد بين التعيين والتخرير والا يصير

استحبابه بعنوانه الأولى أيضاكذلك بخلاف مالو اثبت الاستحباب الغيرى هـذا تمام الكلام في باب التسامح في أدلة السنن حسب ما استفدته من بحث شيخال الاستاذ قده في سالف الزمان وجا. بنظرى عند البحث في هذه المسئلة و هو الممين والموفق.

﴿ قُولُهُ قَدْهُ أَمَا لُوشُكُ فَي الْوَجُوبِ النَّخْمِيرِي الْحِ ﴾ لا يخفي ان الأَفْراد التَّخْمِيري قد تكرن تدريجية وقد تكون عرضية واما بالنسبة إلى الندريجية فيكون الشك بالنسبة اليها مردداً بين ان يكون مباحا أو واجبا تعييناحيث انه اذا أتى بغير المشكوك من الافراد فيكون ترك ذلك الفرد المشكوك تحت الترخيص وإذا ما أتى فيتعين ذلك لوكان من أفراد الواجب كالصلوة بين الفروب والمفرب فدا مما في هذا الفسم يدور الأمرين الاباحة والوجوب التعييني و هو مورد البراءة اللهم إلا أن يقال ان ماذكر بملاحظة بعد مضى وقت ساير الافراد أما بالنسبة إلى قبـــــل مضى وقتها لحالها حال الآفراد العرضية ويظهر الثمرة في جواز التأخير إلى ذلك الوقت فتأمل وأما بالسبة إلى الآفراد العرضية فالمصنف وأن لم يجر البراءة إلا أن التحقيق جريانها لأنه لمـــا كان كل فرد من افراد الواجب التخييري احد تركيه تحت الترخيص وهو تركه عند عدم ترك الإخر وكان تركه الآخر تحت الالزام بمعنى انه لوتحقق لموقب عليه فاذا كان احتمال الآباحة فىالفرد موجوداً يشك في أنه على احد وكيه يـكمون عقابا أو لا يـكمون فيجرى البرا.ة وقاعدة قبح العقاب بلابيان ولا يعارض ذلك جريانها بالنسبه الى الفرد الآخر لاحتمال كونــه المهارضة بناءًا على جريان البراءة فيها شك في كونه واجبا تخييريا او تعيينا وإما بناءًا على الاشتغالكما هو النحقيق فيجرى بلا محذوراً اصلاكما لا يخنى ولا يخنى أن الكلام هنا في هذا الطرف المشكوك من جهة جريان البراءة وعدمه في نفسه لا بالمقايسة إلى طرفــه المقطوغ وجوبه المردد بين كون وجوبه عيناً أو تخييرا حتى يصير المسئلة من صغريات مسئلة دوران الأمر بين التعيين والتخيير ولذا ذكر المصنف هنا وما جعله من إمحاث

This file was downloaded from QuranicThought.com

ربط بالشخص الاخر الذي يكون الواجب بالنسبة اليه كيفائيا اوعيناً فافهم.

( قوله قده و لعله لاجل كيفاية قصد القربة ) لايخنى انه لا يحتاج الى هدذا التوجيه لارب المراد من الوجوب في الخبر لايكون بممناه الاصطلاحي بل بمعنى الثبوت و كثيرا ما يطلق على المستحب في الاخبار)

ج ٢ في بيان جريان الاشتفال في بمضالموارد المتوهم جريان البرائة - ٧٩ -

نفس هذا الطرف لا بملاحظته مع الطرف الاخر حتى يكون البحت في دوران الوجوب

بين الكفائي والعيني كما قيل ( بل هنا احرى بالبحث عن العراء . . لجريان أدلتها بلا

﴿ قُولُهُ قَدْهُ وَقَدْ عَرَقْتُ أَنَّ الْمُؤْرِدُ مِنْ مُوارَدُ جَرِيَانَ السَّرَائَةُ الَّحِ ﴾ قد اشر ناسا بقا بان الحق مع القائلين بجريان الاشتغال و ليس المثال من مجارى البرائة لأن الشبهة تـكون مجرى البرائة إذا كان فيها إحتمال التكليف الواقع غير المنجز وبحريان البرائة يقطع بعذم ترتب المقاب وأما إذا كان فيها إحتمال التكليف المنجز تكون مجرى قاعدة وجوب دفع الضرر المحتمل ومن المعلوم أنه غالبا الذي يفوت منه الصلوة بصير مكلفا بالقضاءو يكون النكليف بالنسبة اليه منجزا و بعد طرو النسيان أو مثله وصيرورته مردداً في عددهـا لايرتفع التنجزكا صرح به بعض المحققين على ماحكاه المصنف قدهما في المتن واما نقض المطلب بمسئلة اداء الدين أو القضاء عن الوالدين فيظهر جوا بهما بعدالة أمل على المدقق فان الدين غالبًا لايكون إبتداء لاامرا وضعيا غير مشبح للتكليف لعدم النمكن من الاداء أو لعدم المط لبةوعند توجهالنكليف الفعلى بواسطة النمكن أوالمطالبة إذا لم يكن مقداره معلوما يمكون الدك في المشكوك في أصل التكليف نعم ومدالعلم بالتكليف لوطر ، النسيان بكون مورداً للاشتغال واما الجواب عن الثانى فلان الولى مكلف بادا. مافات عن والديه فالوجوب بالنسبة لليه منجز بعد إحراز الفوت والعلم به وما حضل العلم له فى زمان كان الخطاب متوجها اليه قبل ذلك بلولا احتماله وقد طرء بعده مثل النسمان حتى يقال بان له ايضا لمحتمال المتكليف المنجز نعم لو علم بتوجه الوجوب ولو ظاهراً بالنسبة إلى الأكشر في حال حيويته بحب عليه أن ياتي بالأكثر كما ذكره المصنف قده ثم أنه لا مجال لتطبيق حديث

الممارضة بين الاستحباب في الفرد المشكوك والبراءة والفرد الاخر فافهم وتأمل جيداً وقوله قده بناء على رجوع المسئلة الخ كالابخني ان المثال للمقام هو الصلوة الجمعة في زمان الغيبة حيث يكون مستحبا مسقطا عن الواجب على قول لفوات ملاك صلوت الظهر بعد اتيانه أو عدم إمكان استيفائه لا السفر المباح حيث انه تبديل للموضوع ولا صلوة الجماعة المدم كونه مستحباً بحيث لايكون فرداً للواجب ثم أن جواز اتيان الصلوة بلا قرائة أو وجوب اتيانه مع الجماعة مبنى على ان الجماعة المفروغ كونها بدلا يكون بدلا عرضيا بمعنى انه بدل عن جميع افراد الصلوة المنفردة اختياريا واضطراريا كى يجوز انيانه بلا قرائة أو بدل عن جميع افراد الصلوة وهو الصلوة الاختياري فعند عدم التمكن من القرائة أو بدل على علمه الايتام .

و يمكن ان يستفاد بما يدل على أن الأمام ضامن لقرائة المأموم افه بدل من الصلوة الاختياري حيث أن ظاهره لزوم شيء في عهدة المأموم كى يكون الامام ضامنا له وهو لا ينفك عنوجوب القرائة على المأموم ولكن عموم دليل استحباب الجماعة ومشروعيتها للماجز عن القرائة يدل على الأول.

و قوله قده ثم أن الكلام في الشك في الوجوب الكفائي كوجوب رد السلام الخ) لا يخفي ان وجوب السلام في المثال لا يكون امره مرددا بين الوجوب وغير الحرام لآنه اما واجب عليه أو حرام عليه لمكان ابطال السلام الصلوة (نعم اذاكان صلوة المصلى ندبا يتم المثال كما انه يتم لو لم يكن الشخص مشغو لا بالصلوة و كان قد احتمل عدم توجه السلام نحوه مع ان المثال من الشبهة في الموضوع وهو خارج عن البحث في المقام بل يذكره المصنف قده في المشالة الرابعة كما سيجي انشاء الله)

ثم ان الكلام السابق في جريان البراءة وعدم جريانها في دوران الام بين الوجوب الشخيري والأباحة يحرى في المقام وقد عرفت انه لامانع منه غاية الأمر هنا بكون العقاب على ترك المكلف عند ترك الغير وقد عرفت ان الكلام في المقام من جمة الشبعة في

الخلقه هذا ملخص ما أفاده قده و لـكن لا يخني على من دقق النظر ان ما ذكر ليس شرطاً فى تنجيز العلم الاجمالي حيث انه ولو سلمنا ان العلم في باب العلم الاجمالي وان كان يتعلق بالجامع على تحقيق في محله و لكن لامثل تعلقه بالجامع في باب الجنس والمطلق كى يكون مناط صحة التكليف به صحه التكليف التخييري بأفراده بل هذا مختص عا إذا كان متعلقا بالجامع والجنس حيث ان المطلق المنطبق على كل واحد من الأفراد يلزم من صحة التكليف التعميني به صحة التكليف النخييري بأفراده و اما الجامع المتملق به العلم الأجمالي لابد فيه ان يـكون مما ينطبق على الفرد المشخص الواقعي المردد بين الطرفين او الاطراف ولازم صحة التكليف بهذا النحو من الجامع صحته بالأطراف جميما على نحو التعيين ومن المعلوم لمكانها في المقام بخلاف ساير موارد العلم الاجمالي ولذا يجب الموافقة الفطعية والاجتناب عن جميع الأطراف في الشبهة المحصورة وهذا لايكون إلا الشرط الثاني الذي ذكره، قد فى تنجيز العلم الاجمالي ولا يـكون غيره فظهر مما ذكرنا أنه لايستنتج مما ذكره قده عدم معقولية تشريع التخيير بالنسبة إلى المقام وامانفسكون جعل التخيير فيه تحصياً للحاصل فهو منقوض بجعل الأباحة في مواردها فان نتيجتها النرخيص في الفعل والترك وفي جميع مواردها الانسان اما فاعل أو تارك ولذا النزم قده حسب ماذكر في بعض تقريرات بحثه بانه لا يمكن جعل الآباحة الشرعية في المقام لعين ما ذكر من أنه تحصيل للحاصاً وليت شعرى ما يحيب من جعل الأباحة في مواردها في غير المقام بالاباحة الواقعية أو الظاهرية وهل لايلزم ذلك إلا كون الأحكام منحصراً في الاربع وحل ذلك الانسان لا يكون مقهوراً في الفعل والترك بل يصدر الفعل عن إختياره و بالأرادة و بهذه العناية يمكن جعل الحكم بالتخمير والأباحة الذي معناه الترخيص في الفعل بمعنى تبديل الترك والعدم بالوجود. (تنبيه) وهو أنه لايتوهم ان مفاد التخبير غير الاباحة لأن التخيير عبارة عن الآخذ باحدهما لا الترخيص في الفعل والبرك حيث ان التخيير وان كان الاخذ بأحدهما لملا انه لما كان به متعلقة الفعل والترك بالنسبة إلىشى واحد والمفروض أنه لا يمكو نا تعبد بين

الرفع بتفريب انه لو كان لا كشر و اجباً وقد وقع عليه النسيان فاذا كان أثره الشرعى مرفوعاً لا بجب عليه القضاء لوضوح عدم جريان الحديث بالنسبة إلى حال الامتثال بهد تنجز التكليف و إلا يمكن التمسك به لعدم و جوب القضاء بعد الوقت إذا نسى عنها و لعدم و جوب الأعادة فى الوقت إذا شك فى الاتيان بها لعموم قوله صرفع مالا يعلمون م ع أنه كا ترى أما التمسك بقاعدة الخروج عن الوقت فلا مجال له أصلالان مورده الشك فى اللا تيان فى الوقت بلافصل فاذاصار الفاصل العلم لمروم القضاء أو احتمل الفصل فهى لا تجرى فا فهم م

﴿ قُولُهُ قَدُهُ فَي حَكُمُ دُورُ انَ الْأَمْرُ بَيْنَ الْوَجُوبِ وَالْحُرْمَةُ الَّهِ ﴾ لا يخني ان مختـار المصنف قده في المقام بحسب مافي أول الكتاب مختلف ففتضى بعض العباير انه بحرى البراءة ومقتضى بعضها انه مجرى التخيير وجريان كل واحد منهما فرع امكانه وقدذهب بعض الأعاظم قده الى عدم امكانها أما بالنسبة الى التخيير فن جهة مابينه قده في مقام بيان ا بِمَنْمَا مَا ثير العلم الاجمالي على شرط وهو كون التكليف المعلوم اجمالا قابلا لان يكون محركا للعبد نحو العمل وداعيا له اليه والفابلية لايتحقق إلا بكون الجامع المتعلق للعـلم الاجمالي عما يصح به التكليف المولوي وهذا لايكون إلابامكان توجيه التكليف النخييري كيع ورة دوران الأمر بين وجوب أحد الشيئين أو حرمة احدهما أو وجوب أحدهما أو حرمة الاخر لامكان الامر بفعل احدهما او ترك أحدهما تخييراً أو فعل أحدهماأو ترك الاخركـذلك بخلاف ماإذا تعلق العلم بوجوب فعل الشيُّ و ترك نفس ذلك الشيء فان الأمر بالجامع بين الفعل والترك بنحو التخيير غير ممكن لانه امر بتحصيل الحاصل لإن الإنسان بحسب الحلقة والتكوين اما فاغل الشيء واما تاركه فلا يمكن ان يجمل التخمير في مورد دوران الأمر بين المحذورين لاتحييراً واقعياً ولا ظاهريا فلا يكون التخيير من الأصول الأربعة في باب الشكوك و أنما يكون التحيير قهريا تكوينيا بحسب

حتى يحتاج إلى الالتزام بالمأخوذ فيكون تتيجتها الترخيص فيالمعل والبرك وهذا بعينه معنى الاباحة أو موجود فيها ولا يكون مثل التخيير في المسئلة الأصولية مثل الاخذ بأحد الخبرين ولا مثل النخيير الفقمي بالنسبة الى الافعال المتعددة كى يـكون معناه

واما بالنسبة إلى البراءة اما البراءة العقلية فتارة من جهة انه بعدما لم يك العلم الاجمالي مؤثراً منجزاً بالنسبة إلى المعلوم ويكون كالعدم فالقطع بالمؤمن موجود بـلا حاجة إلى قاعدة قبح العقاب بلا بيان واخرى من ان جريان القاعدة للمعذورية وكون الشك معذراً للمبد من مخالفة التكليف الواقعي فرع امكان الاحتياط والمفروض عدمه و لا يخني أن عدم تأثير العلم الاجمالي وعدم تنجيزه لا يوجب القطع با، ؤمن بل معني عدم وَا ثَيْرِهِ أَ نَهُ مِن نَاحِيَّةِ العَلْمِ لَا يُسْكُونَ العَقَابِ عَلَى المُعْلُومِ وَلَا يَنَافَى تر تَبِ العَقَابِ مِن نَاحِية اخرى يمعنى كون احتمال الحرمة أو احتمال الوجوب موجبًا له وبعبًارة اخرى الجامــع الذي تعلق به العلم لا يتر تبعليه العقاب من ناحية تعلق العلم به و ان العلم كالعدموهذا لايناني ترنب المقاب على الحرمة المحتملة او الواجب المحتمل لأنه ح يصير كل واحد من الاحتمالين كالشبهة البدوية بل من افرادها فلمثل الاخبارى ان يلتزم بلزوم الاجتناب ولفيره أن يلتزم الفعل فلابد من تحصيل القطع بالمؤمن لكل من الاحتمالين وهو لا يحصل إلا بجريان القاعدة في كل من الاحتمالين و بالجملة الكلام في اجراء البراءة في كل واحد من الطرفين واناحتال الوجوب واحتال الحرمة لا يوجب ترب المقاب على البرك والفعل وهذاغير مرتبط بعدم منجز بةالعلم والمالجمة الأخرى الموجودة فى تقريرا ته الاخرى من محمَّه وهي حديث كون الفاعدة للمعذور بة ومعذور ية الشك من مخالفة الواقع فرع مكان الاحتماط فدفوعة بان المقصود في كل واحد من الشك في الحرمة الشك في الوجوب وعدمه ولاما نعمنهالان الاحتياط فكل واحدمنهما في نفسه ممكن كما لا يخني نعم الاحتياط بالنسبة الى المجموع غير محكن ولا يكون مضرا و بعبارة اخرى جريان البراءة فرع امكان جعل

الاحتياط في كل واحد منهما واحتماله وهو مكن كما سيأتى توضيحه وأما البراءة الشرعية فيقول قده ان عمدة دليلها حديث الرفع وجريانه فرع امكان وضع الشارع للوجوب والجرمة بحمل ايجاب الاحتياط في مرتبة الشك، بالنسبة اليهما وهو بما لا يمكن كما هو المفروض ولا يخني أيضاً مافيه بعد التأمل القام و تدقيق النظر حيث انه يمكن للشارع جعل ايجاب الإحتياط لكل و احد من المحتماين في نفسه .

( فان قلت )كيف يمكن جعل الاحتياط بالنسبة الى كلواحد منهما في عرض ايجاب الاحتياط بالنسبة الى الاخر ( قلت ) لا يلزم إمكان جمل الاحتياط بالنسبة اليهما عرضاً أى يجتمعا بل يكني إمكان جعله بالنسبة الى أحدهما بلا تعين المنطبق على كل و احد منهما 

(الأولى)إن جمل الاحتماط بالنسبة الى الشيء لا يكون إلا من جمية أهمية عند الشارع بحيث كان قد أراد حفظ وجود الواقع في حال الشك كما هو الحال في الأعراض والنفوس .. لم يتما فاه ما والحرج له يتما ما والعد لا والقد لا والقد الم

(الثَّانية) إن البيان الذي نقيضه موضوع القاعدة هو البيان الواصل لا البيان الصادر ومن المعلوم ان احتمال صدور المجاب الاحتماط من الشارع في كل من المحتملين في قبال الاخر لاجل أهمية خصوصه موجود ويابه غير مسدود حيث انه محتمل ان الشارع قد واعى جانب احتمال الحرمة لأحتمال كونها من المحرمات المهتم بها بحيث لا يرضي بفعله عند الشك و لـكن على تقدير الوجوب ما كان بهذا النجو على هذا الفرض وكذلك في طرف احتمال الوجوب فيحتمل أن يكون من الواجبات المهمة محيث لا يرضي بتركه في ظرف الشك و لكن على هذا الفرض لا يكون الحرمة كذلك وبالجلة يحتمل أن يكون أحد الحكمين من الوجوب والحرمة المحتملين مهتما به بحيث كارب الشارع قد أوجب عليمًا الاحتياط لكن لما لم يكن واصلا الينا فيجرى قاعدة قبح المقاب بلا بيان وحديث الرفع يقتضي عدمه فالذي يحتمل أن يكون حكما مهما به أحدهما القابل للانطباق على كل واحد

منهما وكيذلك ما يحتمل من ابجاب الاحتماط من طرف الشارع و لـكن لما لم يكن واصلا الينا وما احرزنا يدفع بالبراءة وحديث الرفع يرفعه فافهم واغتنم فتلخص من جميع ما ذكرنا ان ما ذكر وفصل في المقام لعدم امكان جريان البراءة والتخيير ليس في محله وعلىما ينبغي وكذا بعض ما ذكر أيضا في عدم جريان ساير الأصول ولسنا في مقام النفصيل كما عرفت في أول الكتاب ان ما ذكره شيخنا الأستاذ أعلى الله مقامه في وجه عدم جريان البراءة أيضاً في المقام من أن حكم العقل علة اسقوط العلم عن البيانية لحكم العقل بالتخيير من جمة عدم القدرة فالحكم بالتخيير في الرتبة السابقة محقق و لا يصل النوبة الى قاعدة قبيح المقاب بلا بيان ليس في محله لما عرفت من ان علة عدم البيانية ايست حكم العقل بالنخيير حتى يكرن معلولا له بل وجمه نفس عدم المقدورية وهي ليست ايضا علة لسقوط العلم عن البيانية كى يقال انه ولم يكن معلولا للحكم بالنخيير و لكن معلول لعلة التخيير فني رتبة اللابيانية الحكم بالتخيير موجود فلا يصل النوبة أيضا بالفاعدة وذلك لما عرفت من العلم في المقام لا يحتاج الى السقوط كي يحتاج الى علة السقوط ولم يكن في المقام في زمان حجة كى يسقط بل العلم الذي يريه العقل بياناً هو الذي كان متعلقاً بالمقدور والمتعلق بغير المقدور من الأول لا يكون من أفراد البيان فلا مانع في المقام من جريان البراءة المقلية والشرعية أصلا نعم جريان الآباحة الشرعية ممنوعة لقصور الأدلة لانصراف مثل

قوله رع كل شيء لك حلال المالمشتبه حرمته وحليته .

( قوله قده ومحل هذه الوجوه ما لوكان كل من الوجوب والحرمة توصلياً الخ )

لا مجنى انه وإن كان جزبان جميع هذه الوجوه كما أفاد قده لكن لا بوجب ذلك اختصاص

محل البحث بما ذكر فيخرج مثل التعبديين عنه لانه يكون أيضا محلاله وبجرى بعض
الوجوه بل لا مناص عنه وهو التخيير ولا معنى للتخيير القهرى هنا ولا معنى للالزام
به أصلاكما لا يخنى .

﴿ قُولُهُ قَدِهُ وَانْمَا مُنْعُ مِنَ الطَّهَارَةُ مِعَ الْاَشْتَبَاهُ لَاجُلُ النَّصِ الَّحِ ﴾ لا يختى أنه

يظهر من العبارة إن المنع عن الوضو. والحكم بالتيمم لآجل التعبد وعلى خلاف القاعدة عند الاشتباه و لعله إشارة الى ما يقال بل بفتى به أخيراً من صحة الوضو. فيما إذا توضأ باحدهما ثم تطهر أعضا. الوضو. بالآخر. والوضو. ثانياً ببقيته لحصول العلم بوقوع أحد الوضو ثين بالما الطاهر و لكن قد اثبتنا فى الفقه عدم تماميته وانه على وفق القاعدة لأجل انه وإن كان يعلم بوقوع أحد الوضو ثين بما طاهر الا انه يبتلى بنجاسة البدن ولو يحكم الاستصحاب لأنه بوقوع أول الما الثانى على العضو يعلم نجاسته أما من جهة الملاقات بالما الأول وأما من جهة الثانى و بعده يشك فى حصول الطهارة ومقتضى الاستصحاب بالماء الأول وأما من جهة الثانى و بعده يشك فى حصول الطهارة ومقتضى الاستصحاب بجاسته ولا يكنى فى عدم جريانه و عدم حصول العلم كون الثانى كراً كما فرق بين هذه الصورة وبين غيرها بعض الحققين والمدققين بناء على عدم لزوم التعدد وانفصال الفسالة فى الكرحيث انه وإن لم يحصل العلم بنجاسة خصوص العضو الملاقى لكن يعلم اجمالا أما بنجاسة الجزء الواقع من العضو فى الماء وأما بنجاسة خصوص العضو المداخل والعضو الحارج أيضاً حاصل بالتدريج بل هذا العلم الاجمالى بالنسبة الى العضو الداخل والعضو الحارج أيضاً حاصل عالباً ومن المعلوم ان الابتلاء بنجاسة البدن يدخل المكلف فى موضوع الفير المتمكن من المتعالى الماء والوضوء المصلوة .

(فان قلت) يمكن أن يترضاً بأحدهماويصلى ثم يطهر ويتوضاً بالحو المذكور ويعيد الصلوة ثانياً فيحصل القطع بوقوع أحد الصلوتين مع الوضوء مالما. الطاهر وطهارة البدن وقلت (قلت) وان كان يقدع أحدى الصلوتين حكا ذكر لكن يبقى مجاسة البدن مجالها وهو مانع من الصلوة في البعد ومن الممكن ان ابتلائه بنجاسة البدن ولو للصلوة الانية كان ما نما عند الشارع من الوضوء فعلا ولذا افتينا في بهض رسائلنا العملية بانه لو يعلم بوجدان الماء للصلوة الانية و تطهير البدن لامانع عن هذه الحيلة في صلوته الفعلي و يمكن دعوى انصراف الحيو عن هذه الصورة كما ان مورد الحديث وهو كو نه في السفر سيا في تلك الاصفاع للتي الحيو جد الماء غالبا شاهد عليه مع ان الوقوع في حرج تطهير اعضائه والبسته سيا إذا كان

يسكون إلا الازام العقلي محيث لو خالف يستحق العقاب ولا يسكون حرمة المخالفة أو وجوب الموافقة إلا ذلك ولا يكون انهينية بينهها حتى يكون أحدهما فرع الاخر نهم ما أفاده ثانيا في وجه عدم حرمة المخالفة القطعية في المقام وهو عدم ملاحظة انضهام الدفعات بعضها مع بعض حتى يقال ان الامر فيها لا يدور بين المحذورين لان المكلف يتمكن من الفعل في جميع الميالي المتضمنة و من النرك في جميعها أيضا و من التبعيض ففي بعض الليالي يفعل وفي بعضها الاخر يترك و مع اختيار التبعيض يتحقق المخالفة القطعية لان الواجب عليه أما الفعل في الجميع و اما الترك في الجميع و ان كان تماما في بادى النظر لان الليالي بقيد الانضام لم يتعلق الحلف و التكليف بها بل متعلق الحلف و التكليف كل ايلة من ليالي بعددها الى تكاليف مستقلة إلا انه لا يخلو عن مناقشة حيث ان ارتكاب ما هو مبغوض بعددها الى تكاليف مستقلة إلا انه لا يخلو عن مناقشة حيث ان ارتكاب ما هو مبغوض المولى حرام عند العقل و ان كان في الامور الندر يجية ولو بنحو الاجمال كما افاده المصنف قده في أول الكتاب في حجية القطع لانه يعلم أما فعله مبغوض في هدذا الوقت و اما تركه مبغوض في الوقت الاتي

(فان قلت) فكما انه يعلم اجمالا بمبغوضية أحد من الفعل الفعلى والترك الاق كذلك يعلم اجمالا أما فعله محبوب فعلااو تركه محبوب فى الزمان الاتى ولا يكون ما ذكر الاعبارة اخرى عن دوران الامر فى كل واقعة بين المحذورين فيكون بحرد تغير العبارة (قلت) نعم لو كان محل الترديد وموضوعه كل واحد من الفعل والترك المشخصين يلزم ما ذكر وأما اذا كان بنحو الاجمال بمعنى انه يعلم إجمالا أحد من الفعل والترك فى اصدى الليلتين مبغوض المولى وهذا علم إجمالى آخر غير العلمين الاولين ومقتضاه تأثير العلم بالنسبة الى حرمة المخالفة القطعية ولزوم الموافقة الاحتمالية لعدم التحكن من اذيد من ذلك لان موافقته القطعية بان يفعل فى ليلتة ويترك فى اخرى يوجب المخالفة القطعية والفطيع بارتكاب عا هو مبغوض للولى ومزن هذا ظهر انه يمكن تشكيهل هذا

فى الشتاء يكون ما نعا مستقلا فافهم .

( قوله قده مع انها لو كانت ذاتية فوجه ترك الواجب وهو الوضوء ثبوت البدلية الح الحرمة الذاتية يدخله في عنوان غير المتمكن كما هو كدلك في مسئلة اشتباه اناء الذهب بغيره و إلا فللخصم أن يقول بان الوصول الى البدل مع كونه في طول الوضوء لا يكون الا بسقوط الوجوب عنه وهو لا يكون إلا من جهة تقديم جانب الحرمة و بالجله فكما انه في صورة انحصار الماء بما في اناء الذهب المشخص لا يجوز الوضوء بل يجب التيمم و لا يكون ذلك من جهة تقديم جانب الحرمة و لا البدلية بل من جهة الحرمة و المنع الشرعى يكون ذلك من جهة تقديم جانب الحرمة و لا البدلية بل من جهة الحرمة و المنع الشرعى عن استماله و الممنوع شرعا كالممنوع عقلا فيدخل في موضوع التيمم و عنوان غير الواجد و المتمكن فكذلك في صورة اشتباه الماء بين انائين أحدهما ذهب او بين انائين أحدهما في المحرمة الذائية لوجوب الاجتناب في الشبهة المحصورة إلا ان يكون مراد ألمصنف قده من البدلية هو هذا بمعني وصول الامر بالبدل وهو خلاف ظاهر العبارة حيث ان ظاهرها ان البدلية صارت منشأ لعدم وجوب الوضوء وهو يلزم الدور حيث ان ثبوت البدل قرع سقوط الوجوب عن الوضوء وهو يتوقف على البدلية .

( قوله قده ويضعف الاخير بأن المحالفة القطعية في مثل ذلك الح ) (1) قد يقال بأن حرمة المخالفة القطعية لما كان بحكم العقل ولا يكون من الاحكام الشرعية بحيث يكون تحت خطاب شرعى فيكون فرع تنجز التكليف وإلا فنفس المخالفه بما هي مخالفة لا يحكم العقل بقبحها ما لم يتنجز التكليف ولا يخني ما فيه حيث انه لا يكون حرمة المخالفة إلا نفس التنجز والالزام العقلي الا انها الحكم والتنجز موضوعه ولذا صرح المصنف قده في حجية القطع في البحث عن كون العلم الإجمالي هل هو كالعلم التفصيلي في التنجز بان للتنجز من تبيّان حرمة المخالفة القطعية ووجوب الموافقة قدا أقطعية فراجع و بالجملة التنجز لا من تبيّان حرمة المخالفة القطعية ووجوب الموافقة قده .

- 19 -

فى منجزية العلم الاخر وانه من موارد الاحتباط ﴾

﴿ قُولُهُ قَدْهُ لَنَا عَلَى ذَلَكَ وَجُودُ المُقَدَّضَى المَحْرِمَةُ وَعَدْمُ الْمَانِعُ عَنْمُا الْحَ ﴾ قد يقال بأن ظاهر هذا التقرير ان إثبات المصنف علية العلم الأجمالي للتنجر من جهة اجتماع أجزاء العلة وهذا غيركون عليته للتنجز كعلية العلم التفصيلي له لأن حصول المعلول عند اجتماع اجزاء العلة جار في جميع الأشياء بخلاف العلم التقصيلي فان عليته ذاتية وغير قابل لأن يكون في البين ما نع من حصول المعلول أي الحجية فهذا التقرير أقوى شاهد على كوب العلم الأجمالي مقتضياً للتنجز عند المصنف قده لا انه علمة تامة له و لكن لا يخني انه يمكن أن يقال اولا ان المقصود من المصنف ليس بيان عدم وجود الما نع من تأثير المقتضى بل مقصوده غدم قابلية شي. للما نعية و نانياً بأن ذيل كلامه قده صريح بان كو نه علة من جمة عدم امكان كون قوله ,ع، كل شيء مطلق ما نما من تأثيره و ان قلمًا لشموله لكل واحد من الطرفين في نفسه بلا لزوم التناقض في الصدر و الذيل للزوم النَّما في والتناقض مـع حمكم العقل بوجوب الاطاعة للملوم وهذا بمينه وجهكونه علة للتنجز في العلم التفصيلي ولولاكو نه علة بهذا المعنى لا بالمعنى الاول عنده قده لما كان يمنع عن جريان الاصل ولا أقل من أصل واحد في أحد الطرفين فيرجع مـــع وضوح اصراره بالمنع وعدم امكان حرياً نه بحيث يظهر مذاقه قده في كو نه علة نامة لحرمة المخالفة القطعية في هذا المقام الأول بل لا يأتى في المقام الثاني لاثبات العلة لوجوب الموافقة القطعية بأزيد بما يقيمه في هذا المقام هذا كله مع تصريحه قده في الشبهة الوجو بية في أوائلها مع مضى صفحة تقريباً من القسم الاول بالعلية بقوله قلت العلم الاجمالي كالتفصيلي علة تامة لتنجز التكليف فراجع والعجب من كيثير من الفضلاء والأعاظم كيف ينسبون اليه قده ذها به الى كو نه مقتضى للتنجو لا انه علة تامة له و أما تصريحه بحريان الأصل في أحد الطرفين بعد جعل الشارع البدل في الطرف الآخر فلا يدل على ذها به الى الاقتضاء وعدم كو نه علة تامة بل دليل على خلافه لما تقدم سابقا منا في الجزء الأول من أن جمل البدل اثما يـكون في مقام الفراغ

العلم الأجمالي بالنسبة الى أحد الخطابين ايضا لآنه يكون مجرد العلم بكون احدهما بنحو الاجمال مبغوضاً للبولى و لا مانع منه بناء على صحة الوجوب التعليقي و إلا فبا لنسبة الى المرأة أيام الحيض المرددة بين أول الشهر أو غيره لا يكون التكليف منجزاً بالنسبة الى المرأة لعدم علمها بالتكليف الفعلى خطابا و لا ملاكا لو قلمنا بانه لا يكون في المقام تكليف منجز لا من جهة الخطاب و لا من جهة الملاك كا قيل مع أنه معترف بالتنجز في مسئلة الحيض و بهذا النحو من العلم الاجمالي صححنا في السابق وسيجي انشر لزوم الاجتناب عن الفرد الباقى في الشبهة المحصورة بعد تلف أحدهما أو خروجه عن محل الابتلاء مع كون العلم في كل زمان منجزاً بالنسبة الى ذلك الزمان لا قبله و لا بعده فراجع و انتظر و بالجملة ان قلمنا بلزوم الموافقة الأحتالية عند تعذر الموافقة القطعية و انها من مرانب الامتثال فلا بد من الالتزام بالتخيير الابتدائي و إن كان قد مضي منا في الجزء الأول من الكتاب مطالب راجعة الى المقام وقد احتملنا فيه التخيير الاستمراري فراجع.

﴿ قوله قده واستصحاب حكم المختار الح ﴾ لا يخنى انه بعد تصحيحه بان المقصود الوجوب أو الحرمة الذي يكون حكم الشيء الذي يختاره من الفعل أو البرك و إلا يحتاج الى الآلف و اللام و إلا يكون عبارة عن نفس التخيير يتوجه عليه ان المختار أى الفعل او البرك لم يكن له في السابق حكم من أحد الالزامين حتى يصير بجرى الاستصحاب.

( قوله قده إلا انه يتمسك هذا الاستمرار باطلاق الآخبار الخ ) لا يخنى ان الظاهو من قوله دع، بأيهما اخذت من باب التسليم وسعك ان المنخيير ابتدائى فاذا أخذ بأحدهما بجعله حكمه و يمشى على طبقه و من هنا يكون التخيير هنا اصولياً والمكلف بالآخذ المجتهد فاذا أخذ بأحدهما تخييراً يفتى للقلد بالتعيين و لا يجوز له الافتاء له بالتخييرولو شك في الزمان الثاني لا مجال لاستصحاب التخيير بل استصحاب حجية المأخوذ .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ مَعُ العَلَمُ بِنُوعُ التَّكَلِّيفُ ﴾ لا يخنى إن الضابط في الشك في المكلف به العلم بجنس التّكليف لوضوح أن الشك في وجوب شي. أو حرمة شيء آخر يكون داخلا في البّحث

في الكلام والبحث في الاشتفال

النزخيص في أطراف العلم في المقام كمحذور جعل الحكم الظاهري على خلاف الواقع في جعد المحمد الاعارات كما قيرل وما به مجمع بين الحريم الظراء اهرى والواقعي هذاك مجاب به عن الاشكال في المقام فدفوعة بأن الحركم الواقعي على خلاف الاعارة ما صار منجزاً ولا يكون المكلف ملزما بانيانه بحكم العقل فلا يكون التّنافي فعلياً بل مجرد احتمال وتصور وبأحدد الجموع يدفع وبرفع بخلاف المقام فانه مضادة فعلية قطعية أو احتمالية ومناقضة كذلك.

وبالجملة العلم الاجمالي كالعلم التفصيلي منجز بنظر العقل وهذا الحكم تنجيزي ليس قابلاً لمنع المانع فلا يجرى ولو في بعض الأطراف أصل واحد بلا معارض ولو ما اثبتت الملية له كالعلم المفصيل فن نفس الارتكاز القائم على التناقض لو رخص في الأطراف يستكشف إنا أن حكمه تنجيزي لا تعليقي قابل لمنع المانع . وأمَا توهم انه لا يرى العقل التَّمَا قَصْ فِي التَّرْخَيْصِ فِي الْأَطْرِ افْ بخلاف الرَّخِيْصِ فِي المُعلومِ التَّفْصِيِّلِي فَهُو مدفوع بانه لوكان المقصود المناقضة في العلم التفصيلي بين الحبكمين الشرعيين الذين أحدهما تعلق القطع به ففساده ظاهر حيث ان رتبة الحكمين ليست واحدة بل هما في رتبتين أحدهما في الرتبة السابقة عن العلم والآحر في الرتبة المتأخرة عنه لوضوح ان الأحكام الواقعية في الرتبة السابقة عن العلم والظن والشك وان المعلوم مقدم عن العلم فلا بد أن يقال بأز التناقض في العلم التفصيلي التناقض من جمة حكم العقل بلزوم انيان المعلوم الذي في الرتبة المتقدمة بعد العلم وحكم الشارع بالترخيص وأما التناقض الواقع بين ما يجعله العقل مماثلا للحكم الشرعى المتقدم في الرتبة المتأخرة وبين الترخيص وعلى كلا التقديرين فهو موجود فى أطراف العلم الأجمالي في مرتبة الشك ثم أنه قد يقرر في وجه التفكيك بين حرمة المخالفة القطعية وببين وجوب الموافقة القطعية يأنه لماكان متعلق العلم الاجمللي الجامع بحيث يكون كل واحد من الخصوصة ين خارجاً عن محط عروض القطع و تملق العلم وفي هذا المقدار يكون العلم الاجالي مثل العلم التفصيلي في أن العقل يرى المناقضة لو رخص المولى مثلاكما

والخروج عن عهدة التكليف والكلام في التنجز من جهة حرمة المخالفة القطعية ووجوب الموافقة القطعية في مقام اثبات التكليف والاشتفال به ولا يزيد عن العلم التفصيل حيث إن الشارع قد يجمِل بدلا في مقام الفراغ والخروج عن عمدة التكليف مثل جريان قاعدة الفراغ وأمثاله معكون العلم التفصيلي علة تامة لوجوب الموافقة القطعية ولا يكتفى فيه بالموافقة الاحتمالية بما لاريب فيه هذا كله بيان لعلية العلم الاجمالي ووجه تنجزه على مذاق المصنف قده و لكن عكن تقريبه ببان آخر بعد امكان الخدشة فما أفاده قده في وجه العلية بوجود المقتضى لاطلاق أدلة الواقعيات والخطابات الواقعية لشمول مثل عنوان الخر للخمر الواقعي بل ولوكال موضوعا بحسب اللفة للخمر المعلوم لوضوح أنه أعم من المعلوم التفصيلي بالتفصيل المذكور في المتن لوضوح ان البحث بعد الفراغ عن شمول الادلة المتكفلة لميان الاحكام الواقعية للعناوين المعلوم بالاجمال حيث انه لو لم يكن كذلك يلزم الخلف ومن وجود العلم الاجمالي عدمه فيكون ما أفاده قده اثباتا لموضوع البحث لا لاثبات المحمول وحكمه الذي يكون محل البحث بعد الفراغ عن الموضوع كما هو شأنجميع المسائل في العلوم وهو أن لافرق عند العقل و الوجدان بين العلم التفصيلي و الاجمالي في لزوم الاتيان بالمعلوم بحيث لو نهى المولى عرب العمل على طبقه ولو بالترخيص على خلافه بالأصل برى المناقضة كالتناقض المسلارم فى درع العلم التفصيلي ويشمد لذلك انه لا يرى وجداناً الفرق بين طلب المولى و بعثه وصحيته نحو عدم قنل ولده فيما اذا كان ولده معينا معلوما بالنفصيل وبين ما إذا كان موجوداً في الأطفال ومنه ظهر انه لا مجال للتُعكيك بين حرمة المخالفة القطعية ووجوب الموافقة القطعية وبعبارة أخرى كما انه بناء على كونحكم العقل في منجز بة العلم التفصيلي حكماننجزيا غير معلق على وجود المانع وكما يرى العقل أمر المولى وردعه عن العمل بالقطع النفصيلي ترخيصا في المعصية وارتكاب القبيح من المولى كمذلك بالنسبه الى العلم الأجمالي والشبهة المحصورة غايه الأمرالنرخيص في بعض الاطراف ترخيص في محتمل المعصية وهو مثـل النرخيص في المعصية وأما دعوى كون محذور

القاعدة في عرض الاستصحاب ومرتبته فاذا سقط الاستصحاب بواسطة معارضته لما هو في رتبته في ذلك الطرف من القاعدة يجرى القاعدة بالنسبة اليه بلا معارض كما هو الحال في جميع الأصول الحاكمة والمحكومة مثل تعارض الاستصحابين الموضوعيةين في الماء المتمم كراً وتساقطهما والرجوع الى قاعدة الطهارة لو لم يكن الدليل الاجتهادي على خلافه ولم يكن مانع آخر من إجراء الاصول ثم أنه ربما يشكل بما ذكر بانه لايصل النوبة الى قاعدة الطهارة في المثال فلا يكون ذلك عمرة بين القول بالعلية والأقتضاء بيان ذلك أنه لا يب في أن المجمول شيء واحد وموضوع فارد ولا يمكن أن يكون في البين للاطهارة واحدة ولوكان الدليل على ذلك الف دليل معتبر وانما يكون التعارض بين ما هُو المجمُّولُ أَى نفس الطهارة لا لفظة فاذا كان هذا المجمُّولُ مع المجمُّولُ الاخر معارضاً لا يكون بالنسبة اليه طهارة أخرى كي يكون منشأ الاثار وفيه أولا ان كون الجعول واحداً مسلماً لا يضر بتمارض أحدالدليلين وسقوطه وكون الاخر سالماً بعد ما كان أحد الجملين فى طول الآخر بممنى أن مجموليته بأحد الدلياين فيما إذا لم يكن مجمولا بالاخر وثانياً ان التمارض والرجوع الى الطهارة بالنسبة الى دلالة الدليلين وكون وجوب التصديق بالنسبة الى أحد المداو ابن في طول وجوب التصديق بالنسبة الى الاخر فتأمل ويؤيد العلمة أيضا عدم الاحتمال من المصنف قده و لا من غيره حلية كل واحد من الطرفين في صورة ترك الاخر مع أنه لازم الاقتضاء حيث ان مقتضى الاقتضاء لا يكون إلا عدم شمر ل مثل قوله وع، كل شيء لك حلال إلا أحد الطرفين في الجملة فحينتذ يدور الأمر بين اخراج أحد الطرفين من العموم رأساً و بين تطبيقه على كل و احد من الطر فين بصورة ترك الآخر كما أفاده في الضدين ولا إشكال إن الثانى أو هن و أقل تصرفا فظهر من جميع ما ذكر نا أنه بعد استقلال العقل بالعلية الكلما المرتبتين من التنجز لا بد من التصرف في الأدلة الشرعية ولوكانت بظهورها شاملة لما نحن فيه من جمهة رجوع القيد ولفظة بعينه الى العلم والمعرفة كما أفاده المصنف قده أيضاً كما أنه لا بد من التوجيه في الموارد التي يوهم خلافها من بهض أفراد

أن العقل يرى المناقضة بين قوله اجتنب عن كـأس زيد وقوله لا تجتنب عنه فما إذا كان معلوما بالتفصيل كـ ذلك يراها فما إذا قال لا تجتنب بعد قوله اجتنب فما إذا كان مشتبها بين كأسين أما الخصوصية المشار اليهـــا منهما لا يكون تحت الفطع فاذا رخص المولى بالنسبه الى أحدهما لا يرى المناقضة لانه ما تعلق به التكليف بل يشك في أصل التكليف فعم لماكان ارتكاب كليهما ملازماً للعلم بارتكاب الجامع المنهى عنه لا يكون جائزاً و إلا فالفرد الثَّاني مثل الفرد الأول في عدم تغلق العلم لشخصه والجواب عن ذلك أما أولا فبأن نفس تعلق العلم بالجامع بما يوجب لزوم الامتثال بالجامع وامتثاله والفراغ عنه لا يكون إلا بالاجتناب عن كلا الفردين لما تقدم منا من أن الجامع المتعلق به العلم الاجمالي لا يكون مثل الجامع المتعلق به الامر المتعلق بالجنس والمطلق فالشك بالنسبة الى كل مر الفردين شك في الفراغ لا شك في التكليف فلو فرضنا عدم تعلق العلم بالخصوصية لا مجال أيضًا للترخيص لانه ترخيص في محتمل المعصية وهو مثل الترخيص في المعصية وأما ثانياً فبأنه قد تحقق في محله و تقدم منا بان العلم يتعلق في باب العلم الأجمالي بالفرد و احدى الحصوصيتين وما ذكره الاستاذ قده في بيان وجه عدم امكان تعلق العلم بالفرد المردد قد عرفت الجواب عنه في الجزء الأول فراجع . وبالجملة العلم الاجالي يكون بنظر العقل كالعلم الشفصيلي في كو نه علة تامة لحرمة المخالفة القطعية ولوجوب الموافقة القطعية ولا يمكن إجراء الأصل في أطرافه ويؤيد ذلك بل يشهد عليه عدم جو از التوضيء بأحد المائين المشتبهين بالنجاسة وحكمهم بالتيمم لدى الأنحصار مطلقاً مع أنه بناء على الاقتضاء لما كان جريان الأصل في أحد الطرفين فيا إذا لم يكن له ممارض بلا محذور لا بد من الحكم بالجواز بل لزوم النوضي بأحد الكائسين في بعض الصور وهو ما إذا كان لاحدهما حالة سابقة في الطمارة ولم يكن الآخر كـذلك حيث إن الاستصحاب في هذا الطرف يكون معارضاً مع القاعدة في الطرف الآخر و بعد التساقط يبتى قاعدة الطهارة بالنسبة اليه بلا ممارض وعدم تمارض كلا الأصلين مع القاعدة في الطرف الآخر من جمة عدم كون

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

- 90 -

يكون العلم مبدء الاحتمالين متعلقين بتكليفين منجزين بمعنى أنه كان صحيحا أن يؤثر العلم في تنجز كل واحد من الاحتمالين مع تأثيره في الاحتمال الاخر كما هو الحال في الكائسين حيث ان تأثيره في احدالكائسين لاينافي تأثيره في الاخرام المقام فليس كذلك بعد فرض ان و جو به يتوقف على البراءة العقلية و الاشتفال المقلى ينافيه لان تأثيره في طرف الدين يوجب الاشتمال الرافع لوجوب الحرج فيلزم من تنجزه عدم تنجزه فلا ما نع من اجراء البراءة اصلا من اول الامر في طرف الدين لو لم يكن في البين حالة سابقة و الافالحجال للاستصحاب المنه بناء على الفرض و ان لم يكن وجوب الحج اثراً للستصحب الا انه اثر للاستصحاب كا لا يخنى .

(تنبيه) وهو انه لا بجال النهول بأنه بناء على العلية كيف يعقل تفكيك العلم عن التنجر مع ان العلم الا جالى و المعلوم كذلك مو جود في البين فانه يقال ليس المراد من العلية عدم التفكيك مطلقا بمه في أنه متى وجد العلم الا جالى كان منجزاً بل بمه في أنه في مورد يكون منجزاً بحكم العقل وكان مؤثراً للفا بلية في التأثير كان هذا التأثير بنحو العلية لا الاقتضاء منجزاً بحكم بذلك حكم تنجيزيا لا تعليقيا و إلا يلزم أن لا يكون في البين انحلال حكمي وأن لا يكون من الشرائط مثل عدم خروج عدا بعض الأطراف عن محل الابتلاء فافهم م

وبالجملة فلخص ما ظهر مما ذكرنا إن العلم الاجالى كالعلم التفصيلي حجة بالنسبة الى متعلقه وغير قابل الردع والترخيص على خلافه ولو بالنسبة الى بعض أطرافه وهذا هو الما نع من جريان الأصول فى أطراف العلم الاجالى خلافا لما ذكره بعض الأعاظم قده من أن الما نع من جريانها ليس ذلك بل يختلف بحسب الموارد والأصول فبعضها من جهة عدم الموضوع أى الشك، في الحكم الواقعي وهو إصالة الاباحة في صورة دوران الأمر بين المحذر ربن و بعضها من جهة القصور في الجهل في مقام الثبوت وهو الاصول التنزيلية مثل الاستصحاب في أطراف العلم الاجهالي مطلقاً سواء لزم المخالفة العملية للعلوم أم لم يلزم و بعضها من جهة لزوم المخالفة العملية وهو الأصول الغير التنزيليدة مثل إصالة العلمية

العلم الاجمالي كما أفه قد يتوهم أنه يؤيد الاقتضاء وعدم كو نه علة نامة في قبال الشبهة الاولى ما يكون مسلماً عند الاصحاب في الفقه جريان الاصل الموضوعي في عدم تحقق شيء يكون عدم شرطاً للوجوب مثل البراءة عن الدين المشكوك في وجوب الحج واستصحاب عدم وجوب القضافيا إذا نذر إوجوب التصدق عند عدم وجوب القضاء مثلا مع أنه في هذه الموارد كان العلم الاجمالي بأحد التكليفين حيث أنه في المثال الأول يعلم بوجوب أداء الدين أو بوجوب الحج وفي المثال الثاني يعلم بوجوب الاعطاء ومقتضي تنجز العلم الاجمالي الاحتياط والجمع بين المحتملين ولا يكون المقام من موارد جريان الاصل النافي في أحد الطرفين حيث أن جريانه فرع جعل البدل في الطرف الاخر أو كون العلم منحلا بالاصل المثلبت للتكليف فيه فلا بدأولا أن يعلم بوجود البدل أو الانحلال ثم يجرى الاصل النافي ولا يمكن أم الحرائه قبل العلم به كما لا يخفي .

والتحقيق في الجواب أن يقال أما بالنسبة الى الثانى بل والى الأول لو كان وجوب الحج مشروطاً بعدم الدين في الواقع إن الاستصحاب أولا يجرى بالنسبة الى نفس هذا الآثر أي وجوب الحجج أو وجوب الاعطاء لا بملاحظة الترخيص في المستصحب كي ينافي علية العلم ويكون دليلا على اقتضائه.

توضيح ذلك أنه يترتب على إستصحاب عدم وجوب الصلوة أثران أحدهما جواز تركه و الافطار والاخر وجوب الاعطاء فلو أجرى أولا الاستصحاب بالنسبة الى كلا الاثرين كان منافياً للعلم الاجالى وكو فه علة تامة أما لو أجرى أولا بالنسبة الى نفس وجوب الاعطاء أو وجوب الحج فقط فحينئذ يثبت بدل جعلى شرعى في أحد طرق العلم أو ينحل العلم ثم بعد ذلك يتمسك للترخيص فى ذلك الطرف أعنى ترك الصوم أو عدم وجوب أداء الدين بالبراءة المقلية ولا ما نعمنه أصلاكما لا يخنى وأما إذا كان وجوب الحج مشر وطا بالبراءة المقلية بحيث ينافيه الاشتفال المة لى كا هو الظاهر بل أدعى عليه الاجاع فالعلم الاجالى من الاصل لا يكون قابلا للتنجيز لان معنى منجزية العلم الاجهالى أن

ج ٢ في بيان جريان الاشتغال في بعض الموارد المتوهم جريان البرائة ٧٠ –

المدلول و لا من جهة لمخالفة العملية بل و لا من جهة الموافقة الالتزامية نعم لا يجرى اصالة الاباحة من أجهة ماشار اليه المصنف قده من إنصراف أدلتها إلى صورة إحتمال الحرمة والحلية من جمهـة ذكر الحرمة في الفاية نعم بنا. على قوله «ع، كل شيء مطلق حتى يرد فيه نهى أوام على رواية الشيخ قده لو تم يتم المطلب لان الظاهر ورود احدهما تفصيلا وأما الثاني وهو الاصول الننزيلية فيقول قده بقصور المجعول فيها عن شموله لاطراف العلم الاجمالي من جمة ان المجمول فيها هو البناء العملي والاخذ بأحد طرفي الشك على انه هو الواقع والغاء الطرف الاخر وجمل الشك كالمدم في عالم التشريع فار. الظاهر من قوله فى اخبار الاستصحاب لا تنقض اليقين بالشك هو البناء العلمي على بقاء المتيقن و تنزيل حال الشك منزلة حال اليقين والاحراز وهذاالمعنى من الحكم الظاهري في الشبهات البدوية غير المقرونة بالعلم الاجمالي يمكن جعله وكذا المقرونة بالعلم الاجمالي لكن بالنسبة الى بعض الاطراف وامابا انسبة الىجميع الاطراف فلا يمكن مثل هذا الجعل للعلم بانتفاض الحالة السابقة في بعض الاطراف وانقلاب الاحراز السابق الذي كان في جميع الاطراف الى احراز اخر يضاده ومعه كيف يمكن الحكم بيقاء الاحراز السابق في جميع الاطراف ولو تعبداً فأن الاحراز التعبدي لا يجتمع مع الاحراز الوجداني بالخلاف فلا يمكن الحكم بيقاء النجاسة في كل واحد من الأنائين مع العلم بطهارة أحدهما وإن لم يكن في

(اقول) ان البناء العملى على احد طرفى الشك على انه هو الواقع لا يكون الا التنزيل وان الاحراز حسب اعترافه هو الاحراز المعبدى اى التنزيل وهو لا يكون منافياً الا من حيث الاثر والعمل حيث ان نفس التنزيل والتوسعة فى الذهن بلا لحاظ الآثر الحارجي والعمل لا يكون مناقضا لما يخالفه بالوجدان إلا من حيث الالتزام فاذا فرضنا إن المخالفة من هذه الجهة غير مضر من جهة اختلاف مرتبة الحكم الظاهرى والواقعى وتعدد موضوعهما أو من جهة عدم لزوم الالتزام فى الفروع أصلا ولذا ترى المصنف قده

والطهارة في أطراف ما علم من التكليف الآلزاى إجالا أما بالنسبة الى الأول فيقول قده لآن إصالة الاباحة تقابل نفس المعلوم فلو علم إجالا بوجوب فعل شيء أو توكه فاصالة الاباحة من الفعل يقتضى الرخصة في كل من الفعل والنرك وكذا إصالة الاباحة من النرك تقتضى ذلك وهذا ينافي العلم بوجوب الفعل أو النرك فاصالة الاباحة لا تجرى في كل من طرفي الفعل والنركلان مفادها يضاد المعلوم بالاجمال فلا موضوع لها مما عرفت من أن الشك قد أخذ موضوعاً في الاصول العملية مطلفاً.

ولا يخنى إن ما ذكره من لزوم الشك في موضوع الاصل و إن كان مسلما إلا أن اللازم بجرد الشك في الحكم الواقعي من جمة نوع التكليف وهو موجود في دوران الأمر بين المحذورين لآن كل واحد من الوجوب والحرمة مشكوك فيه والزائد على ذلك بان كان الحلية الظاهرية المجمولة أيضا مشكوكة بحسب الواقع بمعنى أنه يلزم ان يكون احتمال الحلية الواقعية موجوداً فلا دليل على اعتباره في الحكم الظاهري نعم لا معنى لاجراء اصالة الاباحة في كل واحد من طرفي المعلوم لان جريافها في كل واحد منهما يكني عن جورانها في الاخر

وبالحملة كما أن في ساير افراد العلم الاجهالي قضيتان مشكوكتان بالنسبة الى الطرفين وقضية متيقنة بالنسبة الى المعلوم فكذلك في المقام لان كل واحد من الوجوب والحرمة مشكوك و بصح أن يقال ان الوجوب مشكوك و جوده وعدمه و إن الحرمة مشكوك و جودها و عدمها و هذا الشيء المشكوك حكمه الواقعي محكوم في الظاهر بالاباحة ولا مضادة بينها و بين ما علم من الوجوب او الحرمة الواقعي إلا المضادة بين الحكم الظاهري والواقعي في غير المقام والمفروض انه لا يكون العلم منجزاً و لا يلزم مخالف عمليه كي تنافي الاباحة و الخالفة الالبرامية غير و اجب أو لا وغير مناف بنحو الاجمال ثانيا و بالجملة جعل الاباحة الظاهرية في المقام أي بالنسبة الى نفس الشيء الذي يدور أمره بين الحرمة الواقعية و الوجوب كذلك لا مانع منه أصلا لا من جهة انتفاء الموضوع و لا من جهة التضاد في و الوجوب كذلك لا مانع منه أصلا لا من جهة انتفاء الموضوع و لا من جهة التضاد في

التعبد بالجمع بين الاستصحابين المتخالفين في المؤدى الذي يلزم من جريا نهما التفكيك بين المتلازمين فلا محذور فيه فان التلازم بحسب الواقع لأيلزم التلازم بحسب الظاهر لانه يجوز التفكيك الظاهري بين المتلازمين الواقعيين .

ولا يخني أن هذا الفرق ليس بفارق ولا يفيد في دفع المحذور وهو تنافي الأحرازين النعبديين مع الاحراز الوجدائى على خلافهما ولو على نحو الاجمال حيث أنه يعلم إجمالا أيضا بأن أحد الإحرازين على خلاف الاحراز الواقعي الوجداني وتسمية أحدهما بالعلم بالكذب والاخر بالعلم بمخالفة أحدهما للواقع كما ترى حيث ان الثانى أيضاً كذب غاية الأمر أن الأول كذب تفصيلا والثانى كذب إجمالى مع أن التمبير بالعلم التفصيلي بكذب المؤدى والعلم التفصيلي بطهارة أحدهما أو نجاسته في الأولى لا يخلو من مسامحة وحـــــل المطلب هو ما أغاده أخير أمن ان النفكيك بحسب الظاهر وهو لا يلازم القفكيك بحسب الواقع فليت شمرى ان النفكيك بحسب الظراه غير الننزيل والدليل على التفكيك غير استصحاب بقاء الحدث واستصحاب بقاء طهارة البدن في المثال مع أن أحد لاحر ازين على خلاف الأحر از الواقعي فاذا لم بكن هذا الحكمان الظاهريان منافيين لماعلم من الحكم لواقعي على خلافهما ولو بنحر الأجمال من جمة عدم مخالفتهما معه في العمل فكنذلك في إستصحابي النجاسة في طرفي معلوم الطهارة فنقول بأن المجمول في كل من الكامسين الوجوب الظاهري والوجوبان الظاهريان لاينافي مع ما علم من الطهارة الواقمية على خلافهما بعد فرض عدم لزوم طرحه من حيث العمل منقوض بان التعبد باحراز الحدث والطهارة ينافى مع العلم والاحراز الوجدانى على خلافها والحل كما عرفت فافهم واغتنم .

وأما الأصول غير التهزيلية مثل قاعدة الحلية والطهارة فيقول بعدم جريانها في أطراف العلم كما هو المختار والمحتمق ويستدل عليه بمثل ما استدللنا عليه من لزوم طرح الواقع من جهة العمل ولزوم المخالفة العمليه ولا يجوز الترخيص على خلافه لكينه قده

في محث القطع يقول لامانع من جريان الاصول حتى مع العلم النفصيلي إذا لم يلزم مخالفة عملية فلا يلزم محذور من شمول مثل الاستصحاب اطراف العلم الاجمالي إذا لم يلزم طرح المعلوم من حيث العمل ولذا لو لم يكن مفاد الاستصحاب البناءالعملي بل كان نفس التنزيل والتوسعة في الذهن وفرض اليقين لا يكون منافيا للمعلوم بالأجمال إلا من حيث الالتزام غير الواجب والمقصود في الفروع ولا أظن أن يلزم بقصور المجعول في هذا المفروض فلا يكون مانع في مقام الثبوت من شموله لجميع الأطراف من هذه الجمة والمفروض تحقق الموضوع للحكم الظاهري حسب إعترافه فاذا فرض عدم لزوم المخالفة العملية كما إذا كان المغلوم بالأجهال مثل الطهارة والحلمة بجرى الاستصحاب في مسجوق النجاسة والحرمة فالتحقيق هو ماذهب اليه المصنف قده وغيره من المحققين مر. جريان الاستصحاب في اطراف العلم الأجمالي اذا لم يلزم للمعلوم مخالفة عملية و إلا يلزم عدم جريانه فيما اذا يلزم التفكيك بين المتلازمين كالمذا توضأ بماء مرددبين الماء والبول لحصول العلم الوجداني بمخالفة استصحاب بقاء الحدث أو بقاء طهارة البدن الواقع ولذا توجه هو بنفسه الاشكال والتقض عليه وقد تصدى في مبحث الاستصحاب للجواب عنه بالفرق بين المقامين حيث أنه في المقام يلزم بمؤدى الأصلين العلم التفصيلي بكذب ما يؤديان لأنهما يتفقان على أني ما يعلم تفصيلا ثبو ته أو على ثبوت ما يعلم تفصيلا نفيه كما في استصحاب نجاسة الأناثين أو طهار نهما مع العلم بطهارة أحدهما او نجاسته فان الاستصحابين يتوافقان في نفي ما يعلم تفصيلا من طهارة احدهما أو نجاسته بخلاف مقام التفكيك بين المتلازمين حيث أنه لا يلزم من التعبد بمؤدى الأصلين العلم التفصيلي بكذب ما يؤديان اليه بل يعلم اجالا بعدم مطابقة احد الاصلين للواقع من دون ان يتوافقا في ثبوت ماعلم تفصيلا نفيه او نني ما علم تفصيلا ثبوته لأنهالم يتحدا في المؤدى بل مؤدى احدهما غير مؤدى الاخر وانما منع الاستصحابين الذين يتوافقان في المؤدى ممع مخالفة مؤداهما للمعلوم بالاجال واما

يستدل لمدم جو از النرخيص الظاهرى فى جميع الاطراف بتنافيها للنكليف المعاوم بمدالبنا على ان ان العلم الاجمالي كالعلم التفصيلي يقتضى التنجيز فراجع منع أنه هو عين المدعى و المبحوث عنه و ليس كلامنا بعد الفراغ عنه .

( لا يخني انه ربما يكون المقصودمن البناء على كون العلم الاجمالى مقتضيا للتنجيز في قبال كونه علة تامة له ومن المعلوم أنه ح وأن كان يتم بعض ما أقاده و اكن لايتم تمامه حيث أنه بناء على الافتضاء لامانع من جريان الأصل في أطرف العلم الاجمالي وان وجود المفتضى لا يمنع من وجود المانع فان قلما يكون مقتضياً لحرمة المخالفة القطمية فللشارع أن يجمل فى الطرفين و أن قلنا بكو نه مقتضيا لوجوب الموافقة القطعية فله أن يجمل الاصل في بعض الأطراف والظاهر من التعليل بقوله يقتضي التنجز هو الاول فللشارع ان يجمل الاصل في الطرفين وقد عرفت لزوم جو از الوضوء بل وجو به على بعض النقادير في الماثين المشتبهين بالنجاسة في صورة انحصار الماء حتى بناء على الاقتصاء لوجوب الموافقة القطعية ولا أقل عن ترتب هذه الثمرة على القول بكون العلم الاجمالي مقتضيا في قبال العلية مع أنه لايقول به أحد و ماقاله الامام دع، بل حكم بالنيمم وقد أشرنا بان المصنف قده يصرح بكونه علة تامة للتنجز مثل العلم التفصل فلابد من اتهام المطلب عن طريق ماذكرنا والمجب أنه قد تكررهذه المفروغية في المقام الثاني وهو وجوب المو أفقة القطمية حيث يقول بانه الافوى للزوم الخروج عن عهدة المكليف المعلوم بالاجمال بعد البذاء على ان العلم الاجمالي كالتفصيلي يقتضي التجيز ولايكاد ينقضي تعجي الكلام كيف جهل بعد مفروغيه كونه كالعلم التفصلي في التنجز مع أنه المبحوث عنه والمدعى وقد صرح هو بنفسه قده في صدر المبحث بان الكلام في الشبهة المحصورة يقع من جهتين الأولى حرمــــة المخالفة القطمية الثانية وجوب الموافقة القطعية وقد عرفت سابقا منا ومن المصنف قده مفصلا بان ها تين مرتبتان من التنجز المبحوث عمه بالنسبة إلى العلم الاجمالي في أنه هل يكون كالعلم التفصيلي في كليتهما أو في أحديهما او لا يكون و أعجب من ذلك تغيير محل المبحث وجمل مجل الكلام اختلاف

موانع جريان الاصول في موارد العلم الاجمالي كما قد عرفت بلسان توضيح الوجه وقوله بعد ذلك و من جميع ماذكرانا ظهر الوجه في حرمة المخالمة الفطعية للتكليف المعلوم بالاجمال وعدم جواز الاذن فيهما وما ظهر بعدوجه مناسبة ذكر إختلاف موانعجريان الاصول المقام بل محلمًا الاستصحاب كما أنه ماظهر وجه ظهور وجه حرمة المخالفة القطعية من جميع ماذكره قده لما عرفت من أن الكلام في تنجز العلم الاجمالي وكونه مثل العلم التفصيلي في حرمة المخالفة القطعية أو وجوب الموافقة القطعية ولا يرتبط باثبات عدم جريان الأصول في موارد العلم الاجمالي بمناطات متعددة كيف وعدم جريان الأصول المثبيّة للتكليف في أطراف العلم المتملق بنني المكليف مثل إستصحابي النجاسة في الكائسين المعلوم طوارة أحدهما وكدا عدم جريانها في دوران الامر بين المحذورين لا مساس له بالشبهة المحصورة ولذا ماترى في كلمات المصنف منه عين و لا أثر في المقام وأما صورة عكسها وهو استصحاب الطهارة فيهمافيها علم بنجاسة أحدهما وأنكان من أفراد الشبهة المحصورة لكن قصورها من حيث المجمول فيها كما عرفت لو أغمض عن ما ذكرنا من الاشكال عليه فلا يثبيت حرمة المخ لفة القطعية لأن عدم جريانها من جمة القصور لايلازم حرمة المخالفة القطية بعد مالم يكن العلم الأجمالي كالعلم التفصيلي لأنه يمكن الأعتباد والاتكاء ح باصالة البراءة العفلية قد أشرنا باحتال كونه المقصود فلا مجال للتمسك بالبراءة العقلية العدم قابليتما للمنع عن إقتضاء العلم بخلاف الاصل الشرعي).

(فان قلت) مقصوده قده أن الاقتحام في أطرافه والارتكاب لابد وأن يكون بمرخص عقلي أو شرعى وهـو لا يكون إلا أحد الاصول وإذا انتفى بمناطات متعددة فيثبت الحرمة وهو المطلوب.

(قلت) بعد تسليم أن مراده قده هو هذا والاغماض من عدم ذكره البراءة العقلية التي يمكن أن بكون هو المعتمد في مقام الارتكاب لولاحكم العقل بجرحة المخالفة القطعيه

المورد الخالى عنه حيث ان العقل كما قد أشرنا سابقاً بعد حكمه باشتفال الذمة بما هو الواقع من متعلق العلم الاجمالي أو النفصيلي يحكم ثانياً يانه لابد من الفراغ واتيان ماهو مفرغ للذمة وموضوع حكمه في هذه الرتبة أعم من المفرغ الحقيقي والمفرغ الجعلي التعبدي بحيث كلما ثبت أنه مصداق للمفرغ وجداناً أو تعبداً يكتنى به فى عالم الخروج عن العمدة فبعد أبوت مصداق تعبدي بان يجمل الشارع أحد الأطراف بدلا عن الواقع لا يحتاج الاقتحام في الطرف إلى ترخيص الشارع بل بالبرائـة العقلية يتمسك في جواز لرتكا به وقد ظهر أنه لا إختصاص للعلم الاجمالي بهذا المطلب بل يأتي في العلم التفصيلي أيضا ولذا لايزال نرى اجرا. كـ ثير من القواعد مثل قاعدة التجاوز والفراغ وغيرهما في مورد العلم التفصيلي والاكتفاء بها وهذا بخلاف صورة الشك في أصل المفرغ وأن المأتى بــه هل هو مصداقه اولا فلا يكون حكم العقل بلزوم الأتيان بالمفرغ القطعي تعليقي بل تنجيزي ولا يلزم من حكمه هناك حكمه هناا وإلا يلزم جواز إجراء الاصل في جميع الشبهات المصداقية من الشرائط والموانع في صورة العلم التفصيلي بيان انه يطبق حديث الرفع في الشي. مشكوك الشرطية و نستكشف بذلك أنه رخص في النرك و بعبارة أخرى نرفع الجزئية عنه ولو برفع منشأه وهو الزام انيانه بجعله ترخيصاً في الواقع مـع أنه خلاف مبناه كما لا يخني ووجه لزوم ذلك عدم الفرق من هذه الجمة في العلم التفصيلي والعلم الاجمالي فلو كان في الاجمالي في صورة الشك في المفرغ حكمه تعليقيا كـذلك في العلم التفصيلي فأفهم أم أعلم ان لهذا المحقق مسلكين في المقام.

أحدهما أنه يلزم بان النقص في ناحية العلم بلا ان يـكون في المعلوم منقصة بمعني ان حكم الفقل في التنجز و تأثير العلم حكم تعليقي وانه معلق على عدم الترخيص من الشارع وانه مقتض له ولا يكون علة تامة ولذا مجوز النرخيص في الاطراف.

-1.4-

والثاني انه يلتزم بانه لايكون نقص في ناحيته ومنجزيته بل هو مثل العلم التفصيلي في التأثير وإنجا النقص في المعلوم حيث ان للحكم عنده مراتب وهي الاقتضائي والانشائي

ووجوب الموافقةالقطمية لأن كلامه قده فيالأصول المجمولة حتى في الاصول غير التنزيلية وإلا لامعنى لتفسيرها بان المجعول فيها مجرد تطبيق العمل على أحد طرفى الشك لوضوح إنه ليس في البراءة العقلية جمل فضلا عن أن يكون المجمول هو تطبيق العمل على أحد طرفى الشك فراجع الجواب هو ما أشرنا بان المانـع من جريان الأصول لايـكون إلا عذور المخالفة المملية للواقع في أطراف الشبهة المحصورة وعدم تجويز العقل للنرخيص ولو من الشارع والأصول التنزيلية ولو لم يكن المجمول فيها قاصراً على الشمول للاطراف لا يمكن إجرائها لهذا المحذور ولذا قلنا بانه لولم يكن العلم الاجمالي منجزا بنظر العقال كالعلم التفصيلي يجوز الارتكاب والانتجام في الاطراف ولولم يكن أصل في البين وان كان منجزًا مثله لايحـوز ولو كان في بعض الأطراف أصل واحد نافى بلا معارض فلا يكون حرمية المخالفة القطمية ووجوب الموافقة القطعية وعدمهما تابعان لعدم جريان الاصول وجريانها بل الامر بالمكس.

و بالجملة نحن نقول ان العلم الاجمالي بنظر العقل كالعلم التفصيلي في التنجز وحرمة خالفته القطعية ووجوب موافقة القطعية بحيث لايمكن ولا يكون بجال للشارع والعقل النرخيص في جميع الأطراف او في بعضما ومن كان منكراً فلابد أن ينكر هذا المطلب بكلتا المرتبتين أو أحديهما والمصنفقده وأن كان بعض كلماته يوهم خلاف هذا المشي لكن حقيقة بحموعها بعد المأمل التام يرجع إلى هذا المطلب فراجع وتأمل.

﴿ قوله قده نعم لو أذن الشازع في إرتكاب أحدهما معجمل الآخر بدلا عن الواقع الح ﴾ قد أورد عليه بعض المحققين بانه لوجاز الترخيص في أحد طرفي العلم بحمل البدل في الطرف الآخر لجاز الترخيص في أحد الطرفين بلا ان يجمل البدل في الطرف الاخر لان جواز الترخيص مع جعل البدل يكشف عن عدم كون العلم الاجمالي علة تاما للاشتفال بل مقتضي له وإلا لا بجوز الترخيص أصلا.

وفيه أنه كم فرق بين الترخيصات التي تكون في مواود جمل البدل والترخيص في

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

انه أيضا علة تامة وحكم المقل تنجيزى فلا يجرى الأصول ولو كان فى احد الاطراف أصل واحد بلا ممارض وقد عرفت أنه علة تامة عند العقل و بستكشف العلمية مر. المناقضية الارتكازية .

﴿ قوله قده فهو قائم مقام المستحق في أخذ حقه الح ﴾ لأيخني بعد التأمل النام ان أخذ الحاكم ايس من باب قيامه منزلة المستحق حقه كى يـكون من سنخ النيا بة كما هو في فتوى المجتهد بجو از دخول و اجدى المنى في ثوب مشترك في المسجد حيث أن جـواز الدخول لكل منها حكم شرعى متوجه اليه بمقتضى الأصل غاية الأمر انه بنفسه لايتمكن عن إستفادة هذا الحكم فالمجتهد ينوب عنه في إستفادة حكمه و يعلمه به كان إذا كان مجتهد نو أحدهما مجتهداً و الآخر مقلداً أو كل و احـد منهما مقلداً لمجتهد مستقل و لايلزم في جميع الصور الاذن بدخول الجنب في المسجد بل بين حكم كل و احد و هو جو از دخوله العدم كو نه جنباً و خطاب كل و احـد منهما الذي فهمه بنفسه او مجتهده غير مرتبط بخطاب الاخر و العلم الأجمالي الموجود بين الشخصين لا يـكون منجزاً خلاف باب القصاء بخطاب المروضنا طريقية حكم المترافعين بل إنشاء الملكية و أخذ الحاكم يكون من تبعات عكمة فاذا فرضنا طريقية حكم المترافعين بل إنشاء الملكية و أخذ الحاكم يكون من تبعات حكمة فاذا فرضنا طريقية حكم الحاكم فهو مخالف للعلم الاجمالي أعني في الحكم و الآخذ فتألمل عمداً مع أنه لوكان قائما مقام كل و احد في الآخذ يشكل الامر أيضا فانه إذا كان شخص جميداً مع أنه لوكان قائما مقام كل و احد في الأخذ يشكل الامر أيضا فانه إذا كان شخص و كيلا عن شخصين فاذا أخذ شيء منها أولها يهلم إجمالا بان أحــد المأخوذين ليس للمأخوذ له اولماخوذ منه فهل لا يرتكب حراما كلافلابد من الجواب بطريق آخر

﴿ قوله قده الثالث ان وجوب الاجتناب الح الایخی ان عقد هذا التنبیه لاخراج ما یکون بعض أطراف العلم الاجمالی خارجا عن محل الابتلاء من الشبهة المحصورة عن منجزیة العلم فلابد أو لا من التكلم فى الكبرى وان خروجه من أى جهة ثم الكلام فى الصغرى ومتفرعاتها أما الاول فالوجه له هو كون التكليف بشى لايكون العبد قادراً عادة بالنسبة اليه بحسب العادة مستهجناً وقبيحاً كما اذا أمر ليس له شانية السلطنة بعدم عادة بالنسبة اليه بحسب العادة مستهجناً وقبيحاً كما اذا أمر ليس له شانية السلطنة بعدم

والفعلي وفي الأول والثاني يجوز المخالفة ولو قطعا مع التفصيلي فضلا عن الأجمالي لان الحكم ما بلغ إلى رتبة البعث والأرادة و أما الثالث فله تصورات حيث أنه قد يكون الحكم فعلما عند حصول مطلق الانكشاف وقد يكون فعلماً عند حصول الانكشاف النام وهو العلم التفصيل وقد يكون فعلماً من جهة دون جهة بمعنى أنه متعلقاً للارادة مطلقا سواء أتى بشي آخر أو لم يأت به هذا في مقام الثبوب أما في مقام الاثبات فلما كان الظاهر من الخطاب هو الفعلية مطلقاً فيكون مقتضاه التنجز بعد ملم يكن في العلم قصور كما هو المفروض في هذه الصورة إلا أن دلالة مثل قوله «ع، كل شي الك حلال الخكان ا قوى من ظهور الخطاب في الفعلية فحسب مقتضي الجمع العرفي التصرف في الخطابات بان تحمل على الانشائي فيكون القصور في ناحية المعلوم من جمة إعراض الاصحاب أو من جمة المناقضة بين الصدور والذيل حيث أنه يدل على حرمة ماعلم حرمته ولو إجمالا هذا كله في بيان مقصود هذا المحقق و بيان دخوله في المطلب على المسلكين و لكن يمكن أن يقال ان المقصود من الرتبة الفعلية في الاحكام ان كان تحقق الأرادة إلى مرتبة الشك بما حتى يلزم بذلك التعارض بين أدلة الواقميات والأدلة المرخصة فهذا أول شيء ننكر. و يأبي العقل عن قبوله لانه محال لوضوح تقدم مرتبة الأرادة عن مرتبة الجمل بها والشك فيها كتقدمها عن رتبة العلم بها فكما يجاب عن التصويب بانه محال لمدم إمكان كون العلم بالحكم موضوعاً له فكذلك لابد أن يقال بانه محال ان يكون الارادة شاملة لرتبة الشك بها بل لا يكون الأدلة الواقعية الاحاكية عن الارادة في مرتبة الذات ولا معنى للقول بان الذات حال الشك متعلق للارادة لما عرفت من عدم مقدميته وهذا مجرد تغيير في العبارة فتأمل جيداً وان كان المقصود من الفعلية كون الأرادة واقفة على نفس الذات فح كان حاله حال العلم التفصيلي فكما لايكون من ناحية المعلوم قصور فيه فكيذلك في المقام بل لابد ان يبحث ح في القصور من فاحية العلم فان قلنا بان العلم الأجمالي ايس مثل العلم التفصيلي علة تامة للتنجيز بل كان مقتضياً فيمكن الترخيص في بعض الاطراف أو كلما وإن قلمنا انه

الظلم والعدل بين الرعية وحفظ الثفور وأمور عظيمة مع أن القدرة العقلية غير مسلوب عنه بل لايصح الخطاب بالنسبة إلى هذا الشخص مشروطاً بالقدرة لانه لفو بخلاف من له شانية قريبة نحو ذي المقدمة فانه يصح الخطاب نحوه مطلقاً أو مشروطاً وبالجملة القدرة

العادية التي تا بعة لفرب المقدمات معترة في فعلية النكليف ويكون العقل حاكما بعدم تنجز

الحكم عند عدمها ومنه ظهر ان القدرة العادية والعرفية بحكم العقل دخيل في الفعلية حقيقة

لا أنه دخيل فيه عرفا لما أشير اليه من إن العقل يقبح المكليف ح ويستمجنه فر. هذا الاستهجان يستكشف عدم الفعلية و بعبارة أخرى الفرض من الخطاب ليس إلا تحميل

المتعلق والعمل على عهدة المكلف وفي ذمته وفي هذه الصورة كصورة عدم القدرة العقليه

يستهجن التحميل ويكون قبيحا فيحكم بعدم بجبي شيئ و عهدة المكاف ولا برى ذمته مشتفلا

بشي فلا يكون الحكم فعلما بالنسبة إلى الكلف هذا عا لا أشكال فيه بعد النا مل و انما الكلام

في أنقداح الارادة في نفس المولى وعدمه وقد ذهب شيخما الاستاد إلى الأول من جمة

القطع بالموضوع الذي يكون ذامصلحة ولا ينفك عن إنقداح الأرادة قهراً.

و لكن لا يخني انه بعد ما كان حصول الأرادة و انقداحها في نفس المولى موجوداً و كان ذاك مملوما حسب الفرض منجمة القطع بوجود موضوع ذا ملاك ومناط و كان الخطاب موجباً لحركة العبد والزام العقل من جمة طريقيته عن ارادة المولى وكونه كاشفا عنها بل العلم بالارادة مازم عقلي من جهة كو نها طريقاً إلى الغرض فلا مجال لعدم فعلية الحكم وعدم تنجزه وان كان الخطاب في الظاهر من جمة قبح التحميل واستمجانه قبيحا و لا يكون العقل من ناحية توجه الخطاب ملزما للعمل إلا أن نفس تعلق العلم بوجود الارادة في نفس المولى عـلة نامة للالزام ولمحركية العبد ويكون المقام مثل ما إذا عـلم الارادة وكان المانع من أظهارها وانشاء الخطاب على طبقها فلا اشكال في أنه بعد العلم تكون قابلة لأن يقع تحت الخطاب وان يحمل المولى بنفسه و لفظه على طبقها كى بـكون

الفرق بـين المقامين فلابد اما من الالنزام بمدم حصول الارادة في نفس المولى كما في في موارد عدم القدرة المقلية وإن كان مباديما إلى مرتبة الحب منقدحة كا هو الحال أيضا في صورة فقدان القدرة العقلية فان الشيء وأنكان ذامصلحة إلا انه بعد ما كانغير مقدور المكلف لايتمشي منه الارادة نحوه وإن كان انقداح الحب في نفسه قهرياً وعدم انقداح الأرادة في هذه الصورة ليس إلا من جهة قبح التكليف الذي لا يكون إلا نفس الأرادة وهذا هو الذي قد تداول في الكلمات ان التكليف بفير المقدور قبيـح ويعنون بذلك أن الارادة منجهة قبح البكليف لايتحقق ولاينقدح مع أنه ريما يكون الملاك والمناط موجوداً في الموضوع والمتعلق .

و بالجملة المقام مثل صورة فقدان الفدرة العقلية فان كان عدم إنقداح الأرادة من جهة القبح فكذلك فيما نحن فيه وان كان من غير هذه الجهة فكنذلك وأما من الالنزام بعدم الفرق بين الخروج عن محل الابتلاء وعدم خروجه لما عرفت من أن العلم بالأرادة علة نامة للتنجز و لـكن المحملم بين الكلمات الفرق وهو الذي يحكم به العقل لعدم الفرق بين القدرة المقليه والعادية عنده وإن كان الأول بمناط القبح إبتدا. وفي الثاني بواسطة الاستهجان و لا يخني أن منشأ الاستهجان إن الغرض من النهبي كو نه داعياً و محركا نحو الترك لولم يكن داع آخر إلى تركه والذي يكون خارجاً عن محل الابتلاء بنفسه متروكا بلا داعي إلى تركه فلا محتاج إلى النهيي بل هو من قبيل تحصيل الحاصل ويكون لفوأ ولا يرد النقض بكون المنهى عنه في بعض الأوقات متروكا بنفسه بالنسبة إلى كشير من الاشخاص الذين لاداعي لهم بفعل بعض المحرمات مع قطع النظر عن أنهى الشارع مع إن النواهي كالأوام عامة بلا إشكال وذلك لماعرفت من إن الفوض من النهي أحداث الداعي للمكلف لولا الداعي الاخر للمكلف على تركه في الا يلزم في موارد النقض تحصيل الحاصل بخلاف مورد الخروج عن محل الابتلاء فأنه من قبيل السالبة بانتفاء الموضوع وكم فرق بين المقامين QUR'ANIC THO في حروج بمض الاطراف عن محل الابتلاء

وعن الثانى أنه لو كنا ونفس هـــنا الطرف الواحدكان المقام من مصاديق ما ذكر من التمسك بإصالة العموم وأما نفس المعلوم بالاجمال بعد ماكان موجوداً في البين فح التمسك بالعموم لاثبات الحكم ايس إلا التمسك بالعموم في صورة إحراز الفردو الشك في الحكم وهو المسلم من حجيتها وقد أجاب عنه شيخنا الاستاد قده في مجلس البحث على مبناه بان العلم الاجمالي لما كان متعلقاً بالجامع القابل للانطباق على هــذا وذك المفروض عدم القدرة بالنسبة إلى أحدهما فح ولوكان الطرف الاخر تحت القدرة إلا أن الجامع المنطبق على المقدور وغير المقدور غير مقدور قطعاً لا أنه مشكوك القدرة.

و فيه أنه بعد مسلمية عدم تعلق العلم بالخصوصية فى العلم الاجمالي بل إنما يتعلق بنفس الجامع كا قد مر شرحه إلا انه لما كان محتمل الانطباق على كل واحد من الطرفين لا أنه قابل له فعلا للانطباق فيحتمل أن يكرن منطبقا على الطرف الخارج كى يكون غير مقدور يحتمل أن يكون منطبقاً على الطرف الآخر كى يكون مقدوراً ولكن لما كان أحد الانطباقين معلوماً كان تعلق القدرة بمتعلق العلم مشكوكا كا أنه يشك بالوجدان في القدرة بالنسبة إلى المعلوم بالإجمال.

فالأولى إن يجاب بان من حجية أصالة العموم فى جميع الموارد فى الشبهة المصداقية للخاص اللبى فيما إذا كان الفرد المشكوك مصداقية للعام محرزاً ومفروغاً عنه وكان دخوله فى عنوان الخاص مشكوكا وإلا يدخل فى الشك بالعام فى الشبهة المصداقية للعام وهوغير معمول به مسلماً وفى المقام ليس كدلك لوضوح ان الشك لا يمكون إلا فى حكم هذا الطرف المعين المفصل فى الخيارج الذي يركون محلا للابتلاه وهو لا يقطع بدخوله فى العام يل يمكون مشكوكا.

﴿ قُولُهُ قَدُهُ لُو شُكَتَ فَي انْهَا هَى المطلقة الح ﴾ لا يخفى ان به المثال ليس من أفراد المبحوث عنه لان الكلام في صورة كان كلا المحتملين في الخطاب واجع إلى مكلف و احد وهذا المنال مثل مسئلة و اجدي المبنى عيه .

ثم أنه بماء على تسليم الكرى لابجال لعدم التنجز في أطراف العلم الاجمالي إلافها إذا كان خروج بعض الاطراف بالفطع وأما إذا كان مشكوكا فلا مانه عن التمسك بالاطلاق لاثبات الفعلية والتنجز لانه من باب النمسك بالاطلاق والعموم في الشبهة المصداقية اللبية ولكن قد يشكل بانه لامجال للتمسك بالاطلاق لانه فمما إذا لم يكن القيد القيد من القيود المصححة للاطلاق بل بقد الفراغ عن صحة الاطلاق وقد بجاب عنه بانــه لايعتبر في التمسك بالاطلاق إمكان النشريع في مقام الثبوت على وجه يعم المشكوك وإلا لانسد باب التمسك بالاطلافات لأنه ما من مورد يشك في التقييد إلا ويرجع إلى الشك في إمكان النقيد والاطلاق النفس الامرى خصوصا على مذهب العدلية والأنصاف أن المحقق المستشكل لايكون نظره إلى جميع القيود التي لايمكن التقيد بها شرعا بل إنما يكون نظره بالنسبة إلى الفيود العقلية الى لا عكن الاطلاق بالنسبة اليها كخروج الثيءُ عن محل الأبتلا. في المقام و بعبارة أخرى التمسك بالاطلاق في القيود التي يمكن إطلاق الشارع بالنسبة اليها لولا تقيد، بها و من المعلوم أن إطلاق الحكم بالنسبة إلى ما إذا كان الموضوع خارجاءن محل الابتلاء غير ممكن هذا و لكن التحقيق مع ذلك إمكان النمسك بالإطلاق لاحتمال الطلاق وهذا المقداركا فيالتمسك بالاطلاق فاذا لم يكن المشكوك خارجا عن محل الابتلاء يكون مطلقا بالنسبة اليه فيح إطلاق الكاشف يكشف عن إطلاق المكشف ثم أنه في مقابل هذا التوهمقد يتوهم أنه في صورة القطع بخروج بمضالاطراف عن محل الابتلاء أيضا مجال للتمسك بالاطلاق لانه تمسك له في الشبهة المصداقية اللبية وقد يشكل عليه تارة بالاشكال السابق و اخرى بانه تمسك بالاطلاق والعموم في ادخال الفرد المشكوك المصداقية حيث انااطرف الخارج عن محل الابتلا. نقطع بان حكمه ليس وجوب الاجتناب ولكن بشك بانه مصداق للموضوع وكان في الحكم مخالفاكي بلزم التخصيص أولم يكن فرداً له كى بكون من باب التخصص ومقتضى إصالة العموم كو نه من باب التخصص ولازمه تعين المعلوم بالاجمال في الطرف الآخر والجواب عن الأول هو ماعر فت في الصورة السابقة

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

URAN الكلام في ملاقى الشبهة المحصورة لمن هذا الجواب لا يتم بناء على مبناه قده وما هو التحقيق من أن العلم الاجمالي علة نامة للتنجز حتى بالنسبة الى وجوب الموافقة القطعية لانه قد عرفت سابقاً أنه بناء عليها لا يحرى الاصل في بعض أطراف العلم الاجمالي ولوكان بلا معارض وانما يتم هذا المطلب والجواب بناء على كو نه مقتضياً للتنجز والعجب من المصنف قده كل العجبكيف سلك في المقام على غير مبناه المحقق وما ظفرت إلى الان على مثله في كلها ته قدة فلا بد بناء عليها من جواب آخر وهو أن العلم الثانى لا تأثير له لما قد سبق من أنه من شرائط تأثير العلم الإجمالي أن يكون معلومه ذا أثر في أي واحد من الاطراف عند انطباقه والمفروض أن المعلوم بالعلم الثاني لو كان منطبقاً على طرف الملاقي ماكان ذا أثر لتأثره بالعلم السابق ولا فرق في ذلك بين أن يجمل طرف العلم الثاني خصوص الملاقي أو بجوع الملاقي والملاقي الذي عبر عنه بالعلم الثالث في كلمات بعض الأعاظم قده لأنه أيضاً لا يكون مؤثراً بعدما كان أحد طرفيه طرف الملاقي ولا يكني أيضاً كون الأصل في الملاقي بالكسر مسيباً عن الملاقى بالفتح بناء على العليبة لأن نجاسته وإن كان مسبباً عن نجاسته لكن لا ملازمة بين مسببية وجودها عن وجودها وطوليتهما مسببية العلم بها عن العلم بها وطوليتهما لوضوح فرض تعلق علم واحد بالعلة والمعلول مع أنه على فرض الطولية فى العلم يرجع الى العلم السابق الذي قد عرفت عدم كـ فاية كون الأصل في أحدهما سببياً وفي الاخر مسيسياً وبالجملة الميزان حصول العلم بين الطرفين أو أزيد بحيث لم يكن أحدهما أو احدها متاثراً قبل حصول هذا العلم لمنجز بة علم آخر في المقام أو لمنجزية علم آخر أو شي. آخر ف غير المقام بلا فرق في المقام بين أن يكون المعلوم بالعلم الثاني مسبوقاً ف لمعلوم بالعلم الأول أو غير مسبوق لأن العلم وإن كان طريقياً وكاشفاً عن الحكم ومتعلقه إلا أن المنجزية وهو اللزوم العفلي من طواري العلم بالحكم وأحكامه لا من عوارض المعلوم و بعبارة أخرى كان العلم بنظر العقل تمام الموضوع للتنجز وعلة له فالعلم يؤثر في التنجز من حين حدوثه ولا يمكن أن يؤثر في التنجز من زمان المعلوم وإن كان الحكم بوجوده

﴿ قُولُهُ قَدْهُ مِعُ أَنَ الظَّاهِرِ مِنَ الحَرِمَةُ اللَّهِ لَا يَخْفَى بِعِدُ التَّأْمِلُ إِنَ العباراة وأن كان لا يخلو عن إجمال بل تحافت إلا أن المقصود انه إذا كان الملازمة بين وجوب الاجتناب عن الميته ووجوب الاجتناب عن الملاقي بكون دليلاعلى السراية مخلاف ما اذا كان الملازمة بين نجاستيها فانه يمكن ان يكون من جهة الملاقات و لكن لا يخفى آنه أيضا يدل على المطلب حيث أن الاستخفاف بنجاسة الدهن قد عده الامام (ع) إستخفافا بنجاسة الميتة مع انه لو كانت نجاسة الملاتي من جهة التعبد يكون استخفافا بدليله وحركم الملاقات فالعمدةضعف سند الحديث مع انه يم-كن أن يقال ان نجاسة الملاقي وأن كان من جهة الملاقات إلا أن الاستخفاف بهرا يكون إستخفافا بالميتة لانها منشأها سيهابعد مفروسية كون نجاسة الملاقى من بابالسراية بممنى توسعة النجس بحيث يكون وجوب اجتنابه منشؤنوجوب اجتماب الملاقي بالمتح كان الملاقي بنفسه طرفا للعلم الاجمالي ولم يكن فرداً آخر قدشك في وجودها بتداءاً كما زعمه المحقق الخراساني على ما هو محتمل عبارته أو ظاهرها في الـكما يةو لـكن التحقيق كما قد عرفت أنهخلاف التحقيق لعدم دلالة قوله تعالى والزجر فاهجر وعدم تمامية الخير المذكور (تنبيه)وهو أن كون النجاسة من باب السراية معناه ما أشر نا اليه من توسعة المنجاسة و إنبساطها من الملاق الفتح ذبالسبة الى الملاقي بالكسر لاان معناه كون نجاسته سبباً النجاسة الملاقي ظيرسراية الحركة من اليد الى المفتاح كافي مقالة الاستادة د ولوضوح ان هذا المهني من السبيية لا بدمن الألتزام به ولو بناء على التعبد حيث ان معنى التعبد أنه لولا دليل الملافاة لا دايل على كشف نأ أير الملاقى بالفتح في الملاقى بالكسر لان محل الكلام ما اذا لم ينتقل عين النجاسة الى الملاقير الايصير من باب التقسيم فيدل دليل الملاقات انه بو اسطتها يؤثر الملاقي في الملاقي في النجاسةولذا يشترط في التنجس ان يحكون أحد المتلاقيين ذا رطوبة مسرية و إلا لو كان من جهة مجرد التمبيد لما كان شرطاً أصلاوع لى هذا يمكن ان يحمل كلام المحقق الحراساني من أنه اذا كان نجاسة لنجاسة يشك في نجاسة فرد آخر كما أشرنا اليه

﴿ قُولُهُ قَدْهُ قَلْتُ لِيسَ الْأُمْ كَذَلِكُ لَانِ اصالَةَ الطَّهَارَةُ وَالْحُلُّ الَّهِ كَالْمُعْفِي انْ

و بذلك يظهر عدم تمامية إيراد بعض الأعاظم قده على تفصيل المحقق الخراساني قده في الكيفاية حيث فرق في طهارة الملاقي ونجاسته بين أن يكون العلم بنجاسة الملاقي وطرف الملاقي قبل العلم بنجاسة أحد الاصلين أو مقارناً له وبين أن يكرن بعده فالحكم بالطهارة في الصورة الاخيرة وأما الاولى ففيها فرضان حيث أنه قد يعلم بنجاسة الملاقي أو طرف الملاقى قبلا ثم يحدث العلم بنجاسة الملاقى وطرفه بعد ذلك ويعلم بان منشأ العلم الاول نجاسة الملاقي أو طرفه وقد يعلم بالملاقات ثم يحدث العلم الاجمالي بنجاسة الملاقي بالفتح أو الطرف و لكن حال حدوث العلم الاجمالي كان الملاقي بالكسر مورداً للابتلاء والملاقي بالفتح خارجًا عن مورد الابتلاء ثم عاد الى مورد الابتلاء وقد حكم في كليهما بنجاسة الملاقي بالكسر دونالملاقي بالفتح وأما في صورة المقارنة وهو ما إذا حصل العلم الاجمالي بنجاسة الملاقي بالفتح أو الطرف بعد العلم بالملاقات وكون كل منهما محل الابتلاء فيجب الاجتناب عن الجميع ڤر اجع كلامهما قدهما لما عرفت من أن التنجز وتأثير العلم الاجمالي كما هو الحال في العلم الشفصيلي مر. حين حدوثه و إن كان معلومه قبله فالمعلوم السابق بالعلم اللاحق لا يؤثر فبالعلم السابق بالمعلوم اللاحق كي يصير سببا لانحلاله و يحرى الاصل في بعض أطراف الملم السابق بلا مانع فالتحقيق من هذه الجمة الذهاب الى ما ذهب اليه المحقق الخراساني من النفصيل والتشقيق .

نهم من جمهة أخرى قد يشكل المطلب وهو أنه لو بنينا على أن العلم بحدوثه و يؤثر في التنجر بالنسبة الى الزمان الاتى فالتشقيق المذكور في محله .

و أما إذا بنينا على أن العلم في كل زمان حجة في نفس ذلك الزمان والزمان الثاني يحتاج الحجية الى بقاء العلم أو حدوث علم آخر مثله كما هو التحقيق كما قد عرفت سابقاً فينخزم القاعدة المذكورة للتشقيق بل الصورة الشايعة من الملاقي في الشبهة المحصورة الذي قد حكم فيها بالطهارة أيضاً قد حكم فيها بالطهارة أيضاً قد يشكل الإلتزام بالطهارة فيها حيث أنه في زمان الملاقات

العلم موجود بالذبة لى نجاسة الملاقى أو طرف الملاقى والعلم السابق بين الملاقى بالفتسح وطرفه لا يكون ما فماً من تنجز هذا العلم والعلم الفعلى يزمها مقارن للعلم بين الملاقى وطرف الملاقى ومن هـذا يعلم حكم ساير الشقوق . ولكن الجواب إن الملاقى بالمقتبح من جهة طرفيته للعلم القدريجي السابق بينه وبين طرفه لا يمكن أن يتأثر بالهلم الحادث .

PRINC الكلام في ملافئ الشبهة المحصورة

( قوله قده و إن كان بعده فالظاهر وجوب الاجتناب عن الاخر الخ ) لا يخنى لمن ما ذكره المصنف قده فى وجه وجوب الاجتناب عن الباقى فى المفروض مبتن عدلى كفاية العلم الاجمالى السابق فى التأثير فى الاطراف حتى بالنسبة الى الزمان اللاحق وأما لمذا قلنا بانه لا يكون كدلك و إن العلم فى كل زمان مؤثر فى نفس ذلك الزمان كا قد مرت الاشارة اليه فلا دليل على وجوب الاجتناب عن الباقى إلا كو نه طرفا للعدلم التدريجي

( قلت ) نعم ظاهر كلام المصنف قده بل صريحه إن الترخيص ظاهرى ومقتضاه مع العلم بوجود الحكمالواقعي كون التكليف توسطياً بحيث يكون على تقدير منجزاً وعلى تقدير غير منجزكما أن مقتضي النرخيص الواقمي هو ما ذكرنا ومقتضي عبارة المصنف قده الإعتراف بما ذكرنا بناء على الترخيص الواقعي .

- 110 -

ولا يخني إن الحلية الواردة على الشرب الاضطراري لا يكون إلا حكما واقعماً كساير الاحكام الواردة على الاضطرار في جميع الأبواب ولا يمكن التفكيك بينهما.

( فان قلت ) فرق بين المفام وساير موارد الاضطرار حيث أن الجمل بالحسكم الواقعي أو موضوعه ما أخذ في الحكم الاضطراري في غير المقام بخلاف المقام حيث أن منشأه الجمل و إلا فلو إرتفع الجمل وعلم بان النجس أو الحرام أيهما يجتنب عنه ويرفع الاضطرار بالطاهر أو الحلال.

( قلت ) الجهل وإن كان في البين إلا أنه لا يكون موجباً لكون الحلية حكاظاهر ما ولا يكون مجرد الجهل بالحكم الواقعي الكلي أو الجهل بالموضوع الراجع الى الجهل بالحكم الجزئىميزاناً ومنشأ لكون الحكم ظاهرياً لأن الحكم الظاهري لا يخلو أما أن يكون أمارة أو أصلا وهما وان اشتركا في كون الحكم عند الجهل إلا أن الأول منهما يـكون طريقاً المواقع وإنما لوحظ من جمة كشفه عن الواقع والثاني يكون الشك موضوعا للحكم وإنما علق الحكم عليه ومن المملوم إن المقام لا يكون منهما أصلا أما الأول فهو واضح من جمة عدم لحاظ الطريقية في جمل الحلية قطماً وأما الثاني فمن جمة أن الموضوع هوالماء المضطر اليه والحلية من جمة طرو الاضطرار لا الماء المشكوك الطهارة أو الحلية وما جملت الحلية من جمة الشك في الحلية و الحرمة و إلا فلا بد من التمسك بالفقرة الآخرى من حديث الرفع وهي قوله دص، رفع ما لا يعلمون نعم الجهل والاشتباه منشأ لتحقق موضوع الاضطرار ومنشأ الشيء غير الشي. والميزان أن الموضوع أي شيء الجمل أو الاضطرار وايس مجرد الجهل موجباً للحكم الظاهري وإلا فالحلية في صورة الاضطرار

الموجود قبل الاضطرار ومن المعلوم ان الاجتناب عنه ح لا يكون من باب الاكتفاء بالامتثال الاحتمالي بل من جمة أنه أحـــد طرفي الموافقة القطمية للمعلوم التُّدريجي فالا يكون من باب التوسط في التكليف وسيأتي الشرح في ذلك انشاءالله .

عهدة الوسائل في شرح الرسائل

﴿ قُولُهُ قَدُهُ لَانَ الْعُلَمُ حَاصَلُ بِحَرْمَةً وَاحْدُ مِنَ امُورُ لُو عَلَمْ حَرْمَتُهُ الْحُ ﴾ لا يخنى إن فعلمة التكليف على تقدير تحقق العلم التفصيلي بالحرام الذي يكون في البين ورفع الاشتباه لا يلازم فعليتة عند العلم الاجالى وصورة الاشتباه فلا بد من إقامة برهان آخر على فعلية المتكليف و بعد التأمل لا يوجد دليل عليها ومقتضى القاعدة جريان البراءة بالنسبة الى الباقي بعدرفع الاضطرار وجواز إرتكابه وبيان المطلب يتويف على بيان مقدمتين (الاولى) أنه لا يخني إن الاضطرار وإن لم يكن تعلقه بالنسبة الى ما هو النجس في البين إلا أنه لما كان عنه الجهل والاشتباه أحدهما مضطراً اليه فما يرفع به الاضطرار يكون حلالا لانه المصداق للجامع المذكور وبما ينطبق عليه العنوان وبعبارة اخرى يكون الفرخيص تخيرياً بالنسبة الى الطرفين فاذا تحقق فرد منهما يرتفع الحكم عن الآخركا هو الحال في الواجبات التخيرية فالطرف الذي يرتـكب أولا لرفع الاضطرار من جمة أنه شرب ماء يوفع العطش حلال وإن كان نجساً ( الثانية ) إن النرخيص في المقام يوجب الحلمه الواقعية لا الظاهرية حيث أنها لمكان الاضطرار بارتكاب الحرام القطعى كالميتة والنجس المعلومين تفصيلا يوجب حليتهما واقعا فكندلك بالنسبة الى المشكوك منهما فاذا ظهر ذلك فلا يخفي إن لازمه عدم العلم بوجود الحرام في البين حتى يلزم الاجتناب عنه ويلتزم بالتكليف التوسطى وإلى هذا يمكن أن يكون نظر المحقق الخراساني قده في الكيفاية في عدم وجوب الاجتناب عن الباقي .

( فان قلت ) الترخيص في المقام لا يكون الا ترخيصا ظاهريا ولذا يقول المصنف قده في جواب السؤال بان المقدمة العلمية مقدمة للعلم واللازم من الترخيص فيها عدم وجوب تحصيل العلم لا عدم وجوب الاجتناب عن الحرام الواقعي رأسا

من باب التوسط في التكليف و لا من باب التوسط في التنجيز بل لا يكون للتوسط قسمين

حيث أنه لو علم كون التكليف في البين يكون النورط في التكليف والتنجيز بعد ملاحظة

لزوم رفع الاضطرار ببعض الأطراف وإن لم يعلم وجود التكليف بواسطة طرو

الاضطرار لا نوسط أصلاكما لا يخني ولذا ما فرق المصنف قـ. بينهما وعبر بتوسط

التكليف مع أنه جمل الترخيص تو خيصاً ظاهر يا لما قد اشرنا اليه من تصريحه بان الترخيص

في المقام يوجب الترخيص بالنسبة الى المقدمة العلمية ومقتضاه عدم وجوب تحصيل العلم

بالواقع لا عدم وجوب الاجتناب الواقعي .

بالممين يكون حكما ظاهر با لتحقق الجهل بالموضوع والحكم الواقعي الجزئ مع أنه لاياتزم القائل بالترخيص الظاهري في المقام به هناك بل صرح بخلافه فراجع فتلخص من جميع ما ذكر نا أنه لامانع من جريان البراءة في الطرف الباقى بعد رفع الاضطرار ولا يكون

( فان قلت ) في مسئلة طرو الحرج في أطراف العسلم الأجمالي بالواقعيات في باب الانسداد الذي هو أحد أمثلة المصنف في المقام لا يكون الترخيص ظاهرياً لأن باب الحرج مثل باب الاضطرار ويرفع التكليف عن أصله ولازمه عدم بقاء العلم بالواقعيات فلا بد أما من الالتزام بعدم التكليف أصلا واما بالالتزام بتوسط التكليف في مقابل التوسط في التنجيز وقلت ، من جهة بطلان لزوم الخروج من الدين نستكشف بانه يكون في الدين في هذا الحال أيضاً تكاليف وما أهملنا الشارع .

و بالجملة لوكان الترخيص فى المقام واقعياً لا معنى للنوسط بل يجرى البراءة بخلاف ما لوكان الترخيص ظاهرياً فمقتضى الجميع بدين الحمكم الواقعى والترخيص هو التوسط وهذه ثمرة مهمة بينهما فلا وجه لان يقال بأنه لا يترتب على الوجهين ثمرة مهمة فافهم وأغتنم .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَلَكُنَ الْأَظْهِرُ هَمَا وَجُوبِ الاحتياطُ وَكَـذَا فِي المثالُ الثَّاثِي الحَّ ﴾ قد يقال بأن وجه الاظهرية فيهما والفرق بيذها وبين مسئلة الحيض أن الزمان في الرباء

مثل أغلب المحرمات ظرف للتكليف و ليس دخيلا فيه خطابا ولا ملاكا بخلاف مسئلة الحيض والنذر فان الزمان في الأول منهما دخيل في التكليف ملاكا وخطابا فان الحيض هو الدم الذي تراه المرأة في أيام العادة ولزمان العادة دخل في ثبوت تلك الأحكام ملاكا وخطابا وفي النذر وإن كان له دخل في الامتثال والخروج عن عهدة التكليف إلا أنه لا يكرن له دخل في الملاك والخطاب نظير الواجب المعلق على القول به فالنهى بحميسع المملاملات الربوية مثل ساير المحرمات فعلى عند البلوغ والان مكلف بتركها صباحا ومساء و لزمان انما هو ظرف لوقوع الفعل المحرم فاذا شبه بين الفعلي الحالي أو الاستقبالي يكون النكليف الم هلي بنه فعلى تنجيزي على كل حال وهدذا معني الابتلاء بجميع الأطراف دفعه وكذا إذا كان دخيلا في الامتثال كما في مثال النذر فانه بمجرد النذر يتوجه التكليف للى الماذر بترك الوطي في تلك الليلة المعينة بخلاف ما إذا كان الزمان دخيلا في الحكم فلا يكون التكليف بترك الوطي في تلك الليلة المعينة بخلاف ما إذا كان الزمان العادة دخل في الحسكم ملاكا وخطابا فاصالة عدم الحيض في آخر الشهر لا بجرى في أول الشهر حتى تعارض ملاكا وخطابا فاصالة عدم الحيض في آخر الشهر لا بجرى في أول الشهر حتى تعارض باصالة عدم الحيض في أول الشهر تبحرى الأصل المختص به وفي آخره باسالة عدم الحيض في أول الشهر تبحرى الأصل المختص به وفي آخره باسالة عدم الحيض في أول الشهر تبحرى الأصل المختص به وفي آخره باسالة عدم الحيض به وفي آخره باسالة عدم الحيض به أول الشهر تبحرى الأصل المختص به وفي آخره باسالة عدم الحيض به وفي آخره باسالة عدم المحتمد به وفي آخره باسالة عدم الحيض به وفي آخره باسالة عدم المحتمد المحتمد به وفي آخره باسالة عدم المحتمد باسالة عدم الحيض به وفي آخره باستحده المحتمد بالمحتمد المحتمد بالمحتمد المحتمد بالمحتمد المحتمد بالأدى المحتمد بالمحتمد بالمحتمد المحتمد بالمحتمد بالمحتمد

ولكن لا يخنى بعد المأمل أنه لا يمكن النفرقة بينها بما ذكر مع عدم كون الزمان فيها كما ذكر أما مسئلة الرباء وكثير من المحرمات كالغيبة وشرب الخر فالزمان وإن لم يكن مأخوذاً فيها خطابا وملاكا إلا ان كون التكليف فيها فعلى بالنسبة الى جميع الافصال الاتية والمتعلقات الاستقبالية إلى آخر العمر محل شكال بل منع لأن الخر الذي يوجد آخر العمر الذي ما انفرس بعد كرمه وما وجد عينه لا يكون النهى عن شربه حسنا بل يكون العمر الذي ما انفرس بعد كرمه وما وجد عينه لا يكون النهى عن شربه حسنا بل يكون مستهجنا لأنه يكون متروكا بعدم كونه محل الابتلاء المكلف بل خروجه عن محل ابتلاء المكلف أظهر من خروج المزوجة التي تحيض في اخر الشهر عن محل الابتلاء في أول الشهر نهم انما يكون الانسان مكلفا بترك جميع المحرمات صباحا ومساء بل في كل آن

بالنسبة الى أفرادها العرضية التي تكون محلا للابتلاء بوجودها الفعلي وبمعبارة أخرى كما يكون البعد بحسب المكان ككون الخر في بلاد الهند سبياً للخروج عن محل الابتلاء كذلك البعد بحسب الزمان وهذا أمر واضح لاسترة عليه بعد التأمل والتدقيق وأما مسئلة الحيض فلو سلم بان الزمان دخيل في الحكم خطاباً لظمور رجوع القيد الى الهيئة كما هو الحال في الواجب المشروط بنا. عـــلى تصحيحه مع أنه خلاف مبنى المصنف قده و لكن لا يمكن الالتزام بداخله ملاكا بالمعنى المذكور لأن خروج الدم فى الزمان الخاص والوقت المخصوص أي أيام العادة لا يوجب كونه حيضاً في الواقع بل كون الدم حيضاً يجعل الزمان أيام العادة ولذا في المبتدئة وفي ذات العادة في غير أيام العادة يتحقق الحيض نهم كشيراً ما يكون دخيلا في ترتب الأحكام الظاهرية للحيض وهو خارج عن محل الكلام وأما مسئلة النذر ففيه أولا أنه لا معنى لكون الزمان دخيلا في الامتثال لأن مرتبة الامتثال متأخرة عن الحكم فكيف يمكن أخذ ما يكون دخيلا فيه في متعلق الحكم وموضوعه وثانيا إنعقاد النذر فرزمان لا يكون ملازماً لصيرورة التكليف فعليافي ذلك الزمان لأن فعلية التكليف لا يكون ناشئة من تحقق النذر وانعقاده بل انما ينشأ من قبل دلبل وجوب الوفاء بالنذر ومن المعلوم إن حاله حال ساير الواجبات والمحرمات في كو نه فعليا أو استقباليا والظاهر أنه لا يتوجه وجوب الوفاء ولزوم العمل على طبقه إلا في زمان حصول ما غلق عليه النذر من الوقت أو غيره فافهم ( لا يقال ) الظاهر في باب النذر تحقق الأمر الوضعي وهو يتحقق بانشاء صيغة النذر والتكليف تبع له فيكون النكليف فعلماً تبعاً للوضع المنشأ بالصيغة فا له يقال .

عدة الوسائل في شرح الرسائل

نهم هذا إحتال احتملناها فى بعض مباحثنا الفقهية ويكون ح مثل الحج الذى يستفاد من قوله تعالى ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا إنه متعلق للوضع وبهذه العناية يطلق عليه عنوان الدين و يخرج من أصل تركة الميت إلا أن لزومه واعتباره عند الشارع لا يكون إلا من قبل دليل وجوب الوفاء وهو لا يكون إلا بعد وصول

وقت العمل المنشأ من قبل الناذر وبانشائه لا يكون إلا تحقق هذا الأمر الوضعي عليه الذي يمكن التعبير هنه بالدين الا بعد حصول ما علق عليه النذر ولذا لو مات الناذر قبل مجى وقتة لم يكن ذمته مشغو لا بشي. ولا يجب إخراجه من تركته و بالجملة حاله حال الحج فكما ان الانسان لا يكون مكلفاً بالحج ولا يكون مديونا إلا بعد حصول الاستطاعة ولا يترتب عليه احكام الدين الا بعد تحققها فكذلك بالنسبة الى النذر لايكون مديوناً ولا يجب عليه الاداء الا بعد حصول ماعلق عليه النذر وقد تخلص من جميع ماذكران الامثلة جميعها في حد سـوا. ولا وجه الدلتزام بفعليـة التكليف في بعضها متعلقا بأم استقبالىفلا بد من تصحيح المطلب فىجميعها بنحو واحد فنقوللايخني ان مقتصى ماتقدم منا وقد اعترف به الموجه المعظم المتقدم انفا قده في مسئلة انحلال العــــلم الاجمالي بالاحكام الواقعية بالامارات أن العلم بالتكليف في كل زمان مؤثر في نفس ذلك الزمان ويحتاج التنجز في الزمان الثاني الى علم اخر او بقأ ذلك العلم ولا يكفي العلم في زمان في تنجز التكليف بالنسبة الى الزمان المتـــأخركما قد مر شرحه منا ومنه قده والالا احتياج الى الاستصحاب في الموضوعات والاحكام ولازم ذلك لو لم يكن العلم في التدريجيات بوجودالتكليف في الحال و الاستقبال منجزاً ان يكون تلف احد الطرفين أوطرو الاضطرار عليه او خروجه عن محل الابتلاء بعد العلم موجبًا لجواز ارتكاب الاخر حيث لايكون العلم باقيا ولايكون علم مع انه خلاف المسلم عند المحققين ولا يكون الا من جمة ان العلم الاجمالي بوجود التكليف في الحال أو الاستقبال في التدريجيات عندالعقل والعقلاءمنجزا يلزم ترتيب الاثار عليه فلو لم يكن التكليف بكلا الطرفين فعلياً في الحال لكن نفس العلم الفعلى بتكليف فعلى في الحال أو التكليف الفعلى في الاستقبال منجز ومؤثر يلزم بحكم المقل ترتب الاثار عليه والشاهد على ذلك أنهم يقولون بلزوم حفظ المقدمات المفوتة مُبِلِ الوقت مع أنه لا يكون التكليف بذيها في الحال فعليا وما نحن فيه أولى بلزوم الاحتياط لأن التكليف على احتمال وتقدير فعلى فى الحال والجامع بين المقامين بنظر

- 141 -

34

النقاء حيث أنها جزء من الطهرالسا بن فيمكن إجرائه فأفهم وكذا إستصحاب عدم الحيض فلا ما نع من جريانه أصلا ويرتب عليه أحكام عدم الحيض .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ لأَنْ فَسَادُ الرَّبُوا ليس دَائراً مِدَارُ الحَكِمُ النَّكَانِينَ الْحَ ﴾ لا أنه لا ملازمة بين الحرمة التكليفية والفساد ولا بين الحلية المكليفية والصحة كى يقال بأن إصالة الحلية إذا جرت يحكم بالصحة ولا بحال للفسادكما أن إصالة الحلية لا يثبت عدم كون المعاملة وبوية حتى يقال بانه لا مجال لاصالة الفساد أما الثاني فراضح من جهة أن الشك في الحلية والحرمة وإن كان مسبباً من كون المعاملة ربوية أو غير ربوية إلا أنه لا أصل يثبت كونها ربوية أو غير ربوية وإثبات الحلية في الظاهر لا يثبت كونها غير ربوية إلا بالاصل المثبت وأما الثاني فن جو\_ة عدم دلالة الحرمة على الفساد ولا الحلية على الصحة بنحو من الدلالات هذا و لكن ذهب بعض الأعاظم قده الى الملازمة بين الحرمة والفساد و بين العملية والصحة ويقول بان المنهى عنه في باب المملات إنما هو إيقاع المعاملة على وجهما وليس المنهى عنه هو إيقاع المعاملة بما أنه ايقاع المعاملة بما أنه ايقاع وعقد لَفَظَى فَاهُۥ لَا يَنْبَغَى التَّأْمُلُ فَي عدم حرمة التَّلْفُظُ بَالْعَقِدُ بِيمَا أَنَّهُ عَقِدٌ و الفظ بِل المحرم هو لم يحاد النقل والانتقال الحاصل من المقد و بعبارة اخرى المنهى عنه هو لميقاع العقد على أن يكون آلة لايجاد المعنى الاسم المصدري من النقل والانتقال والمبحوث عنه في باب النهى عن المماملات من أنه يقتضي الفساد أو لا يقتضيه إنها هو اذا كان على هذا الوجه ضرورة أنه لا يتوهم اقتضاء النهى عن العقد بما أنه لفظ الفساد لان حرمة اللفظ لا فخل له بالنقل والانتقال وملخص المطلب أن المنهى عنه فى المعاملة الربوية مثلا انها هو المعنى الاسم المصدري باعتبار صدوره عن العاقد بالعقد د اللفظي أو بفيره وحرمة المعاملة على هذا الوجه تستقيع الفساد لا محالة لخروج المسبب عن تحت سلطنة المالك بالمنع الشرعى وكمذلك الحال فى الحلية فانها على الوجه المذكور تستتبع الصحة وعلى ذلك يبتنى جواز التمسك بقوله تعالى أحل الله البيع لتفرده وصحته حتى لوكان المراد من الحلية

و قوله قده فالظاهر جواز المخالفة القطعية الح ﴾ لا يخنى أنه لا ملازمة بين عدم وجوب الموافقة القطعية وعدم حرمة المخالفة القطعية من جمة عدم تنجز المعلوم بالاجمال ولذا يلتزم كثير من المحققين بل يلتزم المصنف قده بنفسه على بعض نسخ الكتاب في السابق بالتخيير الابتدائى في دوران الأمر بين المحذر رين الاأن يقال أن الالتزام هناك من جهة استلزام التخيير الاستمرارى الارتكاب لما هو مبغوض للولى والكلام اهنا بعدالاغماض عن ذلك والا يجب الموافقة القطعية كما قلنا .

(قوله قده فيرجع في المثال الأول الى إستصحاب الطهر الخي الظاهر إن قرض المصنف قده في صورة إستمرار الدم في تمام الشهر بحيث لا يتحلل بأقل الطهر وإلا يدخل إستصحاب الطهر في تمارض الاستصحابين والمفروض أنه من هذه الجهة لا مانسع من إجراء آثار الطهر حتى في آخر الشهر إذ المفروض أن العلم الأجمالي غير مؤثر في التمنجن ووجوده كالعدم ولا مانع من إجراء الأصلين مع أنه لا مانع من جريان قاعدة الإمكان في صورة الشك ولذا قال المصنف قده في أول المطلب فهل يجب على الزوج الاجتناب عنها في تمام الشهر مع أنه في أيام الطهر لا مانع عنها أصلا وهذا لا ينطبق إلا على صورة إستمرار الدم في تمام الشهر أي مع عدم التخلل بأقل الطهر فح يستصحب الطهر إلى أن إستمرار الدم في تمام الشهر أي مع عدم التخلل بأقل الطهر فح يستصحب الطهر إلى أن يبقى مقدار الحيض المدم تحقق أركان الاستصحاب ح من اليقين والشك حيث أنه في أول زمان منه يقطع بانتفاض الحالة السابقة والطهر أما من جهة كون هذا الدم الموجود حيضاً وأما من جهة الدم السابق على هذا الدم هذا ولكن يمكن أن يفرض في صورة عدم التخلل بأفل الطهر صورة تمارض الاستصحاب بن أيضاً بأن يكون الدهاء بين الدمين بمقداد أقل الطهر كسمة أيام أو ثمانية أيام فح إستصحاب بقاء نفس الطهر السابق في زمان آخر الشهر لا يمكن كما ذكر من جهة العلم بالانتفاص وأما بقاء الطهر بملاحظه أيام أو أمان آخر الشهر لا يمكن كما ذكر من جهة العلم بالانتفاص وأما بقاء الطهر بملاحظه أيام أومان آخر الشهر لا يمكن كما ذكر من جهة العلم بالانتفاص وأما بقاء الطهر بملاحظه أيام أومان آخر الشهر لا يمكن كما ذكر من جهة العلم بالانتفاص وأما بقاء الطهر علاحظه أيام

- 188 -

ولا يترتب على المعلوم أثر ولا مجال للنفرفة بينهما بأن معنى الاصل العمل هو تطبيق العمل وريما لا يلزم مخالفة عملية من جريانها في مو ارد العلم الاجمالي و أما الاصول اللفظية فلان أعتبارها إنما هو لاجل كونها كاشفة من المرادات النفس الامرية والعلم الاجمالي يمنيع عن كونها كاشفة لوضوح إن الكلام في مقام لزوم المخالفة العمل من جريان الأصول العملية وأعتبار الأصول اللفظية من جمة كو نها كاشفة عن المراد بناءاً على كون الظهورات حجيته من باب الأمارة لا من باب النعبد إنما يضربها إذا كان ما محتمل القرينية متصلا لا ما إذا كان منفصلا كما فيما نحن فيه فافهم .

﴿ قُولُهُ قَدْهُ الْأُولُ الْآجَاعُ الْحُ ﴾ لا يخني عدم إمكان الاستناد الى حصول الأجماع المدعى في المقام وإن كان الدعوى عن مثل الاساطين بعد الاحتمال أو الظن بل القطيم بأن كشيراً من المتفقين في المسئلة أو بعضهم أفتوا من جهة إنطباق القواعد والعناوين على المسئلة من الخروج عن محل الابتلاء أو لزوم العسر والحرج أو من جمة بعض الأخيار .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَحَاصُلُ هَذَا الوجهُ أَنَ الْمَقُلُ إِذَا لَمْ يُسْتَقُلُ بُوجُوبُ دَفَّـَعُ الْعَقَابُ المحتمل الخ ﴾ لا يخني أنه لو تم الدايل على المطلب لا يكون إلا هذا الوجه لكن لا بهذا النقريب لوضوح أنه لو كان احتمال المقاب موجوداً ولو لم يكن دفعه عند العقلاء واحِباً لا يتم به المطلب لأن المطلوب القطع بعدم المقاب كما هو الحال في جميع بجاري البرائة من الشبهات الحكمية والموضوعية وكم فرق بين الأمثلة المذكورة في المتن وبين المقام فالحرى أن يقاس بها في توجه الضرر المحتمل كالموت المستند الى شرب السم وان كان معذوراً في الشرب بمعنى أنه غير ملزم ومن المعلوم ان هذا المقدار لا يوجب القطع بالمؤمن من العقاب بل يمكن أن يقال أنه اذا أحتمل العقاب يحكم العدّل وجوب دفعه من الأول والفرق بين المضار الدنيوية والضرر الاخروى فلا بد من تقريب الدليل والوجه بنحو لا يحتمل معه العقاب بان يقال ان كثرة الأطراف قد يكون محد لا يكون مورد اعتقاء

الحلية التكليفية ولكن لا يخنى أن الام في الحلية كما ذكر حيث أن حلية العقد بالمه في المذكور وبما هو سبب للاسم المصدرى يتضمن نفوذه وتأثيره فيه وإلا لامعنى لحليتها و أما في الحرمة فلا يكون كـذلك بل يدل على الصحة كما هو الحكى عن الفخر قده و أبي حنيفة والشيباني والتزم به المحقق الخراساني قده لان المنهى عنه لا بد وأن يكون مقدوراً للسكلف وإلا لا معنى للنهى عنه وحرمته التكليفية مولوياً وخروج المسبب عن تحت سلطنة المالك بالمنع الشرعى فان كان المقصود الممنوعية شرعاً بحسب التكليف فهو مسلم لكن لاندل على عدم النفود والفساد بل دلالته على ضده اقوى وان كان المقصود عدم سلطنته وضماً على النقل والانتقال فهو اول الكلام بل عين المصادرة فتأمل جيداً نهم يمكن تقريب الملازمة بين الحرمة والفساد وبين الحلية والصحة بنحو آخر وهو أن يكون المراد من كل واحد من الحرمة والحلية معناه اللغوى اى المحرومية هي الحرمة ومقابله اى الاطلاق من الحلمية فحيكون للقط قد استعمل في الجامع ويشمل الوضع

﴿ قُولُهُ قَدُهُ لَاهُ لِمُ بَخُرُوجِ بِمُضُ الشَّبِهِ اللَّهُ اللَّهُ عِنْ الْعُمُومُ الَّحْ ﴾ قد يتوهم بل قد يقال بأنه لا مجال للتمسك بالعموم ولو لم يعلم بالخروج مصداقا بل بمجرد الشك في كون المعاملة ربويا لا يمكن النمسك بالعموم لانه لا يجوز النمسك بالعام في الشبهة المصد' فية و بنا. عليه لا مجال لما أفاده بقوله اللهم إلا أن يقال الخ و لكن لا يخفي أنه بنا. على التهزل وجواز التمسك بالشبهة في المصداقية بالعام وإلا فشأنه أجل وأعظم من أن يسلك على غير ما حققه في الأصول من المبنى في مثل هذه المسئلة و يمكن أن يكون في قوله قده فتأمل ناظرًا الى ما ذكر والانصاف أنه بعد الننزل لا مجال للفرق بين الاصول العملية وبين الاصول اللفظية حيث ان عدم المانع في الاصول العملية عدم منجزية العلم الإجمالي وكونه كالهدم وهذا موجود في العلم الاجمالي بوجود المخصص المردد بين كرنه محلا للابتلاء أو خارجًا عنه بالنسبة الى الاصول اللفظية أيضًا وأنه عند العقل والعقلا. كالمهم

-170 -

لبنا. العقلاء وأن كان احتمال احتمله المصنف , قده , في ججية الخبر الواحد والأجماع المنقول وقد أختار بعض الاعاظم وقده ، في المقام وجهاً اخر في تعين ضابط المرضوع واثبات الحكم ببيان إن ضابط الشبهة الغير المحصورة هو أن تبلغ أطراف الشبهة حد الا يمكن عادة جمعها في الاستعال من اكل أوشرب أو لبس أو نحو ذلك و مكن ارتكابها في العارة ثم يقول وهذا يختلف حسب اختلاف المعلوم بالاجمال فتارة يعلم بنجاسة حبةمن الحنطة في ضن حقة منها فهذا لايكون من الشبهة الغير المحصورة لامكان استعال الحقة من الحنطة طحن وخبز وأكل مع ان نسبة الحبة الى الحنطة تزيد عن نسبة الواحد إلى الأف وأخرى يملم بنجاسة آناء من ابن الملد فهذا يكون من الشبهة الغير المحصورة وان كانت أواني البلد لا نبلغ الا لف لمدم التمكن العادي من جميع الأواني في الاستعمال و أنكان المكلف متمكناً من احادها فايس العبرة بقلة العدد وكرار ته فقط بلكان من جهة ان الاكرار غير مكن بحسب العادة وبهذين القيدين بمتاز الشبهة غير المحصورة عن الشبهة المحصورة نهما بتني وقده على هذا الضابط حكم المسألة لمدم امكان الخالفة القطعية لمدم القدرة عليهاعادة فلا تحرم وإذا لاتحرم الخ افة القطامية لا بحب الموافقة القطمية لأن وجوب الموافقه القطمية يتوقف على تمارض الأصول في الأطراف و تعارضها فيها يتوقف على حرمة المخالفة القطعية ليلزم من جريا نها في جميعها مخالفة عملية فاذا لم تحرم المخالفة الفطعية كما هو المفروض لم يقع التعارض بينهاو معه لا يحب الموافقة القطءية ثم أنه رقده ، يقول لكن هذا في الشبهة الوجوبية لايتم لامكان المخالفة الفطمية فيها ويلتزم بالتفكيك فيها فراجع تقريرات بحثه ولكن لايخني ان هذا المطلب وان كان ظاهره في غاية الجودة والمتانة ولكنه بعد التأمل يظهر عدم تماميته حيث آنه مع قطع النظران المقصود حقيقة في المحرم والنهى لما كان النرك في سواء قلمنا بان النهى طلب الترك أو الزجر عن الفعل بل المقام أولى لانه لا لفظ في البين يدل على الحرمة إلى اناحكم المقل بلزوم توك الأطراف مقدمة لترك الحرام ومن المعلوم ان توك جميع الأطراف في غاية السمولة و ايس أمياً غير مقدور محسب العادة برد عليه أن المراد من

المقلاء لضعف احتمال المُكليف في كل واحد منها غاية الضعف فلا يكون الخطاب منجزاً أصلا وقد تصدى شيخنا الاستادةده في المقاله لاثبات المطلب و تقريب الوجه بيمان أن كبثرة الأطراف قد يكون موجبًا لضعف الاحتمال في كل طرف بنحو يكون ملازما للاطمينان بوجود الحرام أو النجس مثلا في غيره فاذا بنينا على حجية الأطمينان عند المقلاء وعدم الاعتناء بالاحتمالات الضعيفة بهذه المرتبة والمفروض عدم ردع الشارع عنها في الاحكام وفي غير الموضوعات يجوز الأرتكاب والاقدام في الشبهة لقيام الحجة وجمل البدل من ط ف الشارع ثم قال قده بأن ذلك يوجب عدم وجوب الموافقة القطمية وببتي الحرمة القطعية بحالها ( لا يقال ) إذا كان الاحتمال ملازماً الاطمينان بوجود التكليف في غيره يكون ملازما للاطمينان بعدمه فيه ووجود هذا الاطمينان بالعدم في جميع الاطراف الخارجية فان الوهم بالوجود يلازم الاطمينان بالعدم وأما إذا كان منشأه كـثرة الاطراف فلا يوجب الاطمينان بالمدم في كل واحد تميناً وانما يكون في كل على البدل حيث أنه إذا لوحظ الفرد الآخر في الضعف يلحق الفرد الاول بالبقية فافهم ومن المعلوم إن هذا النحو من الأطمينان في كل طرف لا ينافي المعلوم بالاجمال و لكن لا يخفي أنه لا يثبت المطلوب أولا حيث أنه يوجب لزوم ابقاء أزيد من مقدار المملوم بالاجمال بدلا عن الواقع ولا يكني الاجتناب عن الواحد لوكان المعلوم واحداً لأنه لا يكون فيه الا إحتمال التكليف لا الأطمينان الذي صار بدلا عن الواقع مع أن القائل بالتفكيك بين وجوب الموافقة القطعية وحرمة المخالفة القطعية لا يلتزم إلا بلزوم الابقاء بمقدار المعلوم بل لازمه عدم جواز الارتكات إلا بالنسبة القليل الأطراف مثل الواحد والاثنين وما يقربهما حيث أن الاطمينان المدعى كو نه حجية من المقلاء والشرع لا يكون إلا في قيال هذا القلمل من الأطراف لا كل واحد من مراتب الظن الحاصل باكثرية الأطراف في قيال الاقلية وهو كما ترى هذا كله مع عدم مسلمية كون الاطمينان حجة من الشارع ولو امضاء

عددة الوسائل في شرح الرسائل

عدم امكان الجمع في الاستعال بحسب العادة ان كان عدم ارتكاب الكل عادة لانه لا يتفق عادة يرتكبها مجميعها وليس المقصود جمهما فياستعال واحدكى يرد النقض لغالب الشبهات المحصورة اوكاما ولافي استعالات متعددة تدريجيه حتى يقال بان المراداي مقدار من التمدد مع انه ممكن ارنكاب الكل تدريجاً ولوكان باي مقدار وقلنا سابقاً بان الحكم في غالب المحرمات اللدر يجية فعلى فيرد عليه أنه يكون بمض الأطراف الغير الممين دح ،غير مقدور خارجاً عن محل الابتلاء لوضوح عدم امكان توجيه التكليف بالنسبة الى جميعها عرضاً واستهجانه لان بعضها بنفسه متروك ولا يحتاج الى النهى ولا يكفى امكان توجيه التكليف على كل واحد منهما على البدل كما هو الحال أيضاً في خروج بمض الغير المعين من الاطراف عن القدرة العقلية وصرح به بعض الاساطين و بالجملة لابد في فعلية التكليف العلم الاجمالي كون جميع الاطراف تحت القدرة المقلية والعادية وكون المكلف قادراً على أتيان جميع محتملاته والمفروض أنه لايقدر عليها فعدم فعلية التكليف مستند الى عدم المقدورية وخروج البعض عن محلا الابتلاء لا الى كون الشبهة غير المحصورة والمكلام حسب اعترافه قده فيها من جمة خصوص كو نها غير محصورة مع قطع النظر عن ساير الجمات والموانعور بماكان هذا هو وجه نظرالقائلين بان جواز الارتكاب في المقاممن جمة خروج بعض الاطراف عن محل الابتلاء وان وجدنا بحمد الله بعض الامثلة التي تكون الشبعة غير محصورة مع كون جميمها محل الابتلاء ولَا يكون ارتكاب الكل خلاف العادة كما سيجيء انشاء الله وأما مثال الحبة من الحنطة في الحقة فان كان المقصود طحن الحقة دفعة و احدة وعجنها وخيزها كـذلك كما هو الظاهر فلا يخفى انه يصير من باب العلم التفصيلي بالنجاسة لانه بعد العجن يعلم بتنجيس كليهما بل ولو عجنت بمرات اذا أنتشرت أجزاء الحبة في الحقة أيضاً كـذلك وبالجلة لايكون الضبط في غير المحصور ماذكر لعدم عماميته اولا كما عرفت وعدم اطراده ثانياً كما ستعرف أنشاء الله فالتحقيق أن يقال أن كـ ثرة الاطراف قديكون

يمقدار يوجب ضعف الاحتبال في كل واحد منها بحد لايكون مورد بناء العقلاه بالعجل

ولايمتنون بالمملوم بليمد أنالاعتناء بالاحتمال سفهيآ فلا يكون الخطاب ح فعلياً ومنجزا ومن المعلوم ان شرط تنجز العلم حتى العلم التفصيلي ان يتعلق بالحكم الفعلي دون الاقتضائى أو الانشائى فلايلزم من الالتزام بعدم حرمة المخالفة القطعية الاعتراف بعدم حرمة الخر المعلوم في البين كما في المن حيث انه ما ثبت كون الحر ام في البين فعلماً بل يكون عدم حصر الأطراف ملازماً مع عدم فعلية المعلوم كما ان خروج بعض الأطراف عن محل الابتلاء في الشبهة المحصورة مع العلم بالتكليف اوكون الاطراف تدريجية لايوجب خروج المملوم عن حرمته بالكلية وانما يوجبان عدم كون الحرام فعلماً .

R QURY NIC الكلام في الشيهة الفير المحصورة

﴿ فَانَ قَلْتَ ﴾ أنه لايكون لما ذكر من ضعف الأحتمال حد محـــدود لأن مراتب الموهو مية كشيرة مع أن ضعف الاحتمال لا يوجب عدم تنجز العلم و الايلزم أنه يكونكل احتمال موهوم غير معتنى به ولوكان فىالشبهة المحصورة مضافاً الى أنه يلازم بلوغ الضعف إلى هذه المرتبة عدم أمكان ارتكاب الكل وجميع الاطراف محسب العادة وخروج بعض الاطراف عن محل الأبتلاء حسب الاعتراف.

﴿ قَلْتَ ﴾ بلوغ الضعف بمقدار لايكون مورد أعتناء العقلاء يكون معنى واضحــاً والشك في تحةق هذا المعنى والعنوان في بعض الموارد لايضر بالمطلب لان غالب العناوين والمماني والمفاهيم لولا الكل لهما مصاديق مشكوكة وضعف الاحتمال الذي كان مستندآ للى كـ ثرة الاطرف يكون موردبناء العقلاء فلا ينتقص بالموهومية في الطرف من الشبهة المحصورة المستندة الى الامور الخارجية مع انه لا مانع من الالترام به فيها ايضاً إذاقلنا بان بنا. المقلاء على العمل بالاطمينان مطلقاً في الاحكام والموضوعات غاية الامران الشارع قدر دع في خصوص الموضوعات بدليل البينة كما قد عرفت في بيان كلام شيخنا الاستاذ رع ، مع امكان أن يه ل بصدق عنوان الاستبانة وقوله «ع ، حتى نستيمين في حديث مسعدة بن صدقة على الاطمينان الكامل في الموضوعات ولازمه الغاء الاحتمال البينميف في قباله وأما حديث ملازمة ماذكر مع خروج الاطراف عن الامكان العادي في - 179 -

الار ثكاب الذي قلمًا عين خروج بعض الاطراف عن محل الابتلاء فلا يكون تمامًا من جهة المكان فرض موارد لاتكون منهاكن يعين مؤنة سنة اوسنتين او سنوات عائلته او للبيع أو غير ذلك مقداراً كـ ثيراً من الحنطة مثلا اوغير ذلك و يعلم صرفها في هذه المــــــــة وكان عادته صرفها فيها فعلم بوقوع قطرة بول او نجاسة آخرى مسرية على مقدار قليل منها فلا اشكال في أن اطراف هذا القليل المتنجس كـ ثيرة غاية الـكـثرة بل يكون نسبة اليها في غالب الفروض ازيد من نسبة الحبة الى الحقة ويكون احتمال النجس في كل ما يؤخذمنه في كل استعال في غاية الضعف بحيث لايكون بناء العقلاء على الاجتناب عنه وبالجلة لايكون أحنال الضعف فيهاملازما لعدم أمكان أرتكاب الاطراف بحسب العادة ولا يكون بعضما ولو على البدل خارجاً عن محل الابتلاء ويكون الشبعة غير محصوره وهذا الذي وعدنا مجيئه من المثال، نظائره كشيرة في المأكل و المشارب و المعاملات و بالجملة التحقيق هو ماذكر ناه في ضابط الشبهة غير المحصورة وحكمها ومقتضاه عدم الحرمة المخالفة القطمية ولا مانع منالالهزام به كما فدعر فت في نظائرها كما ان مقتضاه عدم التفكيك في الشبهة الوجوبية والتحر عته كما هو المشهور بين الاصوليين بل لااعرف قائلا لتفكيك غير بعض الاعاظم وقدع، المتقدم ذكره والعجب انه وقده ، اثبت عدم وجوب الموافقة القطعية بعدم حرمة الخالفة القطمية من جهة ان وجوب الموافقة القطعية يتوقف على تمارض الاصول و تمارضها يتوقف على حرمة المخالفة القطعية ولا يتعارض الاصول في المقام من جهة عدم حرمة المخالفة العملية ثم أورد على المصنف لالنزامة بالتفكيك بينهما ولا يخفى انه بناء على اقتضاء العلم الاجمالي التنجز والمابناء على علميته كما هو التحقيق ومبنى المصنف قده لايكون من جمة تعارض الاصول ولو جا. بالاولوية لكان اولى كبالايخنى .

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

( قوله , قده ، فالظاهر انه ملحق بالشبهة المحصورة الح ) لا يخفى انه بناء على كون الميزان فى الشبهة غير المحصورة ضعف الاحتمال المستند الى كثرة الاطراف فيكون الميزان فى الشبهة غير المحصورة ضعف الاحتمال المستند الى كثرة الاطراف فيكون مفروض الكلام الذي يعبر عمه بالكثير في الكثير خارجاً عنها حقيقته وداخلا فى الشبهمة مفروض الكلام الذي يعبر عمه بالكثير في الكثير خارجاً عنها حقيقته وداخلا فى الشبهمة

المحصورة لقوة احتمال وجرد الحرام فى كل واحد من الاطراف ووجه الضعف ظاهر لان فى كل واحد من الاطراف فى المثال المذكور فى المنن يحتمل كو نه مصداقاً للحرام بعدد وجود الحلال وهوالالف وجود الحرام وهو الخسماة ويحتمل كو نه مصداقاً للحلال بعدد وجود الحلال وهوالالف ومعلوم ان نسبة الخسماة إلى الالف نسبة مثل الواحد الى الاتنين بل يمسكن أن يقال ان نفس الاحتمالات المتباثنة ثلاثة فافهم وهو خارج عن ضابط الشبهة الغير المحصورة وداخل فى نقيضه و بعبارة اخرى الميزان كثرة الاحتمالات المتعارضة المتبانية وقلتها فكالما كانت الاحتمالات المتعارضة كثيرة فهو الشبهة الغير المحصورة كما هو الحال فى اشتباء الواحد بالالف فان أحتمال الحرمة فى كل واحد من الأطراف يعارض مع احتمالها فى بقية المعدد وكلما كانت قليلة يكون من الشبهة المحصورة وقد عرفت انها فى المقام قليلة والىذلك المعدد وكلما كانت قليلة يكون من الشبهة المحصورة وقد عرفت انها فى المقام قليلة والىذلك المحدد وكلما كانت قليلة يكون من الشبهة المحصورة وقد عرفت انها فى المقام قليلة والىذلك

و قوله و قده ، كا لتفصيلي علة نامة لتنجز التكليف بالمعلوم الاان المعلوم اجمالا يصح لان يجمل الخ ) لا يحنى أن هذاصر بح من المصنف بكون العلم الاجمالي علة نامة المتنجز على بالنسبة إلى و جوب المو افقة القطعية فكل ما يرى على خلافه في كلما ته و قده ، لابد ان يجمع بينه و بين العلمية ولو بتأويل لعلو مقامه و جلالة شأنه و ان لم يكن قابلا للنأويل ولو بالالنزام بكونه في مقام التنزل عنها لكان و رود الاشكال علميه اولى من اسناد الاقتضاء اليه و بالجملة لماكان العلم الاجمالي كالعلم التفصيلي علة تامة للتنجز بكلتا المرتبتين فلابد من الاحتياط في المقام بانيان الطرفين ولا يكتني باتيان احدهما الاإن كان احد الطرفين بدلا جعلمياً من طرف الشارع فح يكتني به ولا يلزم الانيان بالاخر و هذ الاينا في عليته التامة جعلماً من طرف الشارع فح يكتني به ولا يلزم الانيان بالاخر و هذ الاينا في عليته التامة واللزوم على المهدة والمحالي المكون في مقام اسقاط التكليف أى مقام فراغ الذمة والخروج عن العمدة والمقل في هذا المفام لايلزم بانيان عين الواقع بل يلزم باتيان ما يرضى به المولى منه أو من بدله بل قد عرفت مناسا بقاً امكان جعل البدل في العلم التفصيلي أيضا في مقام الفراغ بل وقوعه كها في مطلق الاصول الجارية بعد العمل او حيثه مثل قاعدة الفراغ الفراغ بل وقوعه كها في مطلق الاصول الجارية بعد العمل او حيثه مثل قاعدة الفراغ

- 140 -

أو أدلة الشكوك الصحيحة في الصلاة وريما كان نظر المصنف ( قده ) في اختصاص جعل البدل بالعلم الاجمالي إلى حال قبل الاشتفال بالامتثال حيث لا يكون في العلم التفصيلي احتمال ومحتمل حتى يجعل بدلا عن الواقع .

﴿ قُولُهُ قَدُهُ أَا زُمِهَا أَنْ يَنُوى بَكُلُ مَنْهِمَا حَصُولُ الوَاجِبِ بِهُ أُو بِصَاحِبِهِ تَقَرِّبا إِلَى الله الخ ﴾ قد يقال بأنه لا يحتاج في التقرب في المقام إلى كون الداعي الأمر الواقعي المردد تعلقه بأحد الطرفين بل يكرني انيان كل و احدمنهما باحتمال الامرالمتعلق به ويظهر الشمره في انه لواتي باحد الاحمالين مع النية المذكورة صحت العبادة عند انكشاف مصادفة مع الواقع ولو لم يكن بانيا على أتيان المحتمل الآخر بل ولو كان عازماً على عدم اتيانه غاية الامرأنه تجرى بهذا لفرم وهو غير مرتبط عقام الامتثال لانه لاملازمة بين الاطاعة ـــــين ولا ارتباط بين الامتثالين وقد يكون للكلف رغبة في فعل أحد المحتملين محيث يحب اطاعة أمره الاحتالي ولا يكون له رغبة المحتمل الاخر وبالجلة ما يظهر من المصنف ( قده ) من التفصيل بين الشبهات البدوية والمقرونة بالعلم الاجمالي في كيفية النيـــة فيالعبادات لايكون تماماً بل يكتفى في المقام بالانيان مثل الشبهات البدرية وقد يوجه ويفصل الإشكال بأن نظر المصنف ريما كان إلى تأخر مرتبة الامتثال الاحتمالي عن الامتثال العلمي ولو اجمالا فني الشبهات البدوية لا يمكن الاالامتثال الاحتمالي وأما في المقام يمكن الامتثال العلمي ولو أجمالا فلا نصل النوبة إلى الامتثال الاحتالي ثم يستشكل عليه بانه لايكون المقام من صغريات هذه الكبرى المسلمة فان الانبعاث في محل البحث لا يمكن ان يكون عن فالاتيان بمجموع الاطراف لايمكن ان يكون بدعوة الاس المعلوم بالضرورة واماالانيان بكل وأحد منه ل فهو أيضاً من جهة عدم العلم بتعلق التكليف به لايمكن ان يكون بداعو يته فلم يبق الا الالنزام الى الانبماث عن احتماله في كل طرف من دون أن يكون الامتثال في بعض الاطراف مرتبطاً بالطرف الاخر و لكن لا يخفي انهلو بنينا على تقدم الامتثال العلمي على الاحتثال الاحتالي فلامناص من الالهزام بهاذكره المصنف في المقام لا نه امتثال على و الا نبعاث لا بد

وان يكون من شخص الامر المعلوم في البين باالنسبة إلى جموع الطرفين لكن لابع:وانها مستقلا بل من باب أن كل واحد منها محتمل ان يكون هو المأمور به وإلا لا يكون امتقال إجمالي في باب العلم الاجمالي أصلالا نه في جميع الموارديد كمون الامر المعلوم في البين داعياً وعركا وباعثا إلى متعلقة المردد بين الطرفين او الاطراف وهذا الكلام والأشكال في عاية الفرابة والتعجب ويمكن أن يكون نظر المصنف إلى عدم حصول التقرب المقصود في باب العبادة بانيان أحد المحتملين عند عدم أرادة المحتمل الآخر أو أرادة المدم بعد عسلم المكلف بتكايف المولى وأمره لانه مشوب أو منهم بالنجري بخلاف الشبهة البدوية فانه محصل غاية التقرب لأن الذي في مقام اتيان محتملات امر المولى بـكون في مقام الانقياد والتذلل و بالجملة يكون أحد الاحتمالين في صورة العلم مرتبطاً بالاحتمال الاخر على أحد الوجهين على سبيل منسع الحلو ولا يكونا غير مرتبطين ورغبة المكلف بفعل أحد المحتملين دون الاخر لايصحبح المبادة اذا اتى احتمال الامرلا العبادة لابد وأن يكون لامن جهة دعوة أمر المولى من جهة الرغبة.

﴿ قُولُهُ قَدُهُ إِذَ المُوجُودُ فِي المقامِ عَلَمْ تَفْصِيلُ الَّ ﴾ لا يخني ان هـذه المسئلة من أهم المسأل الأصولية وتكون معركة الاراء بسين الأعلام والأعاظم قدهم والعمدة في جهة البحث أن دور ان الامر بين الأقل و الأكثر الأر تباطيين هل يرجع إلى العلم التفصيلي بالتكليف بالاقبل والشك با التكليف بالاقل والشك في التكليف بالزائد فيكون الشك في النكليف الذي هو مجرى البرائة أو يكون من باب التكليف المردد بين المنباينين فيكون الشك في المكلف به الذي هو بجرى الاحتياط والاشتغال فيكون النزاع في الحقيقة صفروياً وما قيل أو بمكن أن يقال في وجه الاحتياط والاشتفال وجوه أحدهــــا مانسب إلى بعض المحققين قده في حاشيته على الممالم من جهة كون أعتبار الاقل مستقلا بشرط لا وفي ضمن الأكثرية لا بشرطومن المعلوم مباينة الماهية اللابشرط الماهية بشرط لا فيختلف التكليف المتملق بها أيضا بالمباينة فالوجوب المتعلق بالاقل يكون مردداً بين الوجو بين وفي مثله

اللحاظين وكون الآفل تحت ماهيتين .

الثانى أن العلم بوجوب الاقل يكون متأخراً عن العلم الآجمالى بوجوب الآقـــل والآكثر لأن وجوب الاقل على تقدير وجوب الآكثر ويكون مقدمياً ناشئاً عن وجوب ذيها ومن المعلوم أن العلم المتأخر لايوجب إنحلال المتقدم وفيه أنه من المحقق في محله عدم كون وجوب الاجزاء وجوباً مقدمياً بل تجب بعين وجوب الكل .

الثانث ما أفاده المحقق الخراساتي قده من لزوم الحلف والمحال لوقلنا بالانحـلال لان تبخر و جوب الآقل على كل حال وبالعلم التفصيلي يتوقف على كون الواجب منجز أعلى كل حال ولو كان هو الاكثر والمفروض ان المدعى هو عدم وجوب الاكثر ولانه يستلزم عدم تنجز التكليف على كل حال وهو يستلزم عدم وجوب الآقل على كل حال وما يستلزم من وجوده عدمه فهو محال وقد مجاب عن هذا بان هذا المحال يلزم لو كان وجوب الآجزاء وجوباً مقدمياً كما إذا علم بوجوب نصب السلم أو الصعود على السطح إذا فرض عدم إمكان تحققه إلا بنصب السلم وتردد وجوب نصب السلم بين كونه نفسياً أو غيريا ومقدمة الصعود فلا يمكن ان يقال أنا نعلم تفصيلا بوجوب نصب السلم فيجرى البراءة عن الصعود وأما على ماهو التحقيق كما أشرنا اليه آنفا من أن وجوبها عين وجوب الكل و يـكون نفسياً فلا يلزم المحذوران ولا ما نع للانحلال من هذه الجهة للقطع بوجوب الآقل بسنخ وأحده

والحمد ولك لا يخنى انه لافرق فى ورود الاشكال بين كون وجوب الأقل على تقدير وجوب الأكثر وأن كان نفسياً وجوب الأكثر وأن كان نفسياً

على ماهو التحقيق إلا أنه يكون ضمنياً ومن المعلوم ان الوجوب الضمنى لا يكون إلا عند وجوب الكل والجزء الزائد فيمكون إطلاق وجوبه أى وجوبه على كل تقدير أن يكون المتكليف فعلياً لو كان متوجعها إلى الاكثر . وبالجلة لافرق في الاشكال على تقرير ورود. بين ان يمكون وجوب الاقل غيرياً أو نفسياً بان يمكون مع وجوب الا كثر من سنخوا حد او سنخين وامامع قطع النظر عن الاشكالين فاختلاف السنخين لا يضر بالا نحلال كافي بعض اخر في تقريرات بحث الجميب والمورد وأنما يمكون الاختلاف في السنخ مصراً لو كان المقصود خصوص الانحلال الحقيق لا الاعم منه ومن الحكمي فافم ولكن لا يخني أنه يمكن أن يقال في جواب اشكال الحقيق المذكور بان لزوم الحلف والمحال فيها إذا كان نظر المدعى للانحلال في جواب اشكال الحقق المذكور بان لزوم الحلف والمحال فيها إذا كان نظر المدعى للانحلال ويني عن الثاني وأما إذا كان المقصود النفكيك في مقام التنجز فلا يلزم محذور أصلاحيث أن التنجز عبارة عن حكم العقل ولاير تبط بحكم الشارع فلا ينافي بقاء وجوب الاكثر في الواقع على حالة لو كان هر الواجب عدم تتجز مع تبخر الأفل .

وبالجلة لو لم بكل شيء آخر يكون مانها عن الانحلال أو موجبا للاحتياط لم يكن الجمة المذكورة موجبا للاسكال ويمكن إجراء البراءة بالتفكيك في مقام التنجز وبكون من باب الثوسط في التنجز سواء كان وجوب الأقل على تقدير وجوب الاكثر وجوباً غيرياً أو وجوباً نفسياً ضمنياً إلا ان يقال انه لما كان التنجز عبارة عن اللزوم العقلي للشيء فراراً عن العقاب المنزتب عليه فلا يتم هذا التقريب بناء على كون وجوب الأقل غيرياً لانه لا يترتب على ترك المقدمة عقاب

الرابع ما نسب الى صاحب الفصول قده واختاره بعض الأعاظم قده وهو أن نفس الاشتفال بالأقل يقتضى الاحتياط والانيان بالأكثر حيث أن الاشتفال اليقيني يقضى الإحتياط والإنيان بالأكثر لايقطع الفراغ من الأقل لاحتيال كو نه واجباً في ضمن

الكلام في الاقل ولاكثر الارتباطيين R QUR'N بالكلام في الاقل ولاكثر الارتباطيين

(لايقـــال)الكلام في الواجبات الارتباطيه وهذه الامثلة خارجة عبما نحن فيه وفي الارتباطيات يرجع إلى أحد الوجو بين.

(فانه يقال) نفرض الامثلة إذا كانت أرتباطية وكانت المصلحة قائمة بوجود واحــــ ومع ذلك لا يرجع الامر الى المتباينين والتردد بينالوجو بين بل أنما يرجع الى حقيقة الأقل والأكشر وكون النصف بعلم تفصيلي حقيقي معلوم الوجوب وانما الشك في لزوم أزدياده ووصله بالمصف الآخر لا ان الشك في وجوب فرد آخر تمام مشتمل على مثل ذلك النصف منضا مع النصف الاخر لابد أن يلنزم القايل بالاحتياط في المقام بالتكراد في المملل باتيان الأقل دفعة والاكثر أخرى ولذا يشكل الأمر في التخيير بين الزائد والناقص والا والاكثر مثل سبحة واحدة وثلاث تسبيحات ويلتجأون الى أزدياد قيد بشرط لا واللا بشرطية والا فلا يحتاجون الى هذه التكلفات بل يكني الفول بأن الأمر بالتسبيحة الواحدة في قبال الامر باالثلاثة ويرجع الامر الى المتباينين من جهة تعدد ذات التسبيحية غير المنظم بالاثنين مع المنظم بهما والثلاثـة والواحدة لايشتركان في ذات الواحدة حتى يلزم سقوط الامر بحصول الناقص والاقل وهذا أقوى شاهد على أن الاقل بذاته وجوده بكون في الاكثر فيـكون وجو به معلوما بالعلم التفصيلي الحقيقي غير الراجع الى الاجمالي بل في قباله وبمبارة أخرى يكون نسبة ذات الاقل المستقل والاقل في ضمن الاكرتر كرنسبة الفردين من الطبيعة التشكيكية و لا يكو نان من الأفراد للكلى المتواطى ومن المعلوم أن الضعيف في الطبايع المشكلة بعينه موجود في الفرد الةوى بخلاف الآفراد في المتواطيات فان وجود الجامع كل واحد من الافراد علاوة عن الخصوصيات غير وجود الجامع في الفرد الاخروان أتحدا من حيث كا الماهية اشرنا اليه و برها نه واضح ومحقق في عله فافهم وأغتنم.

(فار قلت) هبأن العلم بوجوب الأقل علم تفصيلي حقيقي ولايكون عين العلم الاجمالي و لكن مع ذلك من جمة ارتباطية الجزء المشكوك معه لا يحصل العلم بالفراغ بعد القطع بالاشتفال حيث أنه دخيل في صحته وافعاً علي فرض دخله فيه فبعد الاتيان بالأقــل الاكثر ووجوب الاتيان بالاقل على كل حال وكونه معلوماً تفصيلا لايوجبالانحلال حتى يقال بأن الاشتفال بالزائد من الأقل ما ثبت كى يجب الفراغ بالنسبة اليه لأن المملوم التفصيل عين الاجمالي منه لتردد المملوم بين الوجو بين و بعبارة أخرى يكون المملوم في المقام هو وجوب الاقل الجامع بيناللا بشرط وبشرط شي والجامع بينهما هو طبيعة مهملة وهو لاينتج إلا قضية جزئية لامطلقه فافهم .

ونالجلة إحتمال وجوب القيد الزائد وأن كان بنفسه مجرى للمراءة وقاعدة القبح إلا أنه لما كان القيد المشكوك ارتباطياً ولا يكون العلم الاجمالي منقلباً بألعلم التفصيلي الحقيق بل يكون تفصيله عين إجماله فلو صار منحلا بلزم أن يككون العلم الأجمالي موجباً لانحلال نفسه وهو كما ترى هذا ملخص تقريب هذا الوجه ولا يخنى مافيه بعد التأمل حيث أن تردد وجوب الأفل بين الوجو بين و كون الجامع طبيعة مهملة يـكون بناء على عدم كون وجود الآفل محفوظاً في وجود الأكثر بان يكون من قبيل وجود الجامع من الانسان في ضمن زيد غير الموجود في ضمن عمرو وان كانا متحدين من حيث الماهية ولذا أن التحقيق ان نسبة الطبيعي إلى الافراد كنسبة الإماء الى الاولادلاكنسبة أبواحد إلى أو لادمتعدة وأما إذا قلنا بان وجود الأفل بذا تهموجودفي الاكثرويكون من قبيل الخطالة عير الموجودذاته في ضمن الحط الطويل فيكون الشكفي وجوب زيادة الوجود وإمتداده ولزوم الحاق الجزء المشكوك ببقية الاجزاء ومن المعلوم أنه لا يكون الوجوب مردداً بين الوجو بين حتى يقال بان العسلم التفصيل المتعلق به عين إجاله لبقاء التردد فيكون الأمر مردداً بين المتبايذين بل الوجوب المتملق بالآقل وجوب واحد حقيق معلوم بعلم تفصيل حقيقة في مقابل النردد في الوجوب والعلم الأجمالي والشك في تعلقه بالجزء المشكوك كما إذا أمر العبد بمثى مقدار معــــين ولا يدرى انه فرسخ تمام أو نصف فرسخ أو أمر بالتكلم من الوعظ والدرس مثلا ولايدرى أنه بمقدار ساعة أو نصف ساعة فلا يخني أنالشك في لزوم الأزدياد على النصف بالنصف الإخرِ والنصف بالعلم التفصيلِ الحقيقي معلوم الوجوبِ .

المملوم وجو به محتمل بقاء وجو به وعدم سقوطه .

(قلت)اذا تحقق وجوب الاقل صار معلوما تفصيلا والاكبير خرج عنكونه طرفأ للملم الاجمالي حتى يـكون منجزًا بمنجزيته فنقول المقل في مقام الفراغ لايحـكم بلزوم أزيد مما هو معلوم اجمالا أو تقصيلا والمفروض أنه لايكون في البين علم اجمالي والعلم التفصيلي ما تعلق الا بالأقل ولذا يعترف المستدل في كلما ته بان ارتباطية الفيد المحتمل بضميمة العلم القربة فيما اذا كان الفعل مردداً بين أن يـكمون تعبدياً أو توصليا والوجه في الكل ان حكم العقل والعقلاء في مقام امتثال أو امر الموالي وأطاعتهم لايكون الامن جهة الفرار من المؤاخذة والتخلص عن نبعات التكليف لافي مقام تحصيل الأغراض والاتيان بما هد

نعم فيما اذا علم تفصيلا الفرض من المأمور به بنحو العلية بجب على المكلف تحصيله ولو باتيان الجزء المشكوك فيه كما اذا كان الفرض بهنوا نه مأمورًا به كالمثال الذي أني به المصنف قده من أسمال الصفراء في العرفيات و كالطمارة في الشرعيات ولا مجال للاشكال عليه بعدم ربط المثال باحد الامرين أو لا وعدم تمامية المطلب ثانياً من جمة أن ملاكات الاحكام التي هي الاغراض عند الشارع لا يمكن ان يكون عناوينا للمأمور بها حيث أن صحة الامر بالعنوان لا تـكون الا فما اذا كان العنوان من الافعال التو ليدية الى يـكون فعل العبد علة تامة لحصولها أو الجزء الاخير منها والملاكات في الاحكام لاتكون كذلك بل يكون من قبيل حصول السنبلة لفعل الزارع حيث يكون فعله من معدانم كما ان أسهال الصفراء أيضا لايكون كذلك لان شرب الدواء قد يترقب عليه أسهال الصفراء وقد لايترتب فلا ممكن أن يكون بعنوانـه تحت الامر ولا يكون من افراد الفرض المقصود منه حصوله المراد في كلام المصنف قده لان للقصود من الفرض في في كلامه لايكون ايضا ملاكات الاحكام لانـه

يلزم سد جريان البراءة في الاقل و الأكيش لانه مامن مورد إلا ويشك في قيرام الملاك بالاقر فيشك في حصول الملاك عند ترك الاكثر مع أنه يقتضي تصديق ما ذكره من الاشكال في قوله أنقلت أن الاو امر الشرعية الخ مضافا إلى عدم دخو لها تحت دائرة الطلب لمدم القدرة على تحصيلها بل المقصود من الغرض في كلامه التعبد بالاس الذي معتبر في العبادات ولا يرتبط به مثال إسمال الصفراء لانحصار صفريه بخصوص التعبد والتقرب بالام وهذا هو الذي يكون لجريان الاحتياط فيه وجه لان الغرض بهذا المعني وأن كان التحقيق ان العلم بثبو ته بالامر الثانى والجعـل الثانوى المنمم للجمل الاول فقتضاه عند الشك بالرجوع إلى البراءة إلا أنه بناءًا على عدم تمامية هذا المبني وكو نه من إقتضاء ذات الامر التعبدي بحال لجريان الاحتماط لكون الامر المشكوك مردداً بين المتماينين ولا دافع لاحتمال كون الفرض من الامر التعبد به وقصد أمتثاله عقلا وشرعا وان كان يمكن الاانزام بحريان البراءة أيضا الاأنه هو المتمين لـكون المقصود من الفرض في عبارة المصنف قده لوضوح أن مراد المصنف قده الاستدراك عن المطلب في بعض الصور في المرف كثال أسهال الصفراء فاذا وجد مثله في الشرعيات يكون حكمه حكمه والمقصود في المثال ان عنوان اسهال الصفراء يكون المقصود من المأمور به والمركب يمكونه نفس المأمور به تارة وغرضا من المأمور به أخرى فلا يكون الغرض عطفــــا على العنوان بل العنوان أى أسمال الصفراء يكون مقسماً للمأمور به وللغرض الا أن يراد من العطف ما ذكرنا.

وبالجلة المراد أنه قد يكون مقصود الامر بالمركب حصول عنوان في الخارج سواكان هذا المنوان نفس المأمور به او الفرض من المامور بة والمثال المذكور من أحسن الامثلة للمدعى أما توهم عدم انطباقه على شيء من المذكورينمن جمة عدم ترتب الاسمال على شرب الدواءدا ثما وعدم كون المقصو دمن الفرض الا النعبد بالاس وقصد التقرب غير المرتب بالمثال

المطر الى الميزاب وبالجملة إذا علم العنوان المقصود من المأمور به تفصيلا سوا. كان بنفسه مأموراً به أو كان الفرض منه يجب تحصيله كما أفاده المصنف قده أما اشكال لزوم تحصيل الملاكات في الرحكام و لازم ذلك سدياب البراءة في باب الأقل والأكرثر فمع قطع المظر عن جواب المصنف و فرضنا عدم تماميته من جمة أن جريان البراءة على مذاق الأشعري الاجزاء لا يلتزم به أحد ظاهراً واسكانه في نفس العبادة واضح مع أنه لا يعتبر أصله قطماً كما حقق في محله و أنما يلمنزم بعض المستشكلين فيمكن الالتزام بأن الفالب فيها بنحو الحكمة لا بنحو العلة بل يمكن أن يكون كلما كـذلك ولا دليل بناء على مذهب العدليةمن تبعية الاحكام للمصالح والمفاسدكونها أغراضاً للشارع بنحوالعلية حتى يلتزم للزوم تحصيلها وما علم منها أنه بنحو العلية يدخل في باب المثال المتقدم ذكره مع أنه يمكن أن يقال بانه كم فرق بين ما علم تفصيلا بالفرض من المأمور به فيجب تحصيله و بين ما لم يعلم إلا بنحو الاجمال وانه علم بان أمر المولى لا يكون بلا غرض فلا يجب على العبد إلا اتيان ماوصل اليه من المأمور به وإذا كان شيء دخيل في غرضه يجب عليه الأعلام وإلا لأخل بغرضه بخلاف ما صرح بالفرض والمقصود فلا يجب عليه البيان بجميع ما له دخل في حصوله لجواز الأرجاع والايكال الى حكم العقل لمزوم تحصيله والقول بانه لا يجب تحصيل الفرض حتى مع العلم التفصيلي بفرض المولى في غاية الضعف بعد المراجعة إلى ما يرى حسن المؤ اخذة والعقاب من العقل والعقلاء بالنسبة الى العبد المتوجه الى غرق ولد المولى مثلا مع عدم التفاقه بان كان نائماً أو غائباً إذا لم ينقذه ولا يصح الاعتذار منه بعدم طلب المولى مفه وهذا أقوى شاهد على انتحصيل الفرض مع العلم التفصيلي لازم مع عدم الطلب منوأس فضلا عن الطلب كما أنه بجب الاتيان بالثيء عند عدم الطلب مع العلم بالارادة بان كان للمولى ما نعمن الطلب و إظهار الارادة بل قد سبق منا ان المحقيق ان امتثال أحكام المولى و اجب من جمة كشفهاعز إلارادة من جمه كشفهامن الفرض لذا لوكان الأمر أو النهي صورياً وخاليا عنهمالا

فدموع بان المقصود من ترتب العنوان عــــلى السبب بحسب العادة بل الغالب ومن المعلوم أن ترتب الاسمال على الدواء المسهل بـكون غالبيا بل عاديا وعـدم ترتب الاثر والاسمال في بعض الاوقات ربما يكون لاجـــــل وجود المانــع كما هو الحال في الالقا. والاحراق والضرب بالسيف و لرى بالسهم والنسل والبندق بالنسبة الى القتل ولا يكون ترتب الاسمال على شرب الدواء كترتب حصول السنبل على الزوع ونثر البزر في الارض المحتاج الى أمور متعددة والعجب كل العجب الالتزام بعدم صحة الاس به مع أنه المعمول في جميع أهل العرف العقلاء وجميع الملل حيث لا يز الون يأمرون بشرب الادوية المقصود منها الاسهال ومن الظاهر الواضح أن الفالب يأمرون بعنوان شرب المسهل بل سميت غالبها بالمسهل الفلاني وهذا أقوى شاهد على ان تر تب الاسهال على الدواء والمسهل عاديا أو يكنى كونه غالمبها ويمكن أن يقال بان المقصود من الترتب في مثل هذا المقام تر أب المقتضى على المقتضى حيث أنــ عند وجود المفتضى يصـح صدق تحتق القنضى بالفتح عند العرف وبهذه الملاحظة يصح الامر بعنوان المسبب والمقتضى وبعدم كون التميد بالأمر وقصد التقرب مراداً للحذف قده قطمامن اهظ الغرض الزنه مع عدم ارتباطه موضوعا بالمطلب بقرنية ماذكره من الأشكال في قوله فإن قلت أن الأرامر الخ ولزوم عدم المرجع للضمير في قوله قده إذ علم أنه الفرض حقيفة ولا حـــــكما لا ير تبط بالمطلب حكما ومن الجهة المبحوث عنها وهي جريان البراءة اوالاحتياط حيث أنه لوعلم أن الفرض من المأمور به التعبد بالأمر وقصد النقرب به كاهو صربح قوله قده أوعلم أنه الفرض من المأمور بة فيجب الزنيان به متعبداً ومع قصد التقرب جزما وقطعا ولايكون شك في البين حتى يكون الأمر مردداً في جريان البراءة والأشتفال ولا يرتبط بصورة الشك في التعبدية والتوصلية حتى تاتزم بالبراثة اوالاشتفال ومجرد لزوم الاشكال الذي ذكره بعداً عليه مع النفائة به ولذا كان في مقام دفعه لو فرضمًا عدم تمامية الدفع لا بو جب كون المراد من الفرض في كلامـه التمبد وقصد الامر وهذا أشبه شيء بالفرار من

يجب إمتثاله وقياس المقام بباب الملازمة بين حكم المقل والشرع وأنه لو كان تحصيل الفرف لازماً لكان حكم الشرع بوجوب ما حكم به الهقل مسلماً مع أنه محل الانكار عند كشير من المحققين ايس في محله لآن دائرة الملاك و المصلحة و المفسدة أوسع من دائرة الفرض لأن الميزان في باب الملازمة هو إدراك المصلحة والمفسدة وربما لا يتعلق غرض المولى بتحققه في الحارج لوجود المانع كما هو الحال في غالب الأحكام في أوايل البعثة حيث أن المصلحة كانت في مثل الوكوة مسلماً ومع ذلك ماكان واجباً ولو عند من كان يرى المصلحة فيها مثل مولانا أمير المؤمنين وع، بل نفس الذي وص، لأنه ماكان متعلقاً لفرض الشارع والقول بان المقصود في باب الملازمة احراز وجود الملاك مع احراز عدم المانع مع أنه محرد فرض لأن الأحاطة بالجهات المانعة لا يكون للمكلفين وغاية ما يمكن الحكم بالحسن والقبح من جهة إدراك المصلحة والمفسدة يوجب الالنزام بالملازمة ولا أظن أن ينكر ها أحد في هذه الصورة ولما ذكر نا ان المحقق الحراساني قده مع أنه من القائلين بلزوم تحصيل أحد في هذه الصورة ولما ذكر نا ان المحقق الحراساني قده مع أنه من القائلين بلزوم تحصيل

الغرض في المقام وغير منكر البلازمة فافهم جميع ما ذكر نا واغتنم .

( قوله قده لتردده بين الواجب النفسي الخ ) لا يخني كما أشر نا سابقاً إن وجوب الاجزاء والمقدمات الداخلية لا يكون غيرياً حتى لا يكون مقرباً بل يكون وجو بها نفسياً صمنياً ومن المعلوم أنه لا يكون إلا عين وجوب الكل ولا مانع من كونه مقرباً وأما تصحيح المقربية وقصد القربة بقصد التخلص من العقاب فانها احدى الفايات المذكورة في العبادات ففيه إن مجرد قصد التخلص من العقاب والنار بلا توسيط داعوية الأمر لا يكون محققاً لعثوان العبادية ولا يكون مقرباً للعبد نحو المولى لانه بقصد نني الضرر عن ينكون محققاً لعثوان العبادية ولا يكون مقرباً للعبد نحو المولى لانه بقصد نني الضرر عن العقاب من المولى لا يوجب قرب العبد اليه ومجرد كون نفسه وهذا لا يرتبط بتجليل المولى و تعظيمه الذي يوجب قرب العبد اليه ومجرد كون العقاب من المولى لا يوجب قربه اليه بعد ما كان قصده التخلص منه كاإذا نهي السلطان شخصاً عن شيء عين حسبهاً على مخالفة به قرل الشخص ذلك الشيء لأن لا يصير محبوساً كما هو الحال بالنسبة الى كثير من الناس في عدم ارتكابهم الجرايم الحكومية ومحرماتها لا يجعله مقرباً بالنسبة الى كثير من الناس في عدم ارتكابهم الجرايم الحكومية ومحرماتها لا يجعله مقرباً بالنسبة الى كثير من الناس في عدم ارتكابهم الجرايم الحكومية ومحرماتها لا يجعله مقرباً بالنسبة الى كثير من الناس في عدم ارتكابهم الجرايم الحكومية ومحرماتها لا يجعله مقرباً بالمقرباً بالمناس في عدم ارتكابهم الجرايم الحكومية ومحرماتها لا يحمله مقرباً بالمناس في عدم ارتكابهم الجرايم المحروب المدروب المناس في عدم ارتكابهم الجرايم الحكومية ومحرماتها لا يحمله مقرباً بالمورد المناس في عدم ارتكابهم الجرايم المحروب المدروب المد

الى السلطان فلا بد من توسيط داعوية الأمر أو شيئا آخر مثل المحبوبية حتى يصير العمل مقر با و بالجملة لا بد أن يكون الداعى المتصل بالعمل هو مثل داعوية الامر ويكون الفرار من العقاب داعيا على ذلك الداعى ولا ينانى ماذكر نامع المحكى عن أمير المؤمنين دع، من قوله ما عبدتك خوفا من نارك ولا طمعا فى جنتك بل وجدتك أهلا لذلك لأن المقصود مع توسيط مثل داعوية الامر لا نيان ذات العمل من جهة الفرار من النار أو الدخول فى الجمة بل يمكن أن يقال هذا المعنى محفوظة فى قولة عبدتك ولا يكون المعنى ما فعلت .

﴿ قُولُهُ قَدْهُ مِنْ جَمَلُ مُفَتَّضَى الْعَقَلُ فَيَهِـا وَجُوبِ الْاحْتِيَاطُ الَّحَ ﴾ لا يخفي بهد التأمل إن من قال بوجوب الاحتياط في المقام من جمة كون العلم الاجمالي علة تامة لوجوب الموافقة القطمية لا مجال له أن يتمسك بالبراءة الشرعية لان مرفوعية وجوب الأكرش معارض برفع وجوب الأفل لأن وجوب الاحتياط من جمة تأثير العلم الأجمالي لا يكون إلا من جمة عدم انحلال العلم من جمية المؤدد بين المتباينين ومعلومية الأقل من حيث الوجوب أو من حيث ترتب العقاب على تركه لا يفيد على هذا الفرض لأن التفصيل كما قد عرفت بناء عليه عين الاجمال وانما يكون علما تفصيليا حقيقيا على تقدير عدم التباين بين الوجودين وكون الآقل مندكا في ضمن الأكثر وقد عرفت أنه على هذا التقدير ينحل العلم الاجمالي ويجرى البراءة العقلية أيضا فالجمع بين القول بعدم جريان البراءة العقلية والقول بجريان البراءة الشرعية بما لا طريق اليه ولا يمكن الالترام به بناء على العلية التامة للعلم الأجمالي نهم بناء على الافتضاء يمكن اجراء الاصل في أحد الطرفين ولكن محتاج أيضا الى المرجح وإلا فيتمارضان وأما بناء على العلية كما هو مبنى المصنف قده وهو المحقق فن الأصل لا يجرى الاصل إلا بعد جعل البدل في الطرف الآخر المفروض عدمه في المقام و بالجلة يرد على القائل بالبراءة الشرعية دون العقلية أحد الايرادين في الالتزامين لأنه أما أن ياتزم بان ذات وجود الأقل مباين مع وجوده في ضمن الأكثر ولذا لا ينحل العلم الأجمالي كيف يمكن للشارع الآخبار بنفي المقاب عن بعض أطراف العلم بنا. على العلية بلا أن يحمل الطرف الاخر بدلا من الواقع مع كون العلم طريقيا نعم اذا أخبر به بالخصوص بمعنى انه أجرى بنفسه الأصل في احدى الاطراف يكشف انا عن جعله الطرف الاخر بدلا عن الواقع كما هو الحال في مثال الجمة في القبلة واين ذلك من مثل حديث الرفع والحجب المساوى ونسبتهما الى الاقل والاكثر وان كان المقصود اجراء الحديث والأصل بالنسبة الى الخبر لا بالنسبة الى نفس الاكثر فهذا يخرج عن أطراف العلم الاجمالي وينحل الاجمالي ويجرى البراءة العقلية وهو خارج عن مفروض كلام المصنف ونعض معاصريه قدهما .

- 184 -

الكلام فيجريان البرائه في الأقل والأكثر

﴿ قُولُهُ قَدْهُ مَنْهَا اصَالَةَ عَدْمُ وَجُوبُ الْاكْثُرُ الَّحْ ﴾ لا يخفي أن هذه الوجوه الثلاثة هي الاصول التي استدل بما لاثبات عدم وجوب الاكثر وكفاية الاتيان بالاقل في اسقاط التكليف والامتثال في المقام الكينه كلها غير تمام لأنها أما ترجع الى الاصول المثبتة أولًا يكون لها حالة سابقة عدمية أولا يحتاج اليها لنرتب الأثر المرغوب على نفس الشك ويظهر وجهتها بالتأمل ( فيما تقدم من المصنف قده في ذيل الدليل العقلي و لـكن التحقيق بعد التأمل التمام عدم المانع من جريان عدم الاكثر بناء على كون وجوب المقدمات الداخلية نفسياً كما هو التحقيق لاغيرياً كما ذهب اليه المصنف قده العدم تعارض الجاري فيه مع الاصل في طرف الاقل لان وجو به النفسي معلوم بالنفصيل بخلاف الركان غيريا فيتمارض الاصلان ) ولا فرق في ذلك بين أن يكون الحالة السابقة العدمية العدم الأزلى الذي يكون قبــــل شرع الاحكام أو العدم بملاحظة حال قبل الوقت في الوقت في الموقتات كصلوة الظهر أو العدم عملاحظة حال الصغر وقبل البلوغ لامكان الاستصحاب بملاحظة كل واحد منها مع قطع النظر عن الاشكىالات المشار اليها لتحقق أركان الاستصحاب وشرائطه لنعلق اليقين بالعدم السابق والشك بيقائه في اللاحق على جميع التقادير ولا وجه لإن يقال بانه فرق بين العدم قبل التكليف في حال الصفر

ويتمارض الأصلان وأما أن يلتزم بأنه عينه ويكون الشك في الزائد والكلفة الزائدة وبالنسبة اليها يجرى الاصل الشرعى ويرتفع بمثل حديث الرفع والحجب لابالنسبة الى نفس الأكثر كما يؤيد هذا الشيء الالتزام بان التقابل بين الأطلاق والتقيد إنما هو تقابل العدم والملكة فلازمه الانحلال وجريان الىراءة العقلية أيضا ومنشأ توهم التفكيك الخلط بين كون نسبة ذات الاقل في نفسه والاقل الموجود في ضمن الأكثر نسبــة الفردين من التواطي أو الفردين من طبيعة تشكيكية وبما ذكرنا ظهر فساد مافي بعض الكمات أيضا من القول يجريان السراءة حتى بناء على كون المقام من قبيل دوران الأمر بين المتباينين ودفع اشكال لزوم إتمام المطلب بالقول بالاصل المثبت يكون التقابلي بين المقيد فراجع و تأمل فما ذكر ناحتي لا يختلط الأمر عليك.

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَقُدْ تُوهُمُ بِعُضُ المُعَاصِرِينَ عَكُسَ ذَلِكُ وَحَكُومَةُ أُدَلَةُ الْأَحْتَيَاطُ الح كاقدعرفت انه بناء عدم الانحلال وكون العلم الاجمالي علة تامة للتنجز يكون ماذهب اليه هذا البعض من حكومة أدلة الاحتياط على الاخبار في غاية المتانة والتحقيق لـكن بالنسبة الى خصوص الزام العقل بأطراف الشبهة من جمة منجزية العلم لا بالنسبة الى مطلق أدلة الاحتياط التي ذكرها فانها مخدوشة كما افاد المصنف ﴿ قده ﴾ وأما ماأفاده ﴿ قده ﴾ فيرده بان مبناه وجوب دفـــع العقاب المحتمل على ترك ما يتركه المكلف وحينتذ فاذا أخسر الشارع في قوله ما حجب الله وقوله رفع عن امتى وغيرهما بان الله سبحانه على ترك مالم يملم جزئية فقد أرتفع احتمال العقاب في ترك ذلك المشكوك وحصل الامن منه فلا يجرى فيه حكم العقل بوجوب دفع العقاب المحتمل نظير ما اذا أخر الشارع بعدم المو اخذة على ترك الصلوة الى جمة خاصة من الجمات لو فرض كو نما القلة الواقعية فانه يخرج بذلك عن باب المقدمة لأن المفروض ان تركما لايفضي الى المقاب فمخدوش بأنه أيضا طابق النعل بالنعل.

﴿ قُولُهُ قَدُهُ امْيِنُ مَا أَسْلَفْنَاهُ فَي سَابِقَهُ مِنَ الْعَقْلُ وَالنَّقَلُ الَّحِ ﴾ لا يخفي إن وجــه جريان البراءة في المقام هو ما أفاده المصنف قده من ان حقيقة متعلق التكليف مردد بين الاقل والاكثر فجريان الأصل في طرف الأكثر غير معارض بجريان البراءة في القام كما في المسئلة السابقة ووجود الخطاب التفصيلي في المقام وعدمه فيها لا يكون فارقا بينهما نعم ر بما يتوهم بانه لابد من صدقالعنوان على المأتى به في مصول الامنثال والمفروض انه بناء على الصحيحي مشكوك في العبادات نعم في مثل غسل الظاهر المردد بين الأقل الأكثر يكون صدق العنوان على الأقل محققاً لأن المفروض ان الأقل أيضا يصدق عليه الظاهر فافهم ولكمنه يدفع بأنه لادليل على لزوم احراز صدق العنوان والمفهوم لارب حقيقة التكليف متملق بالمعنونات والمعاني الخارجية لا بالمفاهيم والعناوين وبعبارة اخرى المأمور به هو المركب المشتمل على الركوع والسجود والقيام والقرائة وغيرها وهو مردد بين الأقل والاكثر ولا دليل على لزوم صدق عنوان مثل الصلوة على المأتى به لأنه ليس الكلام في مقام التمسك بالدايل اللفظي كي يحتاج الي صدق العنوان ( فان قلت ) نعم لما لم يكن الكلام في الاصل اللفظي فلا نحتاج الى صدق العنوان من هذه الجهة لكن نحتاج اليه بالضرورة من الدين في كون الانسان من أهـل الدين وأهل العمل به لأن العامل بالفروع العشرة التي اكثرها العبادات التي تكون معنونة بهذه العناوين لابد من صدق العنوان على افعاله و إلالم يحرزانه مصلى الى القبلة و انه غير مانع الزكوة و انه غير تارك الحج الى غير ذلك مماذكر فى باب ترتيب الاثارو الاحكام والتبعات المترتبة على وجودها أوعدمها (قلت)أما اولا فلا يلزم جربان البراءة في المشكوك بناء على الصحيح عدم اتيا نه دائماً حتى لايحرز صدق المصلى مثلا على الاتى بالمتيقن بل ربما يكون الاشخاص غالبا في مقام العمل يحتاطون ولا يتركون مثل الصورة وغيرها وأما ثانيا فيمكن اطلاق هذه العناوين بالعناية إناء عليه لوضوح انه ليس المقصود في موضوع التبعات و ترك العبادات من أتى بالاعمال

الكلام في جر مان الرائه في الاقل الأو الأكثر

وبين العدم بالنسبة الى قبل الوقت لأن عدم التكليف قبل وقته مستند الى الشارع مخلاف عدم التكليف في حال الصفر فدلا يكون مستنداً الى الشارع بل من جهة عدم قابلية الصغير للتكليف وانه كالبهائم والجمادات فلا حرجية بالنسبة اليه من جهة انه بنفسه مرخى العنان لا أن الشارع أرخى عنانه بخلاف اللاحرجية بالنسبة الى قبل الوقت فان الشارع ممع انه قابل للتكليف أرخى غنانه ورفع عنه التكليف حيث أنه يرد عليه أولا بان العدم المتصل بالبلوغ والتكليف هو العدم المستند الى الشارع كالعدم قبل الوقت لأن الصي يكون عمراً ورشيداً غالبا قبل البلوغ ولذا نقول بصحة عبادات الصي واستحبابه نعم لو فرض كونه قبل البلوغ غير بميزاً او بجنونا لا يكون العدم مستنداً إلى الشارع لكينه نادر جداً وثانيا إن هذا الفرق غير فارق في المقام لأنه لايصير الموضوع مقيداً وإنما يكون منشأ للعدم فيدخل في الحالات لافي قيود المؤضوع وبالجلة عدم التكليف بمد البلوغ هو عين ابقاء المدم السابق عمني أنه عبارة عن عدم جمل التكليف مع القدرة على الجمل لا أنه يلاحظ البقاء فيبقيه أوضوحان الشارع لا يلاحظ عدم التكليف في الموارد ثم لا يجمل بل يلاحظ التكليف بملاكه فيجعل فافهم فاذا كان هذا حال المصداق الوجداني فكيف لا يمكن إنبانه بالاستصحاب والعجب انه يذكر القائل في مقام انتقاض الحالة السابقة قبل البلوغ ويقول أما بالوجود وأما بمدم آخر مفاير بالسنخللمدم الثابت قبل البلوغ ولو باعتبار حكم الشارع ببقائه وعدم نقضه حيث انه إذا كان حكمه بالبقاء ممكنا باليقين و بالوجدان فلم لايمكن أن يعبد بالبقا. ويحكم به تعبداً ومن المحقق في محله انه يكيفي في جريان الاستصحاب كون المستصحب حال جريانه أثر شرعيا او ذا أثر كذلك ولا يحتاج إلى كو نه كـذلك في زمان اليقين ( مع انه لادليل على الانتقاض باحدى الأمرين لاحتمال عدمهما لمدم جمل الوجوب وعدم حكمه بالمددم بل كان باقيا محاله السابق ) ثم انه الوفرضنا تمامية المطلب لايختص بالمدم الثابت قبل البلوغ بل يحرى في المدم الأزلي

بحميع مايكون دخيلا فيه من حيث النكليف واللزوم بنظره أو نظر مقلده بحيث لايكون مماقبًا على تركمًا لماله الحجة عند ربه بل يكون عبداً مطيعاً ومنقاداً بل يكون مثله مورداً للثواب والعنايات الالهية وإن لم يصدق عليه العناوين على أفعاله حقيقة على القول

﴿ قُولُهُ قَدُهُ فَيِمَا إِذَا وَجِبِ صَوْمَ شَهِرَ هَلَالَى بِينَ الْهَلَالِينَ فَشَكُ فَيَا لَهُ ثُلَاثُونَ أُو نَاقَص ومثل ما أمر بالطهور الح ﴾ لا يخفي مافي المثالين من عدم ارتباطهما ظاهراً بالشبهـــة الموضوعية فىالمقام أما الصوم فلوكان المقصود صوم رمضان فهو وان عبر بالشهر فىالأدلة من الـكمة اب المكريم وغيره لـكن من الواضح ان صوم أيامه غير ارتباطية بحيث ينحل إلى أوام متعددة بعدد الآيام ولذاصام من بعضها وأفطر بعضها امتثل بالنسبة الى البعض وعصى بالنسبة الى الاخر بانفاق المسلمين فلا بد أن يؤل بصورة كان مرتبطا ومثل ما اذا نذر صوم شهر بنحو الارتباط ومثل الشهر الاول من الشهرين في باب الـكمفارة وأما المثال الثاني فلانه من أفراد الشبيمة الحكمية سواء شك في دخل شيء فيه من جمة جعــــل الشارع كمفسل مسترسل اللحية أو تقدم مسح الرجل الايمن على الايسر أوفى دخل شيء في المعنى العرفي للعنوان الواقع في تكليف الشارع ككون عكرة البطن من الظاهر حتى يجب غسله لانه يرجع الى الشبهة المفهومية الراجمة الى الشبكة الحكمية ولذا جمله قده بنفسه هذا مثالًا لصورة اجمال النص في المسئلة الثانية ثم انه قد يظهر من المثالين وارجاع المصنف حكم المسئلة بالشك في المحصل والمحقق وجريان الاحتياط ان المثال للشبوة الموضوعيــة في الأقرل و الاكثر بحيث يرجع النرديد في نفس متعلق التكليف حتى يكون الشك في التكليف فيكون مجرى البراءة غير موجود مع أنه في العرف والشرع كـثير أما في العرف فهو ما اذا كان متعلق التكليف فعل المكلف متعلقا بموضوع من الموضوعات كاكرام العالم باكرام الاخر فاذا شك في أفراد العلماء من جهة الشبهة في الموضوع والمصدأق فيكون

الشك في متملق الكليف الراجع الى الشك في نفس التكليف وذلك لما حقق في محله من أن سعة الطبيعي وضيقه في الحارج فرع كـثرة الأفراد وقلته أفراده يكون أوسع فاذ شك في ان زيداً يكون عالماً فعلى تقديركو نه عالماً يكون سمة طبعي العالم وهذا الكلي أز بديما إذا لم يكن عالماً ومن المملوم انهكلما كان الموضوع أوسع يكون الكلفة أزيد والتكليف اكثر لوجوب اكرامه علاوة عن الافراد المعلومة كما أنه إذا كان بنحو الاستفراق والعام الجميعي بكون الشك بالنسبة اليه في تكليف مستقل لمكان الانحلال وأما في الشرعيات فني الشبهة الموضوعية في اللباس المشكروك من أجزاء ما لا يؤكل لحمه فإن التحقيق فيه كما حقق في محله جريان البراءة ووجهه هو ذلك حيث أنه إذا كان هذا الفرد من الصوف أو الوبر من أجزاء الحيوان غـــير المأكول فيكون سمة هذا الطبيعي في الخارج أزيد وأفراده أكثر ولازمه أن يـكون تقييد ماهية الصلوة المأمور بها بعدم هذه الطبيعة الذي يكون مفاد دليل الما نعية أكثر أو أزيد على الوجهين المقررين في محله بأنها قيدت بأغدام متعددة حسب أفراد الطبيعة أو قيدت بمدم واحد مضاف إلى أفراد الطبيعة وعلى كل حال يكون الشك في التقيد الزائد الراجع إلى الترديد في متعلق التكليف والشك فيالكلفة الزائد ويكون مجرى البراءة وبالجملة ايس حكم الشك في الشبعة الموضوعية من الأقل والاكـثر الاحتياط مطلقا لرجوعه إلى الشك في المحصل بل يكون في أمثال ما ذكر البراءة فيو افق الحـكم فيها الحكم فيما لا نص فيه وفي اجمال النص .

و لكن يمكن أن يقال بان ما ذكر من الشبهة في اللباس و أمثاله لا يكون من باب الشك في الجزء الخارجي بل يرجـع إلى الشك في القيد الذي هو القسم الثاني في كلام المصنف قده فالاشكال غير متوجهاليه نعم الاشكال وارد عليه بالنسبة الى ما سيأتى منهقده في أواخر القسم الثاني وهو الشك في المانعية حيث يقول بان حـكم المسائل الاربـع  - 189 -

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَلَـكُنَ الْأَنْصَافَ عَدُمْ خَلُو الْمُذَكُورُ عَنَ النَّظْرِ فَانَهُ لَا بِأَسْ بَنِي الفيود الخ ﴾ لا يخفي إن الانصاف والتحقيق جربان الاحتياط في هذا النحو من الشرط الراجع إلى المطلق والمقيد و إن ما ذكره المحقق القمى قده هر عين التحقيق لما يشير في كلامه الى ما سبق منافى في باب الجزء بان الأقل والأكثر إذا كان فردين من المتواطى لا محالة يرجع الأس الى المتباينين وفي جريان البراءة لا بدوأن يكونا من المرانب التشكيكيه إذ من المعلوم أنه لا يكون في الرقبة المؤمنة ومطلقها الشامل للكافرة مقدار معلوم تعلق التكليف به وكان الزائد مشكوكا فيه لأن الجامع في الكافرة ايس هو الجامع في المؤمنة في الوجود الذي يكون التكليف بلحاظه بل غيره و إن كان عينه بحسب الماهية فالمطبق لا يكون معلوم التكليف وكان الفيد مشكوكا فلا يكون قيد الأيمان مثل السلام في الصلوة بل يكون الرقبة المؤمنة طرف العلم الأجمالي المتعلق به وبالمطلق و بعد ما قلنا بمنجزية العلم الاجمالي وأنه يكون بياناً بجب الأحتياط ولا يجرى البراءة العقليـــة بالنسبة الى المؤمنة لنعارضها بجريانها في الآخر وقد تقدم التحقيق في أنة إذا لا يجرى البراءة العقلية لنمامية البيان وعدم الانحلال فلا يجرى البراءة الشرعية بناء على العلية التامة للعلم الاجمالي للننجز ومن هذا ظهر عدم جريان البراءة في دوران الأمر بين التعيين والتخيير الذي هو باعتراف المصنف قده أنه أشد اشكالا من المطلق والمقيد في جريان البراءة لعدم جامع بينهما لا وجوداً ولا ذهناً فافهم ما ذكرنا واغتنم .

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

(ويما ذكرنا يظهر امكان الحذشة في القسم الأول من الشرط في مثل الطهور الذي يكون الامر الحاصل من الأفعال شرطاً للعبادة وهو نورانية النفس كما يشهد عليه قوله, عي الوضوء نور والوضوء على الوضوء نور حيث أنه متحد مع الصلوة وإن كان منشأ انتزاعه في الحارج فان بنينا على عدم جريان البراءة في القسم الثاني كما هو التحقيق فلا يجرى في الأول فالحاق الثاني بالاول من العكس) ،

( تنيه ) قد ظهر مما ذكر نا حال ما إذا كان الأقل والأكثر من قبيل الجنسوالنوع كا إذا أمر باطعام المردد بين الانسان ومطلق الحيوان فانه يجرى فيه الاحتياط بلزوم اطعام الانسان لأن الموجود من الجامع في مطلق الحيوان ليس هو الموجود في خصوص الانسان كي يقال بانه المعلوم من تعلق التكليف به والزائد عليــ أي الفصل كان مشكوك التَكُمليف فيجري البراءة بالنسبة اليه بل يكون من قبيل المطاق والمقيد وهذا هو الوجه في لزرم الاحتياط لاكون النوع بنظر العرف مبائناً للجنس كافى تقريرات بحث بعض الاعاظم قده لانه لو كان الميزان التباين العرفي بين مثل الانسان والحيوان والأمر من هذه الحمة يكون مردداً بين المتباين فاللازم في مقام الاحتماط الجمع بين أطعام الانسان وحيوان آخر من أفراده غير الانسان لأن طرفي العلم عبارة عن خصوص الانسان وغيره من الحيــوان بخلاف الاحتماط على ماقلما فانه يتحقق باطعام الانسان حيث إن طرفي العلم عبارة عن الجامع الموجود في الانسان ومطلقه المنطبق عليه وعلى غيرة ومماذكر ظهر آنه لا بجرى البراءة المفلية ولو كان الميزان التدقيق العقلي والتحليل عند المقل لجريان البراءة العقلية لأنه بالدقة والتأمل لاينحل العلم الاجمالي بين المطلق والمقيد كما استدركه ثانيا من انه بناء على جريان البراءة العقلية في الاقل والاكثر ينبغي ان لايفرق في ذلك بين ما كان الاقل والاكثر من قبيل الجزء والكل أو من قبيل الجنس والنوع لان النوغ في التحليل العقلي مركب من الجنس والفصل فينحل العلم الاجمالي في نظر العقل وإن نظره هو المتسبع في الانحلال ليس بتمام لما عرفت من أن الجزء والكل لا بحرى فيه البراءة المقلية مطلقاً وإنما تجرى في قسم منها مع انه لو كان الانسان الواقع في موضوع الدليل والحكم غير الحيوان والحيوان الواقع كذلك غير ألانسان فلا معنى للتغير عا هو عليه بواسطة جريان البراءة في الاجزاء العقليه فلا بحرى البراءة حتى على مبنى المصنف من جريان البراءة في مديل المطِلق والمقيد فانهم .

الطهارة بل يختص بالطهارة الواقمية ويكون جميع الآثار مرتبة على موضوع القاعدة فيكشف ذلك عن انها من الاصول المحرزة التنزيلية و بعد ما يكون لسان القاعدتين على حد سوا. فيكون الآخرى مثل الأولى فافهم وعليه يبتني مطالب مفيدة وثمرات جيدة منها اجراء الحلية في الحيوان المشكوك حليته لجواز الصلوة في صوفها ووبرها وجلدها مسع خروج لحمها عن محل الابتلا. ﴿ بنا. على جريان اصلالة الحل في الحيوان مشكوك الحلية ﴾ كجريان قاعدة الطهارة في الماء المشكوك المفقود بملاحظة آثارها للباقية من طهارة ملاقية أو طهارة ماطهر به أو رفع حدث من توضأ به ﴿ ثم ان المقصود من كون مثـل قاعـدة الحليمة من الاصول المحرزة كونها بحيث يترتب عليها جميع آثار الواقع فكان الشارع اعطى الواقع بيد المكلف وأحرزه الانسان لامن جمة لسان الدليل كى ينتج فى التقدم من جمة الحكومة وغيرها والا تنحصر مهذا الاصطلاح بمثل الاستصحاب ).

﴿ قُولُهُ قَدْهُ أَمَا الْأُولَى فَالْأَقُوى فَيْمَا أَصَالَةً بِطَلَانَ الْعَبَادَةُ بِنَقْصَ الْجَزِّ الْحَ انه عدم امكان توجه الخطاب المتعلق بالـكل الى الناسي للجزء حال النسيان لا بد مر. اثبات كفاية العبادة المنسى فيهما بعض الاجزاء وصحتها أما بدلبل اجتمادى كان متوجها الى الناس أو باصل عملي أو يضم أحدهما بالآخر أما الأول فقد قيل بأنه لا يكون دليل يختص بالناسي كان متعلقاً بالمركب الفاقد للجزء المنسى لعدم امكان توجيه الخطاب نحوه لانه لوخوطب بعنوان الناسي يصير ذاكراً للجزء يخرج عن موضوع الناسي وقد أجاب عنه المحقق الخراساني (قده) بانه ممكن أن يوجه اليه الخطاب لا بعنوان الناسي كي يصير متذكراً بل بعنوان ملازم له كعنوان بلغمي المزاج مثلا الذي هو المنقول عن مجلس بحثه كما أنه يمكن أن يكون الخطاب المتوجه الى الجميع متعلقاً بالفاقد ثم يكلف الذاكر بالجزء الزاند بدليل آخر ولكن لا يخفي أنه لا يكون في البين عنوان ملازم له لا يكون أعم منه ولا أخص منه لا هذا العنوان ولا غيره سيما مصع عدم انحصار طرو النسيان

( قوله قده فيصير اصالة البراءة في ذلك الحكم التكالميفي حالا الخ ) لا يخفي انه على اطلاقه ممنوع بل يقيد بقيدين (الأول)ان يكونالشرطية أو الجزئية ناشئة عنالحكم النفسي الواقعي لا عن الحكم النفسي المنجز كما نعية الغصب وإلا فبجرد الشك في الحكم الواقعي يقطع بعدم الشرطية أو الجزئية وان كان لابد من أجزاء الراءة في نفي الحسكم النفسي (الثاني )أن يكون البراءة مستنداً الى أحد الاصول المحرزة التنزيلية للواقع والا بمجرد جريا البراءة في الحديم التكليفي ما لم يكن اسان الأصل احراز الواقع في الظاهر كالبراءة المقلية فبمجرد جريانها في الحـكم التكليفي لاينفي الحـكم الوضعي من الشرطية أو الجزئية الا على القول بالاصل المثبت ﴿ و ليس المقصود مطلق الاصل المثبت كي يستشكل بان الاصل المثبت حتى في الاصول المحرزة ليس بحجة بل المقصود اخص منذلك أي ترتب الاثر اللازم عجرد عدم التكليف من جهة عدم المقاب ) ﴿ تنبيه ﴾ لا اشكال في ان بمض الأصول من الاصول المحرزة التنزيلية كالاستصحاب وبمضها من غيرها كالداءة المقلية ومفادحديث الرفع والحجب إنما الكلام في بعضها هل من الاصول المحرزة أو غيرها كاصالة الحلية وار كان المسلم في كلمات بعض الأعاظم والمحققين انها من غيرها والكن بمكن أن يخدش فيه بل عكن الحاقما بالاصول التنزيلية المحرزة لوضوح ان لسانها لسان قاعدة الطهارةومن المسلم في الفقه أن قاعدة الطهارة من الاصول المحرزة ولا يكون لسانها مجرد جعل طهارة ظاهرية حيث أنهم يبنون على ترتيب مطلق آثار الطهارة الواقعية على مثل الما. المشكوك الطهارة يرفعون به الحدث والخبث مع انه لو كان من الاصول الغير المحرزة للواقع لايرتب علميه هذه الاثار ومجرد لزوم الاعادة عندكشف الخلاف واليقين بالنجاسة لاينافى ذلك لأنه يكون حتى في الأمارات فضلا عن الاصول التنزيلية و إلا يلزم أن يكون الـكدى الدليـل الأولى أعم من الطهارة الواقعية والظاهرية وهو كما ترى وبالجلة بعدما لم يكن مفادالدليل الدال على لزوم الطمارة في ماء الوضوء أو الفسل أوما يرفع به الخبث كفايـة مطلق

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

- 104 -

فافهم ﴿ مع ان ما افاده قده لا يثبت الا الامكان لا الوقوع كما لا يخفى ﴾ فلتخص من جميع ماذكرنا انه لا بمكن اثبات دليل اجتمادي على كيفاية المركب الفاقد للجزء المنسى وانه المأمور به في حال النسيان وأما الثاني وهوا ثبات الكفاية بأصل عملي فقد استدل له محديث الرفع حيث أنه بناء على مرفوعية جميع الاثار لاخصوص المؤاخذة فيكون معنى رفع الاثر السورة مرتفعة حال النسيان وقد استشكل على الاستدلال باشكالات متعددة أحسدها ما أو رده المصفف في المتن بقوله قدم ان جزئية السورة ايست من الاحكام المجمولة لهــا شرعاً الخ وملخصه انه لابد وان يكون المرفوع أمر شرعى مرتب على أحد الامور التسهة بلا واساطة أمر عقلي ومن المعلوم ان جزئية الجزء ككملية الكل ليس بنفسها أمرآ شرعيا والمجمول شرعا هو وجوب الـكل وهو المرتفع حال النسيان ووجوب الاعاءة من آ ثار بقاء الأمر الاول وهو من لوازم ترك السورة لامن آ ثاره الشرعية وقد سبق منا الجواب عن هذا الاشكال في حديث الرفع بانه وان لم يكن الجزئية من المجمولات الابتدائية إلا أن منشأها وهو الامر بالكل الموسع على الجزء مجمول شرعى فيمكن رفعها برفعه وهذا معنى رفع جزئية السورة أي عدم جزئيتها بالنسبة الى الناسي لا انها بنفسها ارتفعت حتى يقال ان الجزئية ايست منسية وانما المنسى هو الجزء مع العلم بالجزئيــة و نسيان الجزئية يرجع الى نسيان الحكم لا الموضوع وبالجملة ان الجزئية و ان لم تكن منسية إلا انها مرفوعة لاجل ارتفاع الجزء المنسى ومعنى ارتفاعها ارتفاع الامر المقعلق به (فان قلت )هب ان الجر بذا ته يمكن رفعه برفع منشأ جزئيته وهو الايجاب لكمنه لابد وان يكون الايجاب موضوعا مع قطع النظر عن حديث الرفع أو قابلا للوضع ووجوب الجزء في حال النسيان قد عرفت أنه غير ممكن (قلت ) إذا كان التحفظ واجبا يكون الجزء واجبا رهذا المقدار يكمفي في صدق الرفع وماقد يتوهم بان الحديث يدل على رفع الموجود

لمطبق الناسين بجزء واحد دائماً بل يختلف في الاشخاص والاوقات وأما كون الخطاب المتوجه الى الـكلوالجميع متعلقا بالفاقد و إنما يثبت الجزء المنسى للداكر بدليل آخر وان ارتضاه بعض الاعاظم إلا أنه ايضاغير مفيدحيث أنه مضافا الى أنه لايثبت غير الامكان ولا يثبت جواز التمسك باطلاقات العبادة ولا بادلة أجزائها لأنها ماوردت متعلقة بالفاقدة وكلامنا في الخطابات الواردة في المكتاب أو السنة يرد عليه عدم انضباط الفاقد والواجد لاختلاف الاشخاص والحالات في النسيان والذكر بالنسبة الى الاجزاء فلا يكور المكلم به للجميع معلومامن جهة الاجزاء حتى يثبت الزائد للذاكر بدليل آخر وقد حكى عن المصنف (قده) وجه آخر لتصحيح المطلب وهو امكان أخذ الناسي عنواناً للمكلف و تكليفه عاعدا الجزء المنسى لأن المانع من توجه التكمليف بالناسي ايس إلا ماذكر من كور. الماسي لايلتفت الى نسيانه فلا يمـــكمنه امتثال الاس المتوجه اليه لأن الامتثال يتوقف على الالنفات الى ماأخذ عنواناً للمكلف وهو ليس مانماً لأن الامتثال لايتوقف على كون المكلف ملتفتاً الى ما أخذ عنواناً له بخصوصه بل يـك. في الالنفات الى ماينطبق عليه من المنوان ولو كان من باب الخطأ في التطبيق فيقصد الامر المتوجه اليــه بالمنوان الذي يمتقد أنه واجد له وأن أخطأ في اعتقاده فالناسي لما يرى نفسه ذاكراً فيقصد الاس المتوجه اليه يتخيل أنه أمر الذاكر فيؤل الى الخطأ في التطبيق نظير قصد الامر بالأداء والقضاء خطاء وفيه أنه يلزم أن يكون الأمر قابلا للبعث نحو متعلفة بماله من القيود ولو في بعض الاوقات و إلا يكون لغواً ومستهجناً ومن المعلوم انه بعد أخذ عنوان الناسي قيداً للموضوع ولو من جمة كو نه عنواناً للمكلف لا يمكن أن يبعث نحوه أبداً لانه فرع الالتفات الى النسيان وهذا بخلاف ساير موارد الخطأ في التطبيق مثل الأداء والقضاء فانه غالباً ببعت نحوه وفى بعض الموارد قد يتفق الخطأ في التطبيق و اين ذلك من المقام

شمول الحديث لنسيان الموانع لعدم أخذ الوجود فيها دخيلا في المركب بل معني مانعيــة الشيء كون عدمه دخيلا و لا أظن ان يلتزم به صاحب المبنى قده ﴿ ولـكن عَكَنَ أَن يَقَالَ بانه لازم على صاحب المبنى التفكيك بين الجزء والشرط وبين المانع لما اختاره في محله على خلاف مذاق المشهور من عدم كون عدم المانع من أجزا. العلة بل وجود المانع مضاد مع نفس المعلول من الواضح ان حينيَّذ يكون قابلًا لتوجه الرفع اليه ﴾ وقد أسلفنا في حديث الرفع زيادة توضيح لبعض المطااب الراجعة الى المقام فلا نطيل بذكرها ثانياً فراجع وقد بينناهناك بانه لافرق في جريان حديث الرفع وعدمه بين استيماب النسيان لجميع الوقت وعدمه فانه راجع الى كيفية مجمولية المعذورية ولو من ضم دليل العذر مع دليل الحركم الواقمي الأولى مثل مسئلة المعذورية في جواز النيمم لأجل عدم وجدان الما. هل يكون في جميع الوقت موجباً له أو في وقت الامتثال ولذا لو فرضنا نسيان الجز. في ضيق وقت الصلوة وآخر الوقت فهل مكن أن لايلنزم بالاجزاء وصحة العمل بحديث الرفع غايةالامر للجزء وبهذا يدفع مايقال بان مقتضي وحدة التكليف المنبسط على بحموع الاجزاء سقوط التكليف رأساً بسقوط النكليف الضمني المتعلق بالجزء كما هو الحال في ساير الاعذار مثل الاضطرار حيث انهمقتضي الفاعدة الاولية وأما بملاحظة حديث الرقع وضمه الى دليل المركب وأدلة الاجزاء وحكومة الحديث فينتج بقاء الامر بالنسبة إلى بقية الاجزاء كما هو الحال في طرو الجهل بالنسبة إلى بعض الاجزاء فان مقتضي الفاعدة سقوط أصل التكليف ولكن مفتضى حكومة الحديث على دليل المركب توجه الامربيقية الاجزاء ولا فرق بين المقامين أصلا ( وما يقال ) بان الفـرق بينهما في غاية الوضوح فان تقطيع الطلب في قوله (ص) رقع مالا يعلمون ورفع النكليف عن خصوص

ولا يدل على وضع المعدم وفالمنسى في المقام وجود الشي. فما أتى المـكمـلف بشي. حتى يكون أثره مرفوعا فمدفوع بان الرفع وانكان بحسب الظاهر لايشمل الوضع بحسب اللغة لملا أن النسيان ايس أمراً عدمياً ولمنما تعلق الرفع بملاحظة هذا العنوان الوجودى المنطبق على الفعل المنسى وجوداً وعدما وبعبارة اخرى المرفوع وانكان أثر المنسى ولكن لايكرن الموضوع في القضية ذات المنسى بل بملاحظه اتصافه بالنسيان كما هو الحال في كل مشتق كان مورد الحريم و إلا فمن المملوم ان الحريم ما ارتفع عن ذات السورة ويكون النرك المعنوى بهذا العنوان أمراً وجودياً قابلاً لوقوع الرفع عليه وكـذا ما يتوهم بعــد ذلك بان الاثر المترتب على السورة لايكون الا الاجزاء وصحة العبادة ومع قطع النظرعن أنهما أيسا من الآثار الشرعية التي تقبل الوضع والرفع لايمكن أن يكون رفـــع السورة بلحاظ رفعهما فان ذلك يقتضي عدم الاجزاء وفساد العبادة وهذا ينافي الامتنان وينتج عكس المقصود فان المقصود من التمسك بحديث الرفع تصحيح العبادة لافسادها فالجزء والشرط المنسى موضوعا وأثرا لايشمله حديث الرفيع ولا يمكن التشبث به لتصحيح العبادة (مدفوع) بأن الاجزاء أثر لوجود السورة وأثر عدم السورة هو عدم الاجزاء والمرفوع حسب الفرض هو الاثر المترتب على عدمها لاعلى وجودها والا يرجمع الى الاشكال الاول وإذا صار مرفوعا يصير المبادة صحيحا مجزيا بالضرورة أولا يتوهم إن الايراد الثاني على مبناه من لزوم كون المنسى وجوديا فانه يرجع الى الايراد الاول ولا بد أن يكون كل ايراد و اشكال مع الاغماض عن الاخر و بالجملة ان كان المبنى لزوم كون المنسى وجوداً بملاحظة ظرف تحققه حتى يرد الاشكال الاول ويقال بانه قد ترك السورة وما تحقق الوجودكى يصدق الرفع فلا معنى للثَّاني بان يقال أثر وجود السورة الصحة والاطراء ومعنى رفعه فساد العبادة لان المفروض عدم تحقق السورة ولم يكن في البين وجودها وإن كان الميني لزوم كون المنسي وجوداً بملاحظة ظرف مجمو ليته في العيادة بمدني ان يتعلق به النسيان لابد وان يكون وجوديا فحينتُذ وان كان يلزم الاشكال الثاني لان

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَيُشْتَرَطُ فِي الزيادة قصدكُونُهُ مِنَ الاجزاء الح ﴾ ممكن أن يفرق بين الافعال والاقوال بلزوم قصد الجزئية في الأقوال والاذكار من الدعاء والقرآن المستثنى في الصلوة إلا أن يكون الجزء قد أخذ بشرط لا كالمسبيحات الاربع ثلاث مرات فانه لو أتى باربع منها ربما يصدق الزيادة ولو لم يقصد الجزئية فافهم وعدم لزوم قصدها فيالافعال نعم في الافعال التي لم تمكن من سنخ أفعال الصلاة كحركة اليد أو الرأس فلا يصدق، عنو ان الزيادة إلا مع قصدها و بمـا ذكر نا ظهر أنه لايكون مبطلية سجدة العزائم للصلوة في أثنائها كما هو المنصوص المملل لقوله (ع) فانهما زيادة في المكتوبة على خلاف القاعدة مع أنه قد بنينا فيالفقه وجه صيرورتها زيادة في المكتوبة وان قلنا بلزوم قصد الجزئية في تحقق الزيادة وهو انه إذا قصد جزئية السورة التي من الواجب فيها السجدة فهو ربما يرجع الى قصد جزئية السجدة أيضا ﴿ قوله وأما الاخيران فمقتضى الأصل الخ ﴾ لا يخفى ان الاول منهما يكون مثل الصورة الاولى في تحقق التشريع حيث أن الامر حسب الفرض بطبيعة حرف الوجود وهو قصد المثال الامر المتوجه إلى الطبيعة المطلقه المنطبقة على الواحد elliane ?

﴿ قُولُهُ اللَّهِمُ إِلَّا أَنْ يَقَالُ الَّهِ ﴾ والأولى أن يقال بانه لامانع من استصحاب نفس الهيئة الاتصالية لانها من مثل الامور التدريجية بحسب الزمان بل مثل نفس الزمان في انه إذا كان متحققا في السابق و او من جمة تحقق مقدار منه يجرى الاستصحاب لبقائه عملاحظة أخر أمده فيتحقق الصلوة مع الهيئة الاتصالية بالوجدان و بالاصل فافهم .

﴿ قوله يرجع الى ا بحاب امتثال الامر بكلي الصلوة في ضمن الخ ﴾ لا يخفي انه ليس معنى استصحاب وجوب الاتمام لا لزوم الانيان ببقية الاجزاء وأماكون المأتى به هو المأمور به بالامر بكلي الصلوة فهو من اوازمه وهو لايثبت ومن المعلوم انمقتضي العلم الاجمالي وجوب الاتمام والنمام ولا ينحل بالاستصحاب وبالجلة إذاكان نظر المستشكل إلى منجرية المل

الجزء المشكوك لمكان العلم بتعلق الطلب بما عدا الجزء المشكوك فلا يمكن رفع التكليف عن الكل لانه يلزم التناقض بخلاف قوله (ص) رفع النسيان فان تقطيع الطلبُ ورفع التكليف عن خصوص الجزء المنسى بلا موجب لأنه لامانع من رفع الطاب عن الكل في حال النسيان ( فهو مدفوع) بانه لأعلم بالتكمليف المقطع بالنسبة الى غير الجزء المجهول من الاجزاء لولا حديث الرفع لان العلم يتوجه التكليف الواقعي بالاقل تفصيلا أعم من التكليف النفسي والضمني حال ضمنيته و بملاحظة هذه الحالة لا تقطيع في التكليف وإنما يكون التقطيع بحيث لوكان في الواقع هو الاكثر بملاحظة حديث الرفع الذي يدل على تقطيعه في مقام الفعلية و بملاحظة هذا المقام وحكومة حديث الرفع على الادلة الواقعيـــة يكون تقطيع النكليف أيضا في النسيان ومنه ظهر أنه لاتناقض او قيل برفع المكليف عن الكل علاحظة الانضام لرفع التكليف الضمني من الجزء بل لابد من الالتزام به مع قطع النظر عن الحديث في كلا المقامين وأما بملاحظته فقد عرفت انه يلتزم به فيهما فتأمــل

﴿ قوله قده في الجزء الذي لم يعتر فيه اشتراط عدم الزيادة الخ ﴾ ملخص الاشكال انه لا يمكن تصوير زيادة الجزء فيما إذا اشترط فيه عدم الزيادة لانه يصدق عليه النقص إذا زاد عليه وأتى بفيره لانه ما أتى بما هو جزء ومأمور به بل مكن أن يستشكل في امكان تصوير الزيادة فيما إذا لم يؤخذ بشرط لانه لاينافيه الانضام و لكن الانصاف انه خلاف المعرف وان كان كذلك محسب الدةـــة بل يكون وجود الركوع الثانى زيادة في الركوع إذا أخذ بقيد الوحدة لانه ترك الركوع كما انه يصدق أيضا بحسب العرف عند اتيان الركوع الثاني إذا تعلق الامر بصرف الوجود منه لا بمطلق الطبيعة بل و لو تعلق بمطلق الطبيعة إذا لم يكن بنحو الطبيعة السارية الذي يرجع في الحقيقة إلى تعدد الجزء لسقوط الامر الضمني المتعلق بالطبيعة باول الوجود كما هو الحال في الامر النفسي .

العلم الاجمالي فهو متين صحيح لعدم المحلاله حقيقة ولا حكما بل يحربان الاصلان المشبتان للتكليف في الطرفين بلا تعارض أصلا كالأيخي .

( قوله قده وهي مراعات نية الوجه التفصيل ) لا يخني ان الاحتياط لاينافي نية الوجه لان المقصود من نية الوجه إنيان الشي بداعيي أمره الوجوبي ومحركيته لا يقصد القربة فقط بمعني محركية الامر المطلق ومن المعلوم إمكان الاتيان في الصلوة في الثوبين المشتبهين بداعوية الامر الوجوبي المتعلق باحديهما والمفروض أنه على تقدير وجوب قصد الوجه لا يجب أزيد من ذلك كما أن وجوب قصدالقربة لا يكون أزيد في داعوية أصل الام قطعيا كان أو إحتمالياويتمشي مع الاحتماط و نية الوجه التفصيلي غير لازم لا نه يرجع إلى الجزم بالنية وقصد التمييز وهما غير معتمران سيها مع العلم الاجمالي.

و قوله قده والحاصل أن الفقيه إذا كان متردداً كقد ظهر من الحاشية السابقة أنه عند التردد بين الآنام والآنيان لايلزم الفقيه بالحلم بقطع الصلوة ثم الآعادة بنية الوجوب لما عرفت ان نية الوجوب التي هي قصد الوجه بجامع مع الاحتياط فان كان من أطراف العلم الاجمالي المنجز كما في المقدام على التقدير المذكور فيجب عليه الحكم بالاحتياط بل الفتوى يلزم إتيان التمام والاتمام مثل الفتوى بلزوم الاجتناب عن أطراف الشبهة المحصورة بحيث لا يجوز المقلد الرجوع إلى الفير وإن لم يكن من إطراف العلم الأجمالي المنجز فيكون الاحتياط مستحسنا ومستحبا فالحكم به أولى من حكمه بالقطع ثم الأعادة .

و قوله قده فقتضى لانعادالصلوة إلا من خمسة كلايخنى إن هـذه الصحيحة ظاهرها صدرة النقيصة الهوية ولا يشمل الزيادة كذلك لوضوح أن زيادة الطهور والوقت والقبلة ما لا يمكن تحققها فى الصلوة لاعمداً ولا سهواً وأما الركوع والسجود وان كانا بمساعكن زيادتهما لكن من جهة وحدة السياق إنها مثلها وان الاعادة المنفية منجهة نقصهما نسيانالا من جهة الزيادة .

﴿ أُولُهُ قَدْهُ وَالْحَاصِلُ انْ الْمُنَاقَشَةُ فِي ظَهُورُ الْرُوايَةُ الْحَ ﴾ نعم الحديث ظاهرهِ في

المدعى بناءاً على كون المراد من الشي المركب من الأجزاء كا هو ظاهر العبارة لكن مقتضى وروده في مقام السؤال عن تكرار الحج في كل سنة يكون المراد من الشي الكلى الذي يكون تحمه أفراد ويكون المراد من الطرف بعض تلك الأفراد حيث أنه وص بعد الاعراض عن وجوب الحج في كل عام ابتداء قال ويحك وما يومنك ان اقول نعم والله لوقلت نعم لوجب ولو وجب ما إستطعتم إلى أن قال إذا أمر تكم بشي فأ توا منه ما أستطعتم ولا يمكن ارادة الاعم من الكل والكلى من لفظ الشي للزوم الاستعال في اكثر من معنى واحد في الطرف لعدم الجامع بين التبعض في الكل والتبعيض من الكلي فافهم .

( قوله قده من جهة الشبهه فى الموضوع فقد تقدم انها غير مشروط بالفحصال ) لا يخفى انه كذلك بالنسبة إلى البراءة الشرعية لأطلاق أدلتها وعدم مخصص أو مقيد لها أما بالنسبة إلى البراءة العقلية فغير مسلم لعدم إستقلال العقل يفتح العقاب على الارتكاب عجرد الشك مع امكان رفعه بالفحص ولو يسيراً.

وان شئت قلت لا يجب الفحص في الشبهات الموضوعية إذا لم تكن مقدمات الهـــلم حاصلة بحيث لا يحتاج حصول العلم بالموضوع الى أزيد من النظر والا فيجب النظر فيها سواء كان الشبهة وجوبيه أو تحريمية بل يمكن أن يـــقال ان البراءة الشرعية أيضا غير جارية أيضاح الا بعد النظر فلا يجوز الشرب من آلاناء المردد بين الخر والخل اذا يحصل العلم بمجرد النظر في الاناء أو السؤال عن من عنده ولا يجوز الأكل والشرب اعتباداً على استصحاب الليل اذا توقف العلم بطلوع الفجر على بجرد النظر الى الآفق لكن ذلك لا من جهة عدم صدق الفحص على هذا المقدار من النظر كما قيل لوضوح أنه لا يكون عنوان جهمة عدم صدق الفحص على هذا المقدار على صدقه بل من جهة انصراف الأدلة الشرعية كما الفحص في ألادلة الشرعية كما هو الحال في أدلة الشكوك في الصلوة وعدم استقلال العقل في البراءة العقلية نعم يمكن القول بوجوب الفحص التام في الشبهة الموضوع اذا توقف امتثال الحكم عليه مجيث لو لم



يكن الفحص واجباً يلزم الوقوع في مخالفة الحكم كشيراً كالفحص عن الاستطاعة بالنسبة الى الحج والنصاب في الزكوة في الله والمرابع الله المرابع الله المرابع المرابع المرابع المرابع المرابعة

﴿ قُولَةَ قَدُهُ وَسُؤَالُ أَهُلُ الذُّكُرِ ﴾ لا يخني أن آية السلام ولو. سلم شمر لها للفروع لكن ا سوقها لتحصيل العلم بالواقع لا تحصيل مطلق الحجة والدليل على الحكم الذي هو المقصود

م . ﴿ قوله قده قلت المعلوم اجمالا وجود التكاليف الواقعية الخ ﴾ لا يخفي أنه لوكان المعلوم بالاجمال احكاما يعلم بها تفصيلا أو الفحص في المسائل ويظفر فيها فسلا محالة ينحل العلم الاجمالي و يخرج الشبهات بعد الفحص واليأس عن كونها من أطرافه و لكن الانصاف انه لا يكون كذلك لسبق العلم الاجمالي بوجودالاحكام عن العلم بورود الطرق والأمارات التي يعلم بمطالعة كشير منها للواقع لكل من دخل في حيز التكليف بالبلوغ أو قبول الاسلام ولذا قال المصنف قده ان دعوى الأول محازفة ومن الواضح أن انحلال العلم الأول بالعــــلم الثاني في غاية الأشكال لسبق تنجزه بالنسبة الى أطرافه حصول العلم الثاني ولذا يقول الأخباري بلزوم الاحتياط من جهة العلم الاجمالي وقد سبق مناماقيل في وجه الانحلال وما يرد عليه من الاشكال وأن أخترنا خيراً وجماله فراجع.

﴿ قُولُهُ قَدْهُ وَقَدْ خَالُفَ فَمَا ذَكُرُ مَا صَاحِبُ وَهُ تَبِعًا لَشَيْخَهُ الْأُرْدِ بِيلِي حَيث جَمَلاعَمَاب الجاهل على ترك النملم بقبح تكليف الفافل الخ ﴾ لا يخنى انه بعد صحة النسبة اليهما فياذكر جريان البراءة لوضوح أن البراءة كمفيرها من الأصول أنها تكون فيمورد الشك والترديد وصورة الففلة خارجة عن مجارى الاصول ولا يكون المراد من الففلة أعم من الشك قطما كما هو صريح كلام المصنف قده ومقتضى التعليل المذكور لمدعيما من قبح تكليف الفافل لوضوح عدم قبح تكليف الشاك فقبح الخطاب حال الففلة غير ملازم لفبح في حال الشك

و بالجملة كو نهما في قبال المشهور في المقام للدليل المذكور غير المعلوم ثم ان التحقيق ترتب المقاب على نفس مخالفة الواقع كما هو مقتضى الأخبار لمدم لزوم القبح لأنه مخالفة عن غير عذر ولا يكون المقاب على أمر غير مملوم مطلقاً قبيحاً كما في كلمات بعض الأعاظم قده لعدم انحصار البيان بخصوص ألعلم بل احتمال التكليف في بعض الموارد مثل المقام بكون بياناً والمجب انه قده جمل موضوع المقاب ترك التعلم المؤدى لخالفة الواقع جمعا بين عدم كون التعلم وجوبا نفسياً وعدم لزوم القبح بالكليف بغير المعلوم وليت شعري ان ضم ترك النعلم بالمخالفة للواقع وجعله قيداً له يوجب خروج الواقع عن كونه غير معلوم أو يوجب رفع القبح على الأمر المجهول بعدكون نفس المخالفة جزءاً للموضوع لا نفس التقييد به جزءاً له و إلا يرجع الى كون وجوب التعلم نفسياً فافهم فلا بد اما من الالتزام بكون التعلم و اجباً نفسيا و تر تب المقاب على تركه و اما من الالنزام بتر تب المقاب على نفس المخالفة وقد عرفت أنه التحقيق ولا يلزم محذور أصلا لمدم كون جهله عذراً بل يكون احتماله التكليف بيانا بمعنى انه يوجب تحقق موضوع وجوب دفع الضرر المحتمل بللامانع من ترتب المقاب والحكم بالاستحقاق في الفافل عن الحكم الناشيء غفلته عن التقصير و ترك التعلم الواجب عليه ولو عند بلوغه أو الدخول في الاسلام للعلم أو احتماله لوجود التـكليف في الشريمة الذي هو المبحوث عنه عند المشهور وصاحب المدارك قدهم لعدم كون جهادعذراً ولا يكون المقاب قبيحا بل مكن أن يقال بمدم تحقق موضوع نفس القاعدة ولو اصراراً بأن نقول ان الجامع في جميع أقسام البيان من العملم القفصيلي و الاجمالي والظن الخاص والمطلق والاحتمال في بعض الموارد والجهل في المفروض هو عدم التمكن من الوصول الى الواقع كافي مقالة الاستاذ قده بل استنتج قده من كون الموضوع عبارة عن عدم التمكن من الوصول الى الواقع نتيجة أخرى في المطلب الآتي الذي هو من متفرعات المبحوث عنه أعني ترتب اثباته على مخالفة نفس الواقع أو عند موافقة الامارة وستمرف انشاء الله تفصيله وما فيــه من أنه لا يفرق في النتيجة كون الموضوع عدم التمكن من الوصول الى الواقع أو نفس احتمال الشكليف. (قوله قده و يمكن توجيه كلامه بارادة استحقاق عقاب الخ) بعدما عرفت ان التحقيق ان

عمدة الوسائل في شرح الرسائلي

السهم و لكن التحقيق كما تقدم في باب التجرى أن المناط في استحقاق المقاب في العصياب والتجرى شيء واحد وهو ظهور العبد في مقام النقابل للبولي وهتك حرمته وهو موجود

(أي بالنسبة الى توك السير في الحج ورمى السهم وأما في توك الفحص فبعدماأشرنا اليه من عدم كو نه من المفدمات الوجودية ويمكن معه الاحتياط في الذي هو مفروض الكلام في عالها لا ينطبق عليه عنو أن العصيان وكـنا لا يكون تجرياً وإن قلنا به في الحاشية السابقة والتزم به المصنف قده في المتن لوضوح امكان ترك المجتهد الفحص وفي الواقعــة محتاط في عمل نفسه ويرجع مقلده أيضا الى الاحتياط نعم لو قلنا بان صورة الغفلة أيضا مشمولة لأدلة البرائة الشرعية كما هو الأظهر فينطبق على ترك الفحص المؤدى الى الففلة أحد العنو انين ).

(قوله قده فان أراد المشهور توجهالنهى الى الغافل الخ )لا يخنى ان محط كلام المشهور الذي هو المبحوث عنه في المقام هو صورة الشك والنزديد الذي مجرى اصالة البرائة ومن المعلوم ان عنوان الشك لا يشمل الغفلة كما هو المصرح في كلمات المصنف قده فلا يكون كلام المحقق الاردبيلي وصاحب المدارك قدهما من عقاب الجاهل بترك التعلم بقبيح تكليف الفافل مرتبطاً بما هو محل البحث والكلام في المقام والعجب كل المجب من المصنف قده حيث آنه مع التصريح بأن الـكلام في نفسية وجوب الفحص وطريقيته من متمات وجوب الفسص في جريان البراثة التي بحريها الشك و الترديد كما أنه يصرح به أيضا في أواخر المطلب في الكلام في الحسكم الوضعي بالنسبة الى العامل بالبرائة قبل الفحص وهو قوله قده أمو خارج عن محل كلامنا الذي هو في عمل الجاهل الشاك قبل الفحص بما يقتضيه البرائة لمذ مجرى البرانة في الشاك دون الغافل أو معتقد الخلاف كيف جعل كلامهما المذكور مع العلة المذكورة خلافًا لما ذهب اليه المشهور في المقام ويبحث في أطرافها في الاثبات والنفيي والتوجيه بمقدار صفحتين وبالجملة الكلام فيكون وجوب الفحص نفسياً أو غيرياً في مجرى البرائة الذي بلتزم بالاحتياط فيه إلا خبار بين ومن المملوم ان امكان الاحتياط

ترتب العقاب على نفس مخالفة الواقع قهل يستحق التارك هذا العقاب عنه ترك التعلم أو في زمان خالفة الواقع وهل بكون المفام مثل ترك السير مع الرفقة عند خروجهم الى الحجج وكرى السهم الى شخص يصير مقتولا بعد مدة أو لا يكون كندلك ظاهر المنن بل صريحه أنه مثلهما وفي الجميع يتحقق العقاب عند ترك المقدمة و لكن يمكن الفرق بينهما أو لا حيث ان مثل السير الى الحج يكون من المقدمات المفوتة و يحب حفظها قبل الوقت بان يكون الوجرب المتعلق بدينها بنحو الوجوبالتعليقي أو بنحو آخر أو يستكشف تعلق لوجوب بها من جهة حفظ الغير لئلا يلزمه وجوب المقدمة قبل وجوب ذيهـا وابن ذلك من ترك التملم الذي لا يكون من مقدمات الوجود ولا يتوقف حصول الواجب عليه لوضوح ان ترك شرب الخر أو المصير لا يتوقف على العلم بحرمتهما وكـذا فعل الواجبات نعم في المبادات يكون التعلم من المقدمات الوجودية لها لنوقف تحققها على قصد القربة المتوقف على العلم بوجو بها فاقهم ء

و بالجملة في غير العبادات لا يكون النعلم من المقدمات الوجودية للمحرمات والواجبات المصادفة تبكون عين الأحكام الواقعية والكن في المقام ايس وجوب التعلم على تقدير المصادفة عين حرمة العصير أو وجوب الصلاة ولذا يمكن الالتزام بكونه ارشاداً محضاً لا حكم العقل بلزوم الفحص لنحصيل المؤمن أو الظفر بالواقع وعلى كل حال لا معنى للالتزام باستحقاق المقاب لفوت الواقع عند تركه إلا على الفول بحرمة التجرى وتحققه به أما في المقدمات المفوتة فيمكن الالتزام بان الاستحقاق عند تركه لانه من حينه يشتفل بالمصيان , يميد عاصياً لأمر الحج أو إلى زيارة الحسين عليه السلام يستحق الثواب و يعد انه اشتغل أدا. المأمور به ولذا كلما كـ ثر المقدمات يكون الثواب على ذيها أزيد مع انه ليس إلا امتشالا واحداً وان كان يمكن ان يقال كافد حكى انه قد قال به بعض المحققين قده بأن ما يترائى من حسن اللوم والمذمة واستحقاق العقاب من جمة تحقق عنوان التجرى بترك المسير أو رمى

- 198 -

لا يكون إلا مع الزديد ومعه لايلزم سقوط الخطاب وقبحه من جمة غفلة المكلف نمم بناء على ما أشرنا اليه من أن أدلة الرائه الشرعية تشمل صورة الغفلة أيضا يتم كلامها وابحاث المصنف قده بالنسبة الى هذا الجزئ كما من المسئلة لا مخنى ) .

(قوله قده سوا. وقعت على أحدالطريقين أعنى الاجتماد والمقليد الخ) لا يخني ان مقتضى القاعدة الأولية وانكان ما ذكره المصنف تبعاً لما حكاه عن المشهور ولا وجـــه للنفصيل الذي نقله عن بعض مشايخه المعاصرين له إلا أن الأنصاف وأنكان بملاحظـــة المناوين الثانوية والأستفادة من مذاق الشارع انه لا يمكن الا انزام به مطلقاً ولو كان عدم مطابقته للواقع عند وقوعه عن أحد الطريقين أعنى الاجتماد والتقليد مثلا اذا أفنى المجتهد بكفاية العقد الفارسي وعمل بها وعقد على امرئة أو مال بالفارسية ثم تبدل رأيه أوأفتي مجتهد آخر اللَّه هو المرجع في الفتوى بعده بلزوم العربية ثم تبدل الرأى والفتوى أيضا بأحد الشيئين وهكيذا وكان قد عمل بالفتوى في البين عند كل فتوى فهل لا يلزم الحرج واللغوية في جمل حجيـة الفتوى الزوم وجوب النفريق بين الزوجات وأزواجهن وبين الاملاك وصاحبها ولوازم ذلك كـ ثيرة لا تحصى مثل إرجاع الثمرات والنمانات وإبطال المعاملات الواقعة المنعاقبة على الاعيان وعلى الناءات وإرجاع النفقات وإبطال المعاملات الواقعة عليها ولوازمها أمور كـ ثيرة وأمثال ذلك فالمثالين وغيرهما من ساير الموضوعات فالقول بالتفصيل بين الأمور المستمرة أي المبني للاستمرار مثل المكاح والطلاق والبيع وبين غيرها لا يخلو عن قوة وللمأمل في أطراف المطلب بجال .

(قوله قده وحاصله أن التكليف الثابت في الواقع الخ) لا يخني أنه بعد النأمل التمام والنظر الدقيق عدم تمامية ما ذكره قده إذ الظاهر انه قده يبحث فى المقام مبتنياً على الوجه الرابع من الوجوه الخمسة الماضية لوجوب الفحص والتعلم لا بملاحظة وجود العلم بالاحكام حيث انه ما تم بنظره قده في المطلب ومن المعلوم ان المنجز بناء عليه لايكون إلا احتمال التكليف لكن لا مطلق الاحتمال بل احتمال التكليف المنجز بمعنى احتمال تكليف يكون

على تقدير وجوده منجزاً يقيناً معاقباً على مخالفته و إلا فطلق الاحتمال لا يكون بياناً ومنجزاً للراقع مثل الاحتمال في الشبهات الموضوعية والحكمية يعد الفحص ومن الواضح الله قبل الفحص في الشبهة ما أحرزا حتمال التكليف المنجز لأنه لو كان في الواقع امارة صادرة على حلية العصير لم يكن الحرمة الواقعية منجز الان الامارة الصادرة غير الواصلة ولوسلم انه لم يكن عذراً لكن الم بكن الواقع (ح) بمثا به كان الشارع أرادحفظ وجوده حتى في مرحلة الشك والمفروضعدم منجز في البين غير هذا الاحتمال فيكون بيانية هذا إلاحتمال فرع منجزية الواقع .

و بالجلة فكما يمكن أن يكون الاحتمال في البين احتمالا للتكليف المنجز يمكن أن يكون احتمالًا للمُكليف الغير المنجز فلا يقطع بالبيان حتى يستحق العقاب ويكون عقابه حسناً.

وببيان آخر يكون في البين احتمالين احتمال للتكليف المنجز واحتمال للمتكليف الغير المنجز ولازمه الشك في تحقق البربان نعم لما يحتمل أن يكون التكليف المحتمل منجزاً بواسطة صدور أمارة على حرمته و تقصيره في الفحص يجب بحكم العقل الفحص أو الاجتناب من جهة دفع الضرر المحتمل فأفهم فأنه دقيق فى الغاية و بعبارة أخرى لا اشكال فى أن وجوب الفحص طربق للظفر بالواقعيات أو بالطرق المنصوب اليهـ افاذا لم يكن طريق في البين مجمول من طرف الشارع والواقع لم يكن معلوما فبأى وجه يستحق المخالف للواقع المقاب على مخالفته فعم يستحقه على تجربهلو قلمنا به والعله لأجلما ذكر بنظر السيد الكبير الميرزا الشيرازي قده على ما حكى عنه فيها أفاءه استاذه المصنف قده في المقام وإن رده بعض المحققين من تلامذته قدهما على ما حكى بوجه ستمرف ضعفه انشاء الله .

و يمكن تقرير المطلب وإثبات المدعى بنحو آخر وهو الذى أشرنا اليه سابةأوا حتمله الاستاذ قده في مقالته وهو انه بعدما عرفت من أن الذي يكون حقيقة موضوعا لفاعدة قبه المقاب في جميع الموارد هو عدم التمكن من الوصول الى مطلوب الشارع فلا محالة يكون في المقام مشكوكا لاحتال تمكينه بالفحص فيكون الشبيهة في تحقق موضوع الفاعدة لكن يجب الفحص اوالاجتناب الزوم دفع الضرر المحتمل ولكن قد عرفت ان هذه النتيجة

غير مختصة به بل ولو كان البيان نفس الاحتمال لا يكون المقام أيضا مورد الحسن العقاب لما عرفت من انه ايس البيان مطلق الاحتمال بل احتمال مخصوص وهو مشكوك فالأقوى عدم ترتب المقاب إلا في صورة مخالفة العمل للواقع وللطريق المنصوب الموافق للواقع .

حمدة الرسائل في شرح الوسائل

هذا كله على تقديركون مدرك وجوب الفحص الوجه الرابع وهو حسكم العقل والعقلاء بلزوم التفتيش والنجسس بالنسبة الى ما يحتمله من أحكام المولى وأما لو بنينا على كون المدرك هو العلم الاجمالي بوجود الواجبات والمحرمات أي الوجه الخامس المـذكور سابقًا فريمًا يقال بانه لامناص إلا عن الالتزام بما ذكره المصنف قده وقو اه لوضوح أنه لا يكون كل واحد من الشبهات (ح) إلا من أطراف العلم الاجمالي المنجز الذي يـكون مورد حكم المقل بوجوب الاحتياط بل ولو كان المدرك هو الوجه الرابع وفرضنا عدم تمامية الوجه الخامس لـكن وجود العلم الاجمالي للتنجز وعدمجريان البراءة في الشبهات كافةلابد أيضًا من الألتزام بما قره المصنف كما حكى عن بعض المحققين قده رداً على استاذه قده فيما تنظر في كلام المصنف قده و لكن الانصاف عدم تماميته ولو بنينا على كون المدرك هو العلم الاجمالي أو ضممناه الى الوجه الرابع لانه لابد من انحلال العلم الأجمالي المذكور ولملا لا مناص من الالتزام بما التزم به الاخباري في الشبهات التحريمية ومن المعلوم ان لازم الانحلال خروج ما يجرى فيه البرائة من الشبهات من أطراف العلم الاجمالي وكونه شبهة بدوية و إلا لا يكون منحلا سواء كان وجه الانحلال كون العلم الاجمالي من أول بنحو لو فحصناً عن المعلوم لظفر نا بدليله أو من جمة انحلال العلم الاجمالي الأول في الدائرة الكبيرة بالعلم الاجمالي الموجودة في الدائرة الصفيرة أي الآخبار والأمارات ومن المعلوم بعك التأمل أن ما يعمله الجاهل قبل الفحص يحتمل أن يكون من بجاري البراءة في الواقع أي من الشبهات الخارجة عن العلم الاجمالي لفيام الأمارة على الحلية أو عدم قيام الأمارة على الحرمة وبعبارة أخرى فى كل شبعة لما يحتمل انه لو فحص يظفر بامارة على الحليمة أولا يظفر بامارة على الحرمة ولما لم يكن وجوب الفحص طريقيا لا نفسيا فلا يكون الشبعة من

أطراف العلم الاجمالي المنجز يقينا بل يحتمل ان يكون من أطرافه و يحتمل ان يكون خارجا من أطرافه فيكون مردداً بين ان يكون من مجاري البراءة أو من مجارى الاحتياط نعم كما قد عرفت في التقريب السابق يجب الاجتناب من جمة دفع الضرر المحتمل واحتمال كونه من أطراف العلم ومن هذا ظهر انه أيضا لا يحكم العقاب فيها اذا خالف عمله الواقع ولم يكن عليه طريق منصوب يمكن العثور عليه بالفحص لا موافق ولا مخالف كما التزم بترتب المقاب بمض الأعاظم قده لما عرفت من أن مجرد كون الشبهة من أطراف العلم الاجمالي بوجود الواجبات والمحرمات لا يوجب الازوم والاستحقاق سيما على ما اختاره من وجه الانحلال للعلم الاجمالي في المقام فراجع و تأمل و افهم .

﴿ قُولُهُ قَدْهُ وَدُفُعُ الْأَشْكَالُ أَمَا يُمْنِعُ تَمْلُقُ النَّكَلِّيفُ الْحِ ﴾ قديقال بأن الاشكال متعمدد لا أنه واحدكما يوهمه عبارة المتن لأن مسئلة ترتب العقاب على الواقع المتروك مع التمكن من اتيانه عند بقاء الوقت اشكال وحديث انه كيف يسقط الآمر بالواقع بالمأتى به مع انه لم يكن مأموراً به مطلب آخر .

والانصاف أن الاشكال و أن كان ذا جهتين وعلى تقديرين و أكن حقيقة يبتني على أمر واحد وهو كون الحـكم الواقمي واحداً لا يتنفير عما هو عليه كما هو الاصل في مذهب المخطئة (فح) يتوجه ان الحـــكم الواقعي ان كان وجوب صلاة القصر ولم يكن المردد بينـــــــه و بين النَّمَامُ كما هو قضية ترتب العقاب على تركه اذا كان عن تقصير فكيف يكون التَّمام مأموراً به ويسقط به الواقع وان كان واجباً تخييرياً بينه وبين الثمام فيرد عليه مع انه لم يقل به أحد لا معنى لترتب العقاب على ترك القصر مضافا الى لزوم كـ نها يةالتمام حتى في حال الاختبار والعلم وقد تصدى الاعلام للذب عنه بوجوه:

(الأول) ما ذهب اليه السيد المرتضى قده في جو ابأخيه السيدالرضي قده و هو ماأشار اليه المصنف في المنن بقوله بدءوي كون القصر مثلاً واجباً على المسافر العالم وكذا الجهر والإخفات ولا يخني عدم تماميته للزوم عدم اشتراك العالم والجاهل في الحسكم الواقمي

ولزوم الدور المنقول عن العلامة قده في رد المصوبة .

(الثاني) ماذهب اليه الشييخ الكبير كاشيف الفطاء قده من الالتزام بان الامر بالتمام بنحو الترتب على الأمر بالقصر وفي طوله ولا مانع منهـــه كما هو الحال في باب الأمر بالضدين اذا كان أحدهما أهم من الآخر فكما انه عند عصيان الأمر بالأهم فيــ وجب استحقاق العقاب ويصح امتثال الامر بالمهم فكمذلك المقام فيترتب على أرك القصر استحقاق العقاب و لـ كن يصح التمام ،

وقد أورد(١)عليه بأن المقام أجني عن الخطاب الترتبي ولا يندرج في ذلك الباب لآنه يعتبر في الخطاب الترتيبي أن يكون كل من الخطا بين واجداً لتهام ما هو الملاك ومناط الحكم بلا قصور أحدهما في ذلك ويكون المانع عن تعلق الأمر بكل منهما عدم القدرة على الجميع بين المتعلقين في الأمتثال لما بين المتعلقين من التضاد والمقام لا يكون من هـذا القبيل لعدم ثبوت الملاك في كل من القصر والتمام وإلا لتعلق الأمر بكل منهما لأمكان الجمع بينهما وايساكا اضدين الذين لا يمكن الجمع بينهما فعدم تعلق الامر بكل منهما يكون كاشفا قطما عن عدم قيام الملاك فيهما هذا مع انه يعتبر في الحطاب الترتبيي أن يكونخطاب المهم مشروطا بعصيان خطاب الاهم وفي المقام لا يمكن ذلك إذ لا يعقل ان يخاطب التارك للقصر بعنوان العاصي فانه لا يلتفت الى هذا العنوان لجمله بالحكم ولو التفت الى عصيانه يخرج عن عنوان الجاهل ولا يصح منه الصلاة التامة فلا يندرج المقام في صغرى الترتب واكن الانصاف عدم ورود ما ذكر عليه لو بنينا على صحة النرتب في أصل المسألة أما أولا فلعدم اشتراط مسألة الترتب على كون الموضوعين متضادين محيث لا يمكن الجمسع بينهما في الوجود بل المناط كون أحد التكليفين في طول الآخر ومرتباً عليه سـوا. كان الموضوعان مما يجتمعان في الوجود أو لا يجتمعان لأن المانع في ذلك الباب عدم معقولية فعلية الأمر بالاهم مع فعلية الأمر بالمهم فاذا صححنا هذا المطلب وقلنا بانه لا مانع من فعليته واستحقاق العقاب على تركه وفعلية الأمر بالمهم من جهة ان رتبة العصيان متأخرة

(١) المورد بعض الاعاظم لليرزا النائيني قده

عن رتبة نفس الأمر فيمكن الالنزام في المقام بان الأمر بالقصر فعلى يترتب على مخالفة العقاب وعند عصيان هذا الأمر وترتب العقاب يكون الأمر بالتمام متوجه اليه بخلاف ماذا اطاع وأمتثل لايكون الامر بالتهام متوجها اليه كما انه إذا اطاع الأمر بالازالة لايتوجه اليه فى ذلك الزمان الآخر بالصلوة وثانيا ان المضادة بين الفصر والتمام ايضاً عما لا إشكال فيه لآنه عند انيان احدهما لا يمكن ان يقع الاخر في الخارج واجداً للملاك لما ستعرف من أنه لا يمكن استيفاء ما بتي من الملاك و المصلحة بانيان صلوة القصر و أما حديث انــه لا بد وان يكون في النرتب كل و احد منهما و اجداً للملاك بلا قصور فيه من هــذه الجهة بحيث لو كان المكلف قادر أ على اتيان كايهما لوجب فهو بما لادليل عليه ويكون بلا شاهد .

وبالجلة الذي هو مؤسس لمسئلة النرتب وان كان أول من توجه اليه المحقق الثاني قده أعرف بمرادة وموارد جريانه بل ببالى انه قده مسئلة الضدين عطف على الترتب في المقام فلو قبلنا منه أصل المطلب لا يرد عليه الإشكال من هذه الجوة .

نعم قد يتوجه عليه الإشكال بعدم جدوى وترنب الأمر بالتمام على عصيان الأمر بالقصر في أثبات المدعى لما اشار اليه المورد قده في كلامه من عدم امكان اشتراط التكليف بالمهم مشروطا بعصيان خطاب الاهم في المقام إذ لايعقل ان يخاطب التارك للفصر بعنوان العاصى فانه لايلتفت إلى عصيا نه لجمله بالحكم ولو التفت إلى عصيانه يخرج من عنو ارب الجامل ولا يصح فيه التـــام و لعدم تحقق العصيان إلا بالنسبة إلى آخر الوقت حيث ان عصيان الواجب الموسع تبركه في جميـع الوقت بحيث لايمكن ان يأتى به فيه وهو لايتحقق في القصر والنام اصلا الا على القول بشمول اطلاق قوله وع، من ادرك ركمة الخ مثل المهام وفي الجمر والاخفات لايتحقق إلا بالنسبة إلى آخر الوقت فلا يفيد الـترتب لعدم لزوم الاعادة ولو ارتقع الجهل قبل خروج الوقت ولكن يمكن ان يرد الإشكال بانيه لاملزم لخصوص كون العصيان شرطاً لوجوب التمام بل يكفي كون نفس الجهل بوجو به شرطاً في

انيان التمام ولماكان اشتمال التمام على المصلحة في خصوص حال الجهل أمراً ممكمنا فلا يجوز أن يأتى به في حال العلم والاختيار وما اوردعليه بعض الاعاظم ( قده ) بأنه ان كان المصلحة الفائنة من المصلحة اللازمة وكان لها دخل فى حصول الفرض الواجب فملا يمقل سقوطه بالفاقد لها خصوصا مع امكان استيفائها في الوقت وإن لم يكن لها دخل فيه فاللازم هو الحكم بالتخيير بين القصر والاتمام غايته كون القصر أفضل من النمام ولكن لا يخفى مافيه فانه يمكن ان يلتزم بانها من المصلحة اللازمة لكن بعد الاتيان بالتمام لا يمكن استيفائها في صلوة القصر وأما دعوى عدم اعتبار شيء في استيفا. المصلحة سوى القدرة على انيان المتعلق خالية عن الشاهـ لامكان أن يكون المأتى به ثانياً غـير واف لادراك المصلحة الثنائية بل ريما يكون فيه المفسدة مثل للسهل المركب من عدة اجزاء معينــة وكان اللازم اسهال عشر مرات للمريض مثلا فاذا شرب المركب من تسعة اجزائها فاسهل تسع أو ثمان مرات فلو شربه المريض ثانياً لادراك الجزء غير المأتى به أولار بما ينتهى الى الهلاك من جهة كـثرة الاسهال ولا يلزم من ذلك اشتراط كون صلوة المصر ذات مصلحة على عدم السبق بالتمام لأن لأزم كل متضادين عدم تحقق أحدهما عندد تحقق الاخر وهذا غير مرتبط بمسألة الاشتراط فافهم الرابع ماذكره بعض الأعاظم قده بافراد الجواب في كل واحد من المسائل الثلاث بعد ابتناء الاشكال على تمامية مقدمتين الاولى كون المأتى به حال الجمل مأموراً به الثانية استحقاق الجاهل العافل للعقاب وكون استحقاقه لأجل تفويت ماكان واجباً عليه فى حال الجهل والكن ذهب الى كون المقدمة الثانية قابلة للمنع من جمة عدم صحة دعوى الاجماع في مسألة استحقاق العقاب التي ليست من المسائل الشرعية والتزام بعض المجمعين بترتب العقاب على نفس ترك التعلم أو من باب التجرى

ولكن الانصاف أن انكار هذه المقدمة على خلاف القاعدة حيث أن مخالفة أمر المولى

بحكم العقل يوجب استحقاق العقاب والمفروض أن الحسكم الواقعي للمسافر هو القصر

فأذا كان تركه عن النقصير يحكم المقل باستحقال المقاب والمقصود من الاجماع كون هذا

الأمر باليام لأنه كما يكون العصيان متأخراً عن الحسم كنذلك الجهل بالحكم بل لابد منه لانه لا ينحصر كماية التمام بخصوص صورة المقصير بل يكني في صورة الجمل عن قصور غاية الأمر انه لا يستحق العقاب على ترك القصر ومن هنا قد يقال بأن إشكال تر تب العقاب غير إشكال كيفاية النام عن القصر كما اشرنا اليه مع أنه لايلزم توجه الخطاب تحو الماصي محيث، يلتفت الى عصياً له حتى برتفع جهله بل نفس توجه الخطاب اليه في الواقع كاف .

وبالجلة يكني في المقام احتمال كل عنوان طولي بالنسبة الى الخطاب في الواقع بلا لزوم أن يكون المكلف ملتفتاً إلى ذلك العنوان بخلاف أثبات الترتب في باب الصدين فانه ينحصر العنوان المرتب عليه في العصيان الملتفت اليه غالباً لوضوح انه في المقام لنوجيه المطلب بعد صحة الامر ووقوعه بخلاف باب الصدين فان القائل بالنرتب في مقام تصحيحه وأثبات امكان توجه الآمر نحو المهم فافهم وأغتنم ولمله من جهـة الففلة عن الفرق بين المفامين من هذه "جهة قد أورد عليه مافي ذيل كلامه من الاشكال و ان كان و ارداً على تقريب الشيخ الكبير قده حيث انه رتبه على عصيان الأمر بالقصر فراجع.

﴿ وقد صححنا مطلب المقام في البحث في باب الضدين اخيراً بنحو الترتب محيث لا يبقى فيه إشكال اصلا وان لم نتمقل النرتب المعروف في الصدين وقد اجبنا عن جميع الوجوء المصححة له وبينا بقاء الاشكال محاله مفصلافراجع تقريرات بحشا ك.

الثالث ماذهب اليـه المحقق الخراساني في الـكـفاية وحاصله منع الملازمة بين صععة المأتى به من التمام والأمر به بل القدر اللازم في صحة العمل الذي هو الوارد في الأخبار والمراد من مثل قوله وع، تمت صلوته هو أن يكون العمل و اجداً المقدار من المصلحة لازمه الاستيفاء في حال الجمل به ولا يلزم من ذلك الأمر بالعمل المأتى به في ذلك الحال لانه ضد ما يكون فيه الملاك الأكمل فاستحقاق العقاب من جمة ترك ماهو الأهم المكلف به فملا وعدم لزوم الاعادة ولو كان الوقت باقيا من جهة عدم امكان اتيان مثل القصر الصحيح بعد



عمدة الوسائل في شرح الرسائل

الاصطلاحي كي يقع الحدشة فيه وعلى كل حال فقد أجاب عن مسئلة صحة كل و احد من الجهر أوالاخفات فيموضع الاخر بأنه لايكون المأمور به المشترك في حق العالمو الجاهل إلا ماهو المشترك بين الجهر والاخفات وإيما وجوبكل واحد منهما في محله رجو با نفسياً لكن عند العلم بهذا الوجوب النفسي ينقلب إلى الوجوب الفيري ولا مانع منسه أصلا فرتفع الاشكال بحدافيره فراجع تقريرات بحثه (قده) نعم قد اعترف (قده) بانه يلزم ترتب المقاب على ترك الجهر مثلا في الصلوة الجهرية لا على ترك الصلوة الجهرية وهذا خلاف كلمات الاصحاب الكن قال هذا استبعاد محض لا مانع عنه و لكن يرد عليه ازوم عدم كون الحكم الواحد مشتركاً فيه العالم والجاهل لان الصلوة مـع شرطية الجهر في قرائيه مختص بالعالم دون الجاهل حيث انه على الفرض الخطاب المتعلق بالصلوة المتضمة للقرائة بشرط الجهرمتوجه الى العالم بالجهر دون الجاهل وان كان الجاهل مكلفاً بالجهر في صلوته واقعاً لكن هذا الوجوب بخطاب مستقل متوجه اليه في حال الصلوة وغير مربوط بالخطاب بالصلوة وقوله تعالى أقيموا الصلوة (فان قلت) هو مصرح يان الخطاب المشترك بين العالم والجاهل هو الخطاب المتعلق بالجامع بين الجهر والاخفات وهذا لايتغير عما هو عليه وانما طر. عليه الوجوب المقدى مـع بقا. ملاك الوجوب النفسي (قلم) إذا كان الصلوة المشتمل على ذات القرائة متعلقاً به الأمر الصلوتي بالنسبة الى العالم والجاهــــل فالقرائة المشترط فيها الجهر أو الاخفات داخلة في اية صلوة التي تكون و اجبة بالحكم الواقمي او التي تكون واجبة بالحكم الظاهري لا مجال للثاني لأن وجو بها لاتكون في ظرف الجهل بالواة\_ع فيتمين الأول ويلزم اختلاف حكمي العالم والجاهل( فان قلت )العلم بالجهر أو الاخفات في الصلوة يوجب حكما واقعيماً ثانوياً غـير ما يكون مشتركاً بين العالم والجاهل (قلت )يلزم حينتُذ از وم الصلوتين وامتثالين احدهما للحكم الواقعي المشترك والثاني الامر المختص بالعالم ولا تداخل في باب الصلوة حتى يمكن

وتلك الحصوصية وإن لم يعلم بها إلا انه من ترتب العقاب على ترك القصر في حال الجمل يستكشف أنا أن هناك واجباً نفسياً فات من المكلف كما أنه من صحة كل من القصر والاتمام في حال الجهل يستكشف ان الواجب عليه أحداً الأمرين تخييراً ومن بطلان القصر في حال العلم يستكشف القيدية والارتباطية ولا بعد في ذلك كله اذ من الممكن ان تلحق خصوصية لاحدفر دى الواجب تقتضي تعينه لاعلى وجه القيدية كالونذر الصلوة في المسجد فان خصوصية النذر تقتضى تعين و قوع الصلوة في المسجد ومع ذلك لوخالف و او قع الصلوة في غير المسجدصحت صلوته واستحق العقاب على مخالفة النذركاأنه عكن أن تنضم خصوصية لأحدالفردين تقتضى تعينه على وجه القيدية ومثل له بما إذا عقدصلوة الجمعة من له الولاية على عقدها قانه لاتصح من المكلف غير صلوة الجمعة مـــع ان الواجب في عصر الحضور أحد الصلونين تخييراً حسب المستفاد من مجموع الآخبار فليكن المقام من هذا القبيل بان يكون الواجب هو القصر أو التمام تخييراً وخصوصية العلم بالحسكم توجب تمين القصر وعدم صحة التمام ولا يخفى مافى كلا التقريبين من كو نه خلاف ظاهر كلمات الأصحاب ولزوم عدم اشتراك المالم والجاهل في حكم واحدكما عرفت في المسئلة الأولى بل الثانية وغير ذلك وأما تشبيه المقام بوجوب صلوة الجمعة تعييناً عند عقد من له الولاية مع كونها واجباً تخييراً زمان الحضور فما لانعرف القائل به فضلًا عن كو نها مستفادًا من الأخبار نعم احتمال في البين ونسب الى عدة وهو وجوبه تعينا عند النداء في زمان عدم الحضور نظراً الى افتضاء الاية ذلك مَقتَضَى شرطية النداء للوجوب بناء على تمامية دلالتما من ساير الجمات وأما كونه واجبا تعيينا بمد عقدها مع كونه واجبا تخبيريا بالنسبة الى نفس هذا الشخص فما لامعنى له امدم معقو ايته فتدبر وربما لهذه الأ.ور أو اجمضها عدل عن ذلك كلـــه في الفقه والتزم بأن الواجب على الممافر الجاهل اثما هو التام ولا يصح منه القصر ولو تمشى منه قصد القربة استظهاراً تسالم الفقهاء على ذلك ومنع عن أصل المقاب وهو كما ترى النزام بالاسوء والأشكل لان كلاهما خلاف تسالم الاصحاب كما اعترف به بنفسه

الظاهرية و الكن كلامه هناك ينافي ما يقول به في المقام من كون الحدكم الواقعي الصلوة المقصورة بالنسبة الى المسكلف ( فان قلت ) ماذكره في المقام بالنسبة الى الجاهل بالحكم والشاك في عدد الركمات عالم بالحمكم ( قلت ) يلزم على كلا المبنين في المقامين أن يكون للشاك في عدد الركمات ثلثًا من الاحكام الواقعية أو لها والركعتان بواسطة علمه بالحكم تبدل باربع ركمات ومن جهة شكه في عدد الركمات تبدل حكمه الواقمي بالمقصورة وهو كما ترى والذي يشهد على بطلان ماذهب اليه وصحة ماذهب اليه المشهور قول الامام (ع) في أحاديث الشكوك الا اعلمك شيئًا الح الدال على أن الحريم للشاك الجاهل هو ماكان واجبأ للمالم ﴾

عمدة الوسائل في شرح الرسائل

وقد أجاب عن المسئلة الثالثة بان الواجب على الجاهل بوجوب القصر الركعتين لكن لا بشرط عدم الزيادة بل لا بشرط عنه والعلم به يوجب انقلابه إلى كونه بشرط لا فيرتفع الاشكال عن المسئلة إلا من جمَّة استحقاق المقاب، على ترك القصر و ممكن الذب عنه بامكال كو نه على ترك التسليم بعد التشهد في الركعة الثانية لامن جهة جزئيـة بل من جهة انه علاوة عن جزئية أصله في أصل الصلوة يجب نفساً اتيانه في الثانيـة ولكن اعترف بنفسه قده ان هذا لايساهد عليه كلمات الاصحاب بل لاينطبق عليـــه بمض الفروع المتسالم عليها بينهم فان الظاهر تسالمهم على أن الجاهل لو نوى التمام واتم صلوته بهذا العنوان صحت صلوته بعنوان ما نواهاو هذالا مكن إلا أن يكون المأمور به في هذا الحال هو خصوص الركمتين الاوليين ولولا بشرط عن الزيادة كان اللازم هو فساد الصلوة وكذا الظاهر تسالمهم على ان الجاهل لو نوى القصر من باب الاتفاق وتمشى منه قصد القربة صحت صلوته القصر وهذا لايتم الاعلى كونها مأموراً بهاحتى في حال الجهل ثم انه قال يمكن التفصى عن الاشكال بان يقال الواجب على المسافر أحد الأمرين من القصر والتمام تخييراً والكن في القصر خصوصية تقضى تعينه لاعلى وجه الفيدية بل على وجه الوجوب النفسي و بالملم بالحكم تصير تلك الخصوصية قيداً للصلوة

قبل ذلك مع لزوم اشكال عدم الاشتراك والدور ومن جميع ما ذكر نا ظهر ان الأوجه بل المتمين في الجواب اختيار ما اختاره الشيخ الكبير قده بضميمة ما قلماه او ما اختاره المحقق الخراساني قده.

﴿ قُولُهُ قَدْهُ فَيضِيرُ بِضَمِيمَةُ أَصَالَةُ البراءةَ الح ﴾ سواء كان الاستطاعة أمراً مركبا من وجود المال بمقدار الزاد والراحلة وغيرهما وعدم الاشتفال بالدين اوامرأ بسيطا حيث انه بناء على الاول يتحقق جزء الموضوع بالاصل وجزئه بالوجدان وبناء على الثانى يكون البراءة ووجود المال محققاً للاستطاعة وان معناه حينئذ النمكن العرفى أو الشرعى نعم لو كان معلمًا على عدم الدين الواقعي فلا يتحقق بالبراءة وانكان يمكن اثبات الجزء بالاستصحاب اذا كان له حالة سابقة هذا و لـكن قد يشكل بانه كيف يحرى البراءة في مثل هذه الموارد مع ان مجراها من اطراف العلم الاجمالي بالتكليف حيث انه يعلم اجمالا أما بوجوب اداء الدين وأما بوجوب الحج ولا يجرى أصل النافي للتكليف في بعض اطراف العلم الاجمالي إلا بعد جريان الأصل المثبت للنكليف في الطرف الآخر حتى ينحل العــــــلم الاجمالي والمفروض في المقام العكس حيث أن المقصود أولا أجراء الأصل النافيحي يثلبت الموضوع للنكليف في الطرف الاخر و لكن قد عرفت في السابق الجواب عن هذا الاشكال بانه بحرى الاصل أولا بملاحظة اثر وجوب الحرج لاعمـــلاحظة الاثـــر المترتب عـــلى نفسه من نفى التكليف وبــــذلك ينحل الفلم ثم يجرى البراءة العقلية ثانيا بالنسبة الى نفى التكليف فتأمل وراجع ما ذكرناه سابقاً لمله ينحل الاشكال ويرفع الشبهة انشاء الله تمالي .

﴿ وَ مَكُنَ أَنْ يَدَفَعَ الْإَشْكَالَ بَانَ الشُّكُ فَي وَجُوبِ الحَجِّ لَيْسَ فَي مُرتَبَّةَ الشُّكُ في اشغال الذمة بالدين بك في طوله و يكون الشك فيه سبباً عن الشك في اشتغال الذمة و برائتها لإن المفروض انها من مقومات الاستطاعة التي هي موضوع للوجوب ومرتبة الموضوع

مقدمة على مرتبة الحـكم ومن المعلوم انه بمدجريان الاصل في السبب لايبقي مجال لجريانه فى المسبب هذا ولكن يتم هذا الجواب بنا. على كون عدم المانع من اجزاء العلة كما هو المشهور وأما بناء على كون المانع مضاداً لنفس المعلول ولا يكون عدمه من مقدماته فلا يرجع المقام الى الشك السبى و المسبى فينحصر جواب الاشكال بما ذكرناه اولا ﴾

﴿ قُولُهُ قَدُهُ وَفَيْهُ أَنْ تَقَارُنُ وَرُودُ النَّجَاسَةُ الْحُ ﴾ لا يخفي أنه بعد عدم استفادة قاعدة المقتضى والمانع من الحديث الشريف وعدم تماميتها كما أشار اليه المصنف قده في أخر المطلب بمكن القول بان الحسكم في المقام الطهارة لا لورود النجاسة على ماهو كربل من جهة الرجوع الى قاعدة الطهارة بمدعدم دلالة الحديث على الطهارة في صورة التقارن ولا على النجاسة لان مقتضى المنطوق كما يكون لزوم تاخر ملاقات النجاسة عن الكر في عدم التنجس فكمذلك مقتضي المفهوم ان موضوع التنجس أن يكون ملاقات النجاسة بعد تهحق عدم الكرية وكلاهما ساكمتان عن صورة التقارن ويرجع الى قاعدة الطهارة والحمد لله اولا واخرا وظاهراً وباطنا ﴾ .

manifestation of the plant of the party of the state of the

the get by polls ) to the and of the second three is not the sign of the first of



## بنسب والنؤال والتخيين

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على محمد وآله الطاهر ولعنة الله على اعدائهم أجمعين لا يخفى انه لما كان البحث فى قاعدة لاضرر من أهم المباحث ولا بد من بسط الدكلام فيها مفصلا وما وفقت للنكلم فيها بالتفصيل فى الدورة الني كتبت فيها تعليقة الماكلام فيها مفصلا وما مفصلا وفى هذه الليالي من شهر رمضان سنة ست وسبعين على المةن ووعدت المبحث عنها مفصلا وفى هذه الليالي من شهر رمضان سنة ست وسبعين و نشماة بعد الالفر فقت بحمد الله للبحث عنها فاجبت أن اكتب نتيجة البحث ولا مانع من الحاقها بالتعليقة انشاء الله فاقول ومن الله النوفيق .

(قوله قده وحيث جرى ذكر حديث نفى الضر والضرار ناسب بسط الكلام فى ذلك فى الجمله الح كلابد من البحث فيها من جهات ( الجهة الاولى ) فى سند الرويات الواردة فى المقام وان كلها أو بعضها معتبر بحيث يمكن أن يكون مستنداً للفقيه ومدركا للمسئله ( وقد يقال ) (١/٢) بانه لا احتياج الى البحث عن سندها واعتبارها تاره من جهة توانرها واخرى من جهة عمل الاصحاب رضوان الله عليهم بها ولا يخفى ان تواترها وان آدعاه فخر المحتمقين قده فى الايضاح لكنه لما لم يكن لفظاً ولا معنى بل يكون اجمالياً لا يكون حجة الا بالنصبة الى المتبقن منها ان كان أى كان فى البين جامع يكون اجمالياً لا يكون حجة الا بالنصبة الى المتبقن منها ان كان أى كان فى البين جامع كل يحكى ولو نضمنا أو التزاما من ذلك الجامع والا فالتواتر الاجمالي لا يكون الاقضايا كل يحكى ولو نضمنا أو التزاما من ذلك الجامع والا فالتواتر الاجمالي لا يكون الاقضايا شخصيته متعددة متباينة وأما حديث اعتبارها من جهة عمل الاصحاب فسيجي ان شاء الله ( وقد يقال ) بان الاضبط بل المتعين ماهو المشهورين بين الفريقين من قوله ( ص )

(١) القائل هو بعض الأعاظم الميرزا النائيني قده

لاضررو لاضرار بلاكلتي الاسلام أو على مومن وان كان في نها ية ابن الاثير لاضرر ولاضرار فى الاسلام وهو الحكى عن الثذكرة وما رواه غير واحد عن زرارة عن أبيجمفر (ع) كما في المتن بزيادة على مؤمن مكمان لفظة في الأسلام في قضية سمرة بن جندب وقد قال في وجه تمينه واضبطيتهان الأصل عند دوران الزيادة والنقيصة وانكان عدم الزيادة لاعدم النقيصة لكن لما كان مستند هذ الاصل اضعفية احتمال الغفلة في الزيادة إلا أنه في المقام محتمل غير بعيد أنه زاد الراوى كلمة الاسلام في الرواية تشبيها بنظائرها من مثل هذا التركيب مثل قوله لارهبانية في الاسلام لاصروة في الاسلام لا اخصاء في الاسلام مع توهمه انه المرفوع في الاسلام بعد الالتزام بجواز نقل المعنى للراوي مع انه ماورد فى مسانيد أصحابنا قدهم مع هذه الـكـلمة وما ورد معها يكون بنحو الارسال وأماكلمة مومن وان ورد فى رواية زرارة ولكن لما كان غيرها من الروايات خالية عنها فاصالة عدم الزيادة غير جاريه بالنسبة اليها لابعدية غفلة الكل عن نقل هذه الكلة ثم انه قدم ترقى في المطلب وقال بان وجود الكلمتين لا أثر لها أبداً ولا يفرق معنى لاضرر ولاضرار بزيادتها و نقصانها أصلا لأن كلمةالاسلام لو لم تكن في ذيل الحديث المبارك لكان المنفي أيضا هو الحمكم المجمول في الاسلام وقال رداً على المصنف قده بانه ولا يؤيد كلمة الاسلام حكومة القاعدة على الأحكام المجعولة بالعمومات للعناوين الأوليـة لانهما موجودة في قوله (ص) لانجش في الاسلام مع أنه للنفي ولا يناسبها ولا معني للحكومة في هذا الحديث لأن معناه النهمي وانه يحرم تعريف السلعة أو زيادة فيمتها ليرغب اليه المشترى واين هذا من معنى الحكومة ورفع الحكم الثابت وضعا مضافا لل أن الحكومة مبنية على أن يكون الظرف لغواً ومتملقا بالضرر المنفي فيكون ممني الحديث أن الضرر في الاسلام ليس وأما لو كان الظرف مستقراً كما في لا بحش في الاسلام الذي لا شبعة في أن الظرف فيه ظرف للنفي لا للمنفى فيمكن ارادة النهمي منها أيضا وبالجملة يقول وجود هذه الكلمة وكلمة على مومن من جمة الحكومة وساير المحتملات

الـكلام في بيان معنى حديث لا ضرو ولا ضرار الجمة عكن أن يقال مان مثله ايضا حاكم على سلطات البايع في أفعاله واقواله بمقتضى ادلة جوازها ومنه ظهر مافي ما أفاده أخيراً من احتمال النهري إذا كان الظرف مستقرأ وان كان يؤيده مبنى المصنف قده لرجوع القيد عنده بحسب الظاهر الى الهيئة لا إلى المادة لما عرفت من انه خلاف الظاهر وغير معمود وكونه في مقام الانشاء والشارعيــة غير مقتضى لارادة البرك انشاء مثل مافي المضارع الصادر في مقام الانشاء كما عرفت وأما ما أفاده أو لا بان خصوصية المقام تقتضى تقدم اصالة عدم النقيصة على أصالة عدم الزيادة بخلاف غير المقام ففيه أن خصوصية مثل المقام بما كان المنقوص جملة تامة بحيث عكن يكون كبرى في نفسه للاستدلال والقطبيق وماكان محتاجاً الى ضم المشكوك فيه مثلا في مقام الا ـ تدلا يقتضي عكس ما أفاده من قائيد أصالة عدم الزيادة لأن التقطيع في الاخبار ورواية مقدار من الذي سمعه بحيث لايضر بالمعنى اوحذفه بتوهم انه جي. به توضيحاً أو تأكيداً ولو بحسب اجتهاده في فهمه بعد ماقلمًا بجواز النقـــل بالمعنى والمضمون في نقل الرواية غير عزبز فلم لا يكون عدم لفظ الاسلام أو على مومن في كشير من الاخبار بناء على عدم تعدد المرومي من هذا الباب و اممري ربما يكون الالتزام هذا أهون من احتمال أن الراوى زادكلة عمداً أو غفلة تشبها أو اشتباهاً هذا كله اذاكانت الاخبار من باب تعدد الروايات مع وحدة المروى وأما اذاكان من باب تمدد المروى كما هو الظاهر المستفاد من وروده في قضايا متعددة فالمتبع ماهو الوارد في مورده نعيم فيخصوص قضية سمرة تكون الاخبار الواردة فيها من باب تعدد الرواية ووحدة المروى لأنها في قضية شخصية و بالجلة بناء على التواتر الاجمالي كما هو كذلك فلا يكون قدر متيةن ومقداراً مضبوطاً متعيناً فلا بد من ملاحظة ما هو المخصوص في كل مورد اللم م إلا أن يقال ان الذي يسهل الخطب أن الفرض والمقصود من قيد الاسلام وهو ارتفاع عموم الضرر حكومة الاخبار على العمومات الاوليـــة مرتب على نفس

وعدمهما سيان فراجع تقريرات بحشه وليكن يظهر بعدالتأمل ان فيما أفاده قده مو اقع للنظر أما ما أفاده أخيراً من عدم نائيد كلمة الاسلام للحكومة كما نقله عن المصنف قده ففي تشبيع عمَّل قوله لا نجش في الاسلام انه كمال الفرق بين المقامين لأنه ماورد فما ينطبق عليه النجش حكم في الاسلام حتى يكون ناظراً اليـــ ، بخلاف باب الضرر فان الموضوعات الضررية كلمها أوجلها تحت عمومات الاحكمام أر مطلفاتها وايس الاسلام إلا نفس بحموع الاحكمام فاذا قال ( لاضرر في الاسلام )يتوجه الكلام الي تلك الاحكمام وينطبق عليها نعم لوقلنا بان معنى الحكومة كون نظر دليل الحكم بنحو لو لم يكن دليل المحكوم كان دليل الحاكم لفواكما يستفاد من بعض كلات المصنف قده فلا يتم النظر بواسطة هذه الكلمة و ا-كن الحكومة ليست منحصرة بما ذكر كما حقق في محله و بالجملة ظاهر الجملة أنها جملة خبرية وأن كلمة لاقد استعملت في النفي كما سيحي عنةريب أن شاء الله ومقتضى صدوره من الشارع (ص) انه اخبار عن عدم جعل الحكم الضررى في الاسلام الذي هو عبارة عن مجموع الاحكام واذا قامت قرينة في مثل قوله لا نجش في على كون المراد منها النهبي وإنه لامعني للحكومة بالنسبة اليها فنلتزم به في خصوصها بل عَمَنْ أَنْ يَقَالُ انْ لَافَى قُولُه ( ص ) لانجش في الاسلام أيضاً للنفي وما أريد منها النهيي وأما يحسب الظاهر والقواعد الادبية فلانه لم يعمد استمال لافي الجملة الاسمية في النهـي وما سمى في العلوم العربية بغير نفي الجنس ولا أظن كو نه مراد القائل ان لا استعملت في النهى وأما بحسب الواقع فيمكن الالنزام بمدم ارادة الانشاء مثل يعيد ويفتسل الذي حقق في محمل بانه وان كان اللفظ يستعمل في المعنى الخبرى الا انه بالالنزام يدل على تحقق الطلب والارادة المتعلقة بالفعل فى نفس المولى ومنه ينتزع الوجوب والايجاب الهدم اقضتاء صدوره من الشارع كون الجملة الأسمية مثل الجملة الفعلية في المدلول بل غاية مدلوله بل غاية مدلوله الأخبار عـن عدم جواز النجش وعـدم مرخوصيته للبايـع وان كان ملازماً للحرمة لا أنــه ابتداء يـــدل على الحرمة وبهذه

- 114-الحتمية أو الارادة كـذلك وينتزع من الوجوب أو الحرمة أما الأول فلما أشرنا اليه من انه لم يكن معهوداً وارادة الحرمة من هذا النركيب في بعض الموارد بمعونة القرينة لاتكون شاهدا على ارادتها من في المقام بل قلنا بانه في تلك الموارد أيضا مااستعملت في النهى وأما الثاني فلما عرفت من أنه خلاف الظاهر وصدوره من الشارع لا يقتضي ذلك مضافا الى ازوم القاعدة بالتكاليف وعدم شمولها للاحكام الوضعية وعدم حكومتها على عمومات الأحكام مع انه خلاف التحقيق و خلاف ديدن الأصحاب قد هم أما الثاني أى عدم الحكومة فِن جهة كو نها حينتُذ في مقام بيان أحد المحرمات كشرب الخز وأكل الميتة والغيبة ولا يكون ناظر اليها وأما الاول فلمدم امكان ارادة الحرمــــة التكليفية والحرمة مثل الفساد وعدم المفوذ الفرامة والضان من النهى وقياس المقام عثل قوله تعالى أوفوا بالعقود مع الفارق لان الأمر بالوفاء يلازم الصحة والنفوذ لانه بالنسبة الى الاثار والتصرفات الواردة على الثمن والمثمن الملازمة لها بخلاف النهمي عن الضرر فيا في المتن من امكان الجمع بينهما وان هذا المعنى قريب من المعنى الاخر اي عمني النفي ليس بتهام نعم لوكان انشاء النهى بمادة الحرمة لا بالصيغة مثل قوله تعالى وحرم الربي عكن ارادة الحرمــة التكليفية والوضعية بان كان المراد مطلق الحرمان والمحرومية والممنوعية فيشمل عدم النفوذ في مقابل الحلية الشاملة للسكليف والوضع يممني الاطلاق والنفوذ ولكن المفروض أنه لا يكون كذلك في المقام الا أن يكون المراد من النهى نفي الجواز والترخيص اللازم للحرمة المنطبقة على التكليف والوضع عمني عدم كونه نافذاً ماضياً ولكن خلاف ظاهر كلام الفائل مضافا الى أن اثبات الفرامة والضان إذا كان الضرر موجبًا لها لو قلمنا به لايتم بالنقريب المذكور إلا بالتكلف الزائد نمم في خصوص العيادة إذا كانت ضريرته يستلزم الفساد لكن لامن جمة دلالة لاضرر عليه كما لا يخفى ( ثانيما ) ما أفاده المصنف قده في المتن من أن المراد نفي الحسكم الضرري وِلَكُنَ لَا يَخْفِي أَنَّهُ يَلَوْمِ النَّقَدِيرِ وَالنَّقَدِيرِ خَلَافِ الْأَصْلِ وَالظَّاهِرِ لَا يَصَارَ اللَّهِ إِلَّا مُعَ

قوله ( ص ) لاضرر ولا ضرار المسلم وردده عند الفريقين أما العموم فن جهة اطلاق الضرر بل عمومه من جمة عدم ذكر المتعلق فافهم فيشمل الضرر على النفس وعلى الفير وبالنسبة الى الماليات والحقوق والأعراض والانفس وبعد ماقلنا ونقول ان شاء الله انه ما استعمل في النهبي بل معناه النفي ولو عنشائه يشمل جميع الأحكام التكليفيـــــة والوضفية مع أن ورودها فيأبواب مختلفة وموارد متعددة عنه (ص) ولو كانت بعباراة مختلفة يكشف عن انها كانت قاعدة كلية وضابطة عامة لازم التطبيق على صفريانها فيجميع الابواب إلا ماخرج عنها بالدليل وأما حكومتها على العمومات فسيجي. ان شا. الله ان لسانها الحـکومه بعد ان لم یکن مفادها النهی و لا یکون فی مقام بیان الحرمة مثل سای<mark>ر</mark> المحرمات وان كان دلالنها عليها أقوى مع كلمة الاسلام كما عرفت نعم بناء على كون كلمة على مؤمن جزءاً فيما صدر منه (ص) يحتاج الحاق الصرر على النفس وعلى غـير المؤمن اعتبار الصد وأصل الكلمتين من جمهة استفاضة النصوص الواردة بالنسبة اليهما أوتواترها وصحة بمضها لايحتاج الى تكلف تحصيل الاجماع أو غيره بل مورده وهو الضرر على مومن من أحسد الموارد المنفى عنها الضرر بحسب الضابطة الكلية وهو صلوات الله عليه وآله طبق الفاعدة على المورد وبعبارة اخرى يكون النسبة بين هذا الحبروبين ماهو المشهوربين الفريقين الاطلاق والتقيد ويعمل بكليهما لعدم التنافى بينهما بالجملة اعتبار سندها بنحو العموم بما لا اشكال فيه ولا يحتاج الى بسط الى ازيد من ذلك ( الجهة الثانية ) في مدلول الحديث الشريف ودلالتها فتقول أن احتمالات التي قيل بها في معناها أربعة (أحدها) ان المراد منه النهى وقد عرفت عدم تماميته وانه خلاف الظاهر سواء كان المقصود الاستمال في النهى كما قيل عشدله في الجملة الخبريه الفعليه في مقام الانشاء أو ان الاستمال في النفي في مقام الأنشاء يكشف عن كراهة الفعل والزجر عنه وينتزع عنه الحرمة كما ان الجلة الخبرية الفعلية في مقام الانتياء ويكشف عن الارادة

والضرار فعال من الضراى لا يجازيه على اضراره بادخال الضرر عليه والضرر فعل الواحد والضرار فعل الاثنين والضرر ابتداء الفعل والضرار الجزاء عليه وأما الثانية فالمحصل من بجموع كلمات اللغويين انه بمعنى المجازات بالضرر بادخال الضرار على الطرف والظاهر انه فى قبال ضرره لافى قبال كل شى. يتوجه عليه منه من سوء ويناسبه اشتقاقه لانه مصدر المفاعله ولذا قالوابانه فعل الاثنيز هذار لكن قدوردة عدة من الايات بلوبعض الروايات وأطلق فيها على صورة الضرر من طرف واحد لاجزاء ولا فعل الاثنيين المناسبين لاشتقاقه وليكن فى قسم خاص مسن الضرر وهو التعمد بالضرر مثل قوله تعالى ولا نصار وهى لتضيعوا عليهن وقوله تعالى ولا تمسكوهن فراراً تتعدوا عليهن والنسبة بينه و بين الضرر العموم والخصوص المطلق ولا بأس بالمسير اليه ربما يؤيد المهنى الاخير اطلاق النبي (ص) انت رجل مضار على سمرة بن جندب لانه ماكان من المهنى الاثنين ولا مجازاة المضرر بل الظاهر انه كان في مقام العناد واللجاج

(الجهة الثالثة) في وجه نقدمها على عمر مات أدلة التكاليف الأولية ومطلقا نها بعد الفراغ عن أصل التقدم الذي هو المسلم عند السكل في الجملة فنقول أن نقدمها عليها من جهة الحسكرومة وانها ناظرة اليها وان قيل من وجوه اخرى (منها) اخصية دليلها من أدلة بحمر ع الاحكام فيقدم عليها لاخصيته منها (منها) عدم امكان معاملة العموم من وجه وان كانت النسبة كدلك لان نسبته مع جميع الادلة نسبته واحدة فلو قدم عليه كل دليل فلا يبقى له مورد و تقديم البعض ترجيح بلا مرجح وأما لو قدم هو على ساير الادلة فلا يلزم محذور ويبقى لها موارد أخرى (ومنها) أن وقوعها في مقام الامتنان يكمفى في نقدمها على العمومات بمعنى الكمفاية في مقام الترجيح بعد كما كان النسبة بينهما بحموعا المموم من وجه في قبال أعمال ساير المرجحات والظاهر ان هذا هو مراد المصنف عده لا ان مقصوده قده أن بجرد كونها في مقام الامتثال يكفى في التقدم كما قيل (ومنها) لما لما لمة التهارض و ترجيح القاعده عليها أما بعمل الاصحاب وأما بالاصول المرخصة لما لما لمة التعارض و ترجيح القاعده عليها أما بعمل الاصحاب وأما بالاصول المرخصة

القرينة مثل قوله تمالى واسئلوا القرية أو عدم تصحيح الكلام الابه فاذا كان معنى اخر بلا لزوم التقدير فهو أولى ( ثالثما ) الضرر غير المتدارك لانه الذي لايلزم منهالكمدب وفيه مع أنه قد عرفت وستعرف إن شاء الله إن أرادة النفي لايلزم منه الكذب انه خلاف الظاهر و يحتاج الى القرينة ( را بعها ) نفى الموضوع ادعاء ومبالغة المقصود منه نفي الحكم لأنه أبلغ كما في لاصلوة لجار المسجد إلا في المسجد ولا صلوة إلا بفاتحــة الكتاب ويا رجال ولارجال كما ذهباليه المحقق الخراساني قده و فيه مع سلامته عن ورود الاشكالات السابقه انه عكن أن يصار اليه إذ لم يكن حلما على نفى الحقيقة حقيقة عكمنا وقد برهن انه عكن وهو الاحتمال ( الخامس ) الذي اختاره الاستاد قده في البحث والمقالة وهو أن المرفوع وجود الضور الخارجي حقيقة المستنسب إلى الشارع لظمور الفضية في الاخبار عن عــــدم الضرر في الخارج حقيقة والكـنه من لما لم يكن في مقام الاخبار عن الأمور التكوينية محضا بل في مقام التشريع والانشاء فمناه اب الضرر الخارجي المستند اليه يجعل منشائه من طرفه لايكون موجوداً فهذا في الحقيقة لا يكون تقيداً للموضوع ولا للحكم بل فسيقه معلوم من أول الأمر وحين الخطاب ولا يلزم منه كذب ولا مخالفة للواقع لوضوح ان المضار الواقعة في الخارج لا يكون وجودها مستندا الى الشارع وليست داخلة في المدخول اصلاكما لا يخفي وهذا الوجه كما ترى سالم عن جميع الاشكالات ولا يلزم كما قد عرفت تجوز ولا تقدير ولا ادعا. مع كو نها حاكمة على العمومات بل ربما كانت أقوى واوفى في هذه الجهة لانها تدل على عــدم شرع الاحكام الضررية من أصلها فتأمل جيداً وأما معنى كلمتي ضرر وضرار اما الاولى فالإظهر أنه بمعنى النقص الوارد على الشيء لامطلق عدم النفع وهذا هو معنى مافى الصحاح من انه خــــ لاف النفع ولذا صرح في القاموس الضرر ضد النفع وكــ ذا ماءن النماية الاثيرية فىالحديثلاضروولا ضرارنى الآسلام المضروضد النفع ضرهيضره ضرأو ضراراً أو أضر به يضره اضراراً فمني قوله لاضرر لايضر الرجل أخاه بنقصه شيئا من حقسه

- 1/9-

وهذا بخلاف دليل الحاكم مثل قوله (ع) لاشك لكثير الشك وقوله (ص) لاضرر ولا ضرار فانه لا يحتاج الى حكم العقل مل بنفس المداول اللفظي يكون قرينة للمراد من قوله إذا شككت في الصلوة فابن على الأكبير وعمومات أدلة التكليف مثل قوله تمالى إذا قمتم الى الصلوة فاغسلوا وجوهكم الخ ولا يرى المرف بينهما تعارض وانهما من اجتماع المتنافيين والمتضادين بحيث له فرض جواز اجتماع المتضادين عند العرف لا رى اجتماعهما بخلاف العام والحاص في المدلول اللفظي فإن المضادة بينهما متحققه بحيث لو كان اجتماع الحكمين المتنافيين عندهم جائزاً لحكموا به ولا يرفعون اليد عن ظاهر أحدهما و بعد ما تحقق ذلك لا احتياج الى ماذهب اليه المحقق الخراساني من التوفيق العرفى بالحمل على الاقتضاء والفعلية بللانصل النوبة لآنه في طول الحكومةضرورة ان الحمل فرع التمارض والتناقى وقد عرفت أنه لا تنافى بين الدليليزولو ابتداء بل سيأتي ان شاء الله بيان الثمرة بينهما وانه لا يكون الفرق بينهما مطلبا علمياً فقط بلا ترتب الثمرة عليهما حتى يقال أن المقصود تقدم الفاعدة على العمومات والمطلقات باي وجه اتفق وكان صحيحا ثم انه بعد الفراغ من الجهات الثلثة ينبغي التنبيه على أمور (الأول) قد استشكل في اعتبار الحديث من جمه كثرة التخصيص كا صرح به المصنف قده حيث قال بعد التصريح باعتبار الفاعدة من حيث السند و الدلالة إلا أن الذي يوهن فيها هي كرثرة التخصيصات فيها بحيث يكون الخارج منها أضعاف الباقي كا لا يخفي على المتقبع خصوصاً على تفسير الضرر بادخال المكروه كما تقدم بل لو بني على العمل بعموم هذه الفاعدة حصل منه فقـــه جديد ثم يقول ومع ذلك فقد استقرت سيرة الفريقين على الاستدلال بها في مقابل العمومات المثبتة للاحكام وعدم رفع اليد عنها الا بمخصص قوى في غاية الاعتبار بحيث يعلم منهم انحصار مدرك الحكم في عموم هـ ذه القاعدة انتهى.

وقدأ جاب عنه بعد ذلك بان تخصيص الاكثر إذا كان باله: وأن لا بالافراد فليس مستمجاً

لأنه في مقام التكليف في جميع الموارد يكون أصل البراءة وفي غيره يكون غيره (ومنها) ماذهب اليه المحقق الخراساني قده من التوفيق المرفى حيث أن العرف يحمل الاحكام المتعلقة بالعناوين الثانوية على الاحكام الفعلية في مقابل الاحكام المتعلقة بالاشياء بمنار نيها الاولية فيحملها على الأحكام الاقتضائيه مثل قوله (ع) الغنم حلال والموطؤة حرام ضرورة انه لو لم يحمل خصوص الحكم المثملق بالعنوان الثانوى على الفعلية ليبقى قوله الفنم حلال على اطلاق فعليته بحيث يكون الموطؤته أيضا حلال فانه ولكن بصد وروده يحمل ذلك على الافتضائي إلا إذا كان الحـكم الاولى نصا في الفعلية أو أقوى من الثا أوى فيها فيعامل معهما معاملة التعارض أو التزاحم وينكر على المصنف قدهما كون القاعدة حاكمة على العمو مات لأنهاغير ناظرة البها لاموضوعاً ولا حكماً وانما يكون في مقام نفي الحـكم من موارد الضرركما هو الحال في جميع الآدلة المثبتة للحكم أوالنافية له بالنسبة الى الموضوعات ولا يكون دليل الفاعدة شرحاً وتفصيلا لعموم الاحسكام ومطلقاتها والانصاف ان جميمها منظور فيها يظهر بالنأمل والندبر والحق كما أشرنا اليه ماذهب اليه المصنف قده من الحكومة لأن المقصود منهاكون دليل الحاكم مجيث إذًا لوحظ مع الدليل الاخر يكون شارحاً له أي كونه عدلوله اللفظي قرينة على المراد الواقعي منه حيث أنه وان لم يكن مثل القرينة المتصلة شارحاً للمراد من اللفظ بحيث ينشلم بها ظهور اللفظ ويصير المراد بالارادة التصديقيـــة من مثل لفظة إسد في قوله رأيت أسدا يرمى خصوص الرجل الشجاع وذلك لأن الدليل المنفصل لايوجب انثلام الظهور إلا أنه لا يكون مثل الخاص والمقيد حيث لا يكون قرينتهما إلا بحكم العقل من جهة رفع التَّافي والتضاد من كلام المتكلم الحكيم وإلا فنفس المدلو لين متهافتين لوضوح ورود الأثبات والنفي على موضوع واحد في مثل اكرم العلما. ولا تكرم زيداً العالم فيكرن بمدلو ليهما متعارضين و لا يكون أحدهما بمدلوله اللفظي متعرضا للاخر

لا يكون جمد له ضررياً لأنه وقت تعلق الزكوة أو الخس مثلًا صار المال مشتركاً بين صاحب المال والفقراء أو السادات ومن المعلوم أداء الدين لم يكن ضرراً بل لازم يحكم المعلل والشرع والحج وإن يكن الله تبارك الله تعالى شريكاً مع الناس مثل شركته في باب الخس إلا أنه بعد ما ثبت انه دبن لم يكن أدائه ضرراً و نقصا وارداً على الانسان.

﴿ التنبيه الثاني ﴾ قد اشكل في تطبيقه صلوات الله عليه وآله العنوان على مورد قضية سمرة بن جندب و في تطبيقه على مسئلة الشفعة ومنع فضل الماء اما الاشكال بالنسبة الى قضية سمرة فتقريره بوجمين ( الأول ) ما أقاده الاستاد قده من حيث أنه على خلاف سلطنته على عذقه و تخلمه و يلزم خلاف الامتنان عليه وعموم الناس مسلطون على اموالهم أيضا يكون امتنانيا فلا يكون لقوله (ص) لاضرر ولاضرار عموم بالنسبة الى رفع مثله من الاحكام الامتمانية مع أنه يكمفي في عدم المموم كونه على خلاف الامتنان في حق الغير ومن المملوم ان قصر سلطمته عن نخلته خلاف الامتنان في حقه وهذا الاشكال بهذ النحو لا يكون في كلمات غير الاستاد قده على مافي مقالته وماكان يفيده في مجلس البحث ( الوجه الثاني ) ما افاده المصنف قده في رسالته المخصوصة بالفاعدة من أن أمره (ص) بقلع المذق لا يوافق القواعد و نفي الضرر عن الانصاري لا يوجبه وربما يرجع هذا الوجه الى الوجه الاول وأما عن الوجه الاول فقد اجاب الاستاد قده بان تطبيقه (ص) ليس من تقدم نفي الضرر الراجع الى الانصاري على سلطنـــة سمرة بن جندب حتى الزم المحذور المذكور بلمن جمة تقديم سلطنة الانصارى على سلطنة سمرة بن جندب حيث انه كاكن مسلطاً على تصرفه في عذقه كان الانصاري مسلطاً على حفظ عرضه وعائلته في داره ومن المعلوم عند الدوران يقدم العرض على لماللانه يكون أهمنه ولذاكان يساومه إلى ماشاء الله حتى يرفع النزاحم بزوال موضوع حقه ولكن يرد علية اله لاوجـــه حيند التطبيق لاضرر عليه ولا يرتبط به لأنه من تقديم الأمر الاهم على الامرالمهم عند النزاحم مثل باب الصدين بل هو منه والانصاف والتحقيق أن يقال أنه لو كان قصر السلطنــة

وان كان الافراد الخارجة بذلك العنوان اكثر من الافراد الباقية ولكن لا يخفي أنه يتم بنا. على كون القضية من القضايا الحقيقية وأما إذا كات منالقضايا الخارجية أومثلها فلا فرق في كون الاخراج بالهنوان أو بالافراد ومن المعلوم ان القاعدة يكون مر. سنخ القضايا الخارجية بل منها حقيقة حيث ان المرفوع كل حكم خارجي يتحقق من قبله الضرر ومن المعلوم أنه في غير عناوين المعاملات إنما يكون أشخاص الأحكام كوجوب الوضوء الضرري والفسل كـذلك بل كـكون وضوء زيد مثلا ضرريا وكون غسل عمر كـذلك وهكـذا وفي المماملات وانكان الخارج في بمض الموارد العنوان كالبيع مــع الغبن لكنه نفس العنوان الحارج يكون من الأفراد بالنسبة الى عنوان الحديث و بعبارة أخرى الحركم واردعلى الجزئيات سواءكان جزئياً حقيقياً أواضافياً والجزئي الاضافي مندك بالنسبة الى الجزئيات الحقيقية وأقل قليل بملاحظتما وفى مثله الاستهجان بخروج اكثر الافراد باقفافهم والانصاف ان اشكال بعض المحققين في الكفاية على المصنف قده وارد ويكون الاستمجان باقياً لوكان الخارج أكثر افراد العام وانكان بعنوان واحدلما أشرنا منان الحكم في القضايا الخارجية إنما يتعلق باشخاص الموضوع وأفراد العاموان كان في البين عنوان لم يكن ذلك جامع حقيقي ومعنوي بل يكون جامعاً لفظياً يشير بذلك اللفظ إلى الأفراد والاشخاص فالتحقيق في ألجواب ان الخارج منها لم يكن اكثر من الباقي مع ان أكثر ماتوهم خُروجها بالنخصيص يكون خروجها بالتخصص كالخس والزكوة والحج والجماد وامثال ذلك لأن القاعدة ناظرة الى وفسع الضرر عن الاحكام الني شرعت مطلقة من حيث الضرر وعدمه بل نوع أفرادها كانت غير ضررى فيقيدها من جهة الحكومة بما إذا لم يكن ضرريا وأما بعض الأحكام الذي شرع ضرريا كالمذكورات فلا يكون الحديث الشريف ناظراً اليها بل مثل الزكوة والخمس بل الحجج على ماهو التحقيق من انه من باب الوضع وهو من أفراد الدير

و نظره الى جميع العمومات كما صرح به المصنف قده في المتن في أول المطلب حيث اقرن عمومه مع عموم او فوا بالعقود في الحكومة للقاعدة وكونه امتنانياً لا يلنزم عدم عمومه إذا كان على خلاف الامتنان في حقّ الغير مالم يكن مضراً بحاله كما هـــو المفروض المدم لزوم كون الحمكم الامتناني امتنانيا في حق كل احد (فافهم)

والعجب من المصنف ( قده ) مع هذا التصريح في أول المطلب كيف التزم بعد صفحتين بأن الأوفق بالقواعد تقديم المالك لأن حجر المالك عن التصرف في ماله ضرر يمارض ضرر الغير فيرجع الى عموم قاعدة السلطنة ونفي الحرج فراجع المتن فتأملوقد عرفت ان مجرد قصر السلطنة لا يكون ضرراً وإنما يكون من باب عدم النفع ويكون قاعدة لاضرر حاكما عليهاو نلتزمني الفرع المشهور على خلاف المشهور بعدمجو از تصرف صاحب الدار في ملك كيف يشا. ولو كان ضرراً على الجار لتقدم القاعدة على العموم وقد عرفت انه لامحذور فيه وعدم تقديم كشير من الأصحاب القاعدة وتمسكهم بالعموم ر ما يكون من جمة عدم الاعتبار بمدرك القاعده من حيث السند أو الدلاله كما يصرح به بمضهم بذلك نعم فيما إذا كان تصرف صاحب الدر قبل توجه الضرر الى الجاريان بني في دارهاو لا حماما أو مدبغا أو مطبخا أو حديقة ثم اشترى الاخر الارض المتصلة بهاو صار جاراً له فاضر تصرفه السابق فلا يكون نفى ضرر الجار رافعا لسلطنة صاحب الدار لانه يكون موجباً لضرره أيضا للزوم رفع اليدعن حمامه أو حديقته أو غير ذلك وورود النقص عليه ( فأقهم )

ثم ان الظاهر ان قلع النخلة كان من باب تطبيق عنوان الحديث عليه لامن جمة اولويته وص، على الاموال والانفس أو حكومته أو من جمة سلطنته على بعض المطالب اذ الظاهر من الحديث انه (ص) في مقام تطهيق الكلى على المصداق في القلع و ممناه انه لا يكون مسلطاً على ابقاء حذقه لأنه رجل مضار فما عن بمض الاعاظم من

بالنسبة الى المالك عن ملكه ضررا عليه بحيث يكون عند المرف نقصاً وارداً عليه كما احتمله المصنف قده بــــل اختاره يكون مـــن بـــا بالتزاحم بين الضررين ومن المعلوم لزوم تقديم جانب الانصارى لأنه راجع الى العرض فحينئذ بمكن تصحيح كلام الاستاد قده لوضوح أنه لا بدمن النرجيح عندالنزاحم بين الضررين كاذكره المصنف قده في المتن ولازم ذلك الالتزام بما ذهب اليه المشهور من جواز تصرف صاحب الدار في دارهكل مايريد ولو كان ضرراً على جاره من جمل المدبغ او المطبخ أو الحمام أو الحديقة أو غير ذلك أو يحفر بالوعه يفسد ما. بتر الجار وأمثال ذلك لأن كلها يدخل في بابالتزاحم بينالضررين ويرجع بعدالتساقطإلى عموم السلطنة اوعموم نفي الحرج أوأصالة الاباحة كاقواه المصنف قده أخيراً في المتنوان قلنا بان قصر السلطة لا يكون ضرراً و نقصاً بل يكون من مصاديق عدم النفع كما هو الظاهر فلا يكون من باب تزاحم الضروين فحينتذ ان قلنا بان عموم السلطنة من الاحكام الامتنانية كما ادعاه الاستاد أو لا يكون نفي الضرر جارياً اذا كان على خلاف الامتنان في حق الغير فيبقي الاشكال بالنسبة الى تطبيقه ( ص ) على قضيه سمره بحاله ويبقى المجال لتصحيح ماذكر عن المشهور منجواز تصرف صاحب الدار في ملكمه كيف يشاء كما لا يخفى وأما ان قلنا بانه لا يكون من الاحكام الامتنانية كما هو الظاهر لانه من احكام الملك ولوازمه بل يمكن ان يقال بانه لا يكون حكما شرعياكى يكون امتنا نيابل من لوازم المال وآثاره عند العرف والعقلاء جواز تصرف المالك وصاحب المال فيه كيف يشاء إلا إذا كان محجوراً فيمكن أن يكون قوله (ع) الناس مسلطون على امو الهم امضاه لحسكم المرف والعقلاء فيرتفع الاشكال في المقام لأن توجه الضرر على الأنصاري مانع من عموم سلطنة سمرة في ملكه ويكون قاعدة لاضرر حاكما على العموم المذكور لحكومته على ساير العمومات ولزوم كونه على خلاف الامتينان بالنسب ألي سمرة لايكون مانما بمد عموم قوله لاضرر ولا ضرار

أعمال الولاية ايس في محله .

وأما مايتوهمن ان ابقاء النخلة لا يكون ضرراً على الانصارى بل يكون اجتياز سمرة بلا استيذان منه ضرراً عليه فما وجه قلعها (مدفوع) بان السلطنته على الاجتياذ من شؤون السلطمة على بقاء الحذق ومراتبها ولما لم عكن منعه من الاجتياز الا بالفلع حيث انه (ص) منعه غير مرة باللسان حتى ساومه بنخيل الدنيا والجنة فما امتنع والقاء القبض عليه وحبسه حتى لا يحتاز ربما ماكان مشروعاً اوماكانت المصلحة فيه فينحصر رفع الضرر عن الانصاري بالقلع وربما لاجل ذلك شبه بعض الاعاظم قده المقام بوجوب المقدمة عند وجوب ذيها ولا مجال لنوهم ان النرتب شرعى والترتب في باب المقدمة تكويني لما اشرنا اليه من انحصار مقدمية رفع الضرر عن الانصارى بالفلع ولا يخفي ان احتال الانحصار كاف في المطلب بعد ظهور الحديث الشريف في انه ( ص ) في مقام تطبيق كرى الحريم المرعى الكلى على الصغرى بالنسبة الى القلع لا انه في مقام أعمال الولاية والحكومة فتأمل جيداً فان المطلب دقيق وبما ذكر ناظهر فساد ماذكر غير واحد في مقام الرد على بعض الأعاظم حيث صحح المطلب ووجه تطبيق العنوان على قضية سمرة والانصارى بنحو ماذكرناه وانكانت عبارة نقريرات بحثه لايخلو من شوب الاجمال من أن مقتضى القاعدة انه إذا كان الاجتياز بلا استيذان من الانصاري حراما من جهة كونه ضرراً على الانصاري ارتفاع حرمة الاجتياز الذي بكون من اثار حق بقاء الشجره وأما ارتفاع ذات موضوع الأثر فلا وجه له وقد يمثل بانه لوكان اطاعة الزوجه للزوج ضررياً يرتفع نفس وجوب الاطاعة وأما الزوجية فلا ترنفع وكذا مثل عدم ارتفاع نجاسته الماء اذا كانت موثرة في حرمة شربه وصار شربه على الانسان واجباً لأجل دفع الضرو ولكن ظهر مما ذكرنا ان بقاء النخلة إذا كانت علة منحصرة للعمل بالحرمة أي الاجتباز المضر المرفوع جوازه بحديث لاضرر لما ذكرنا

من عدم طريق آخر فرفع الضرر عنه يتوقف على رفع منشائه وهو استحقاق بقاء النخلة ولاجل ذلك شبه المقام بارتفاع الوجوب عن ذي المقدمة بواسطة ارتفاع وجوب المقدمة ومثل بما إذا كانت المقدم\_ة ضررية كما اذا كان استعمال الماء في الوضوء أو الفسل ضرريا فبارتفاع الوجوب عنهما يرتفع الوجوب عن ذيهما إلا اذا اخرجت عن المقدميسة والعجب من بقض المستشكلين من أصحاب بحثه حيث قول بعدم ارتباط المثال بالمقام لان المقدمة إذا كانت ضررية فيكون ذيها أيضا ضررياً وتوهم انه جاء عثال تام للطا بقـــة للمقام وغفلءنكون التشبيه من جهة سقوط ذي المقدمة بسقوط وجو بها فقط كما مثلمًا بمسئلة الوضوءوالصلوة فالتشبيه منجهة سقوط وجوب ذى المقدمة بعد سقوط الوجوب عن المقدمة المستفرع على وجوب ذيهـا ففي المقام بعدسةوط جواز الاجتياز المتفرع على بقاء الحق يسقط بقاء لانه أصل المنشأ وعلة ومقدمةله وقد عرفت ان القليع مقدمه منحصرة لرفع الضروعن الأنصارى وكان صلوات الله عليه وآله رفع ضرر الأنصارى وطبق الكبرى على المورد بقلع الحذق بعد تعيينه الصغرى وبيان السكيرى بقوله (ص) أنت رجل مضار ولاضرر ولاضرار (فان قلت) الظاهر ان أمره بقلع الحذق من جهة الحكومة في مورد الترافع حيث انه مسبوق بشكاية الأنصاري واحضار سمرة وهذا هو المنهيج في باب المرافعات (قلت ) نعم لا شبهة في ان القضية من مصاديق الترافيع وقلمه من باب فصل الخصومة ولأجل ذلك عد بمن أقضيته (ص) لـكن المحقق في محله ان ميزان فصل الخصومة في الشبهات الحـكمية لابدوان يكون من تطبيقات كبريات ادلة الاجتماديه في الموردكما هو صريح مقبولة عمر بن حنظلة فلا منافات بين كو نه فى مقام فصل الحصومــة و بين تطبيق عنوان نفى الضرر صفرى

وأما أشكال النطبيق في مسئلة حق الشفعة ومنع فضل ماء البئر ومنع فضل الماء الذي ورد في الاخبار مثل مافي الوسائل محمد بن يمقوب عن محمد بن يحيى عن محمد بر · IC في تطبيق القاعد، على مسئلة شفعة ومنع فضل الما.

ولا يخفي ان ظاهر خبري عقبة بن خالد ان العنوان أي قوله (ص) لاضرر ولا ضرار من متمات المطلب ولوكان مع الواو وانه بمنزلة العلة للصدر وما حكم به (ص) كما هو الظاهر الحال صريحًا في قضية سمرة بن جندب وكون الامر بعكس ما ذكرا. أولى حيث أن التقطيع في الآخبار سيما في الجمل المستقلة التي يمكن أن يستدل بها غـير عزيز في الاخبار وفي حال الروات فلم لا يكون استقلال العنوان من تقطيعات عبادة كما يشهدعليه الرواية الثانيه لعقبة بنخالدحيث ذكر قوله رسول الله وص، في ذيل الحديث بلسان التعليل مع انه نقل قضائين منفصلين عنه (ص) في هذه الرواية .

وبالجلة الانصاف انه لا يمكن رفع اليد عن ظهور الاخبار بهذه الاعتبارات والظنيات و إلا يمكن النشكيك في أكثر الاخبار بهذه التشكيكات كما انه لا يمكن الاعتماد بما أنى به بعد ذلك بعض الأعاظم من الشواهد والاستدلالات وأنها غير تامة فراجع تقريرات بحثه فلا بد من حل المطلب والجواب عن الاشكال بنحو آخر و مكن أن يقال بمنع كراهة منع فضل الماء مطلقاً بل في بعض الاوقات مطلقاً او في زمانه (ص) في تلك الموارد كان حراما الكونه ضرريا ويكون بالضرر في بابالشفعة بنحو الحكمة لابنجو العلة وكون الشيء علة لحركم او أحكام وحكمة لحركم آخر لادليل على منعه وكذلك الجمع بين الكراهة والحرمة في جميع التركيبات المستعمله فيها أيضا لامانع منه ( فان قلت ) كلا المطلبين تمام و لـكن يلزم استمال اللفظ في المعنين أو في الجامع والأول عال أو غير جائز والثاني غير مفيد اما الاول فواضح واما الثاني وان كان ير فع به الاشكال في المقام ويناسب ذكر الكلمتين بعد القضايا الا أن لازمه عدمجو از الممسك بالحديث الشريف في موارد الشك لانه لايعلم في كل مورد ان نفي الضرر فيه بنحو العلة أو بنحو الحكمة وكذلك كل مورد شك في ان الاضرار حرام أو مكروه لا عكن أن يتمسك به لاثبات الحرمة وبالجلة كل مورد في تمين المراد من الجامـع

الحسين عن محمد بن عبدالله بن هلال عنعقبة بن خالد عن أبي عبدالله (ع)قال قضى رسول الله (ص) بالشفعة بين الشركا. في الأرضين والمساكن وقال لاضرر ولا ضرر وما في الوسائل ايضا عن محمد بن يحي عن محمد بن الحسين عن محمد بن عبدالله بن الحلال عن عقبة بن خالد عن أبي عبدالله (ع) قال قضى رسول الله (ص) بين أهل المدينة في مشارب النخل انه لا عنع نفع الشيء وقضى بين أهل البادية أنه لا عنع فضل ماء ليمنع فضل كلاً فقال لاضرر ولا ضرار وفي بعض النسخ نقع البئر بدل نفع الشيء من جمة عدم الحرمة في منع الماء وإنما يكون فيه الـكراهة وهي لايناسب التعليل بقوله (ص)لاضرر ولا ضرار وفي الشفعة لا يكون الضرو دائميا ولا غالبيا مع أن المرفوع الحكم بملاحظة

وقد يجاب عنه باذ من باب الجمع في الرواية وانه في الواقع ما كان عنوان الحديث في ذيل الخبرين وأول من أجاب عنه بهذا النحو وفتح باب النشكيك في دلالة الاخبار المدكورة على تذيلها بالمقرتين الشيخ الملامة الاجل شيخ الشريمة الاصفهاني الشيرازي و تبعه بعض الأعاظم (قدهما) وعمدة مستمدهما ان قضايا رسول الله (ص) محكية من طرق المامة عن عبادة بن صامت ولاتكون فيها عنوان الحديث في ذيل قضية بل هو قضاء مستقل و بوافق مارواه عقبة بن خالد في هذا الباب الذي ينتهي اليه أقضية رسول الله ( ص ) من طرقنا في كيثير من العبارات أو جميع الانفاظ فيحدس الفقيه بانماذكر العنوان في ذيل قضية الشفعة وقضائه منع فضل الماء أن أصل ماصدر عنه رص) في هذا الباب كان قضاء مستقلا و إنما جمع بينها و بين غيره و جملها في ذيل قضية الشفمة عقبة بن خالد و لا يكون الفظة فافي حديث منع فضل الماء قرينة على كونه في ذيله لأن النسخ المصححة من الكافي خالية عنما بل المذكور فيها بدل القاء الواو وأتى بمض الأعاظم عمق دات وشواهد أخرى بل استدل بها على المطلب والكن الانصاف انه بهذه الاعتبارات لا يمكن رفع اليدعن ظهور الأخمار.

يحتاج الى وجود القرينة فلا بد من الرجوع الى الاصول ( قلت ) نعم لازم الاستمال في الجامع ماذكر وربماكان هو وجه نظر القائلين بلزوم الجبر في التمسك بالقاعدة فى كل مررد بالعمل علاوة عن عدم صحة السند عندهم الكن عكن الالنزام بمدم الاستعال في الجامع بل يكون الاستعال فيما يدل على الحرمـــة مطلقا وعلى ما يدل على ومقتضى ذلك انه في غير ما قامت القرينة على ارادة الكراهة يحمل على الحرمة وكـذا في غير ما قامت القرينة على ارادة الح-كمة يحمل على العلمية و بهذ المطلب بمكن رفـــع الاشكالات بحيذافيرها ويثبت جواز التمسك بالفاعدة بعيد اعتبار السند ووضوح الدلالة فافهم واغتنم.

( التنبيه الثالث ) هل يكرن المنفى الضرر الواقمي سوا. كان معلوما أو غـــير معلوم أولا يكون كـذلك وعلى الثاني هل يكون جريانه مختصا بحال الجهل ولو في بعض الموارد أو يكون العلم معتمراً وعلى الثاني هل العلم تمام الموضوع أو جزماً له اعلم انه قد اختلف كلمات الاصحاب قدهم في العبادات من حيث دخل العلم بنحو تمام الموضوع أو جزء الموضوع وعدم دخله أصلا وكون الحدكم مرتباعل الواقع وانكان ظاهر كلام شيخذا الانصارى (قده) دخل العلم فيه بعد اتفاقهم ظاهراً اختصاص جريانها في باب المعاميلات بصورة الجمل كما هو المسلم في المعاملات الغبنية وكذا في غير العبادات والمعاملات من الحقوق وأمثالها مثل عدم سلطنة المالك على حفر البئر اذا كان مضراً للجار وعدم سلطنة سمرة بن جندب على العبور الى عذقه إذا كان مضرا للانصارى حيث أن المسلم جريانها بلا ملاحظة علم الضار والمتضرر بالضرر وجهلهما بل تجرى مطلقا وقد تصدى بعض الاعاظم تبعا اشيخا الانصارى في العبادات بان المنفى بالفاعدة الحكم المستند اليه وقوع المسكلف في الضرر وفي صورة الجهل لا يكون الوقوع في الضرر

الكلام في أن المراد الضرر الضرر الواقعي أولا

مستنداً الى حكم الشارع لانه لو فرض ارتفاع الحـكم بواسطة القاعدة لوقع أيضا في الضرو لجمله به فجريانها لايرفع عنه الضرر بل يوجب عليه مشقة الاعادة فالحركم الفعلي المتوجه الى المكلف العالم بالضرر يوقعه في الضرر وهو منفي بها والمكن لايخفي بعد التامل النام ان ماذكراه لا يكون تاماً ولا يوجب دخل العلم في موضوع القاعدة حتى يصح عبادة الجاهل بالضرر بهذا التقريب لان ماذكراه في بيان المطاب بعد التامل ينحل إلى قضيتين (أحديهما) عدم استمناد الوقوع في الضرر باطلاق دليل التكليف (ثانيهما) عدم فاندة مجيء الفاعدة لنفي الوقوع في الضرر لارتكابه الضرر على كل حال والقضية الاولى غير صحيح لانه لوكان الدايل الاولى مطلقا ومثل قوله تعالى إذا قمتم الى الصلوة فاعسلوا وجوهكم لح متوجهاً إلى كل مكلف سواء كان الماء له مضراً أو غير مضر لاوقع هذا الحكم المسكلم في الضرر ويكون الضرر مستنداً إلى حكم الشارع كاستناده في سأير الوارد لانه لولم يوجب الشارع الوضوء وكان مطلوبه الصلوة بلا وضوء وطهارة مثلا لا يقع في الضرر يقينًا من طرف الشارع فالذي أوقعه في الضرر المتثال أمر الشارع ولزوم الطهارة لانيان الصلاة وإذا لم يكن هذا المقــــدار من الاستناد كافيا لما يتحقق استماد في ساير الوارد أبدا وأما القضية الثانية فهي وانكانت صحيحة إلا أن عدم استفادة المكلف من حكم الشارع في صورة قصر الحكم وعدم اطلاقه لجهله لايوجب عدم الاستناد في صورة الاطلاق والعموم وبعبارة أخرى استناد الوقوع في الضرر الى جمله واختياره لا يوجب عدم الاستناد في الصورة السابقة و إلا يلزم أن لا يكون الاستناد إلى حكم الشارع في غير المورد من جميع الابواب وعدم استفادة المسكف من اطلاق الحركم في صورة الجهل في المقام لا بوجب تقيد الموضوع بالعلم و إلا فلا بد من تقيد جميع موضوعات الاحكام مثل الخر والبول وامثالها لأنه لا يتحقق الامتثال من الميكلف في الاحكام المترتبة على الموضوعات الواقعية إلاف صورة العلم واماصورة الجمهل بل الشك

امتنانيا في كل حكم و لو فوعا بان يكون الوضوء الضرري، مثلام نوعا في الشريعة و لو لم يستفد المكلف من هذا الامتنان في بعض الصوركما في المقام لا يجرى القاعدة من هذه الجمهة ولكن هذا غير عدم الاستناد الذي ذكراه مدركا للمطلب فافهم واغتنم.

ولا يتوهم في وجمه تصحيح العبادة بان مثل عنوان الضرر من العناوين الثانوية و تـكون ما نعة من تا ثير الملاكات الأو لية اللحكام التي يكون بنحو الاقتضاء ومن المعلوم انه المَا نعمن تاثير الملاك الآولى اذاكان نفيه ذا ملاك.

و إذا كان الضرر متوجها الى المكلف على كل حال لجمله به كان نفيه من غير ملاك فلا ما نع من تاثير المقتضى في فعلية الحـكم فيؤثر مقتضى وجوب الفسل مثلا في فعليته لوضوح انه بعد ماكان القاعدة حاكمة على الاحكام الاولية فيكشف عن عدم الاقتضاء لها أصلاكما صرح به المصنف قده في رد من يقول بان مصلحة الحكم الضرري يتدارك الضرر فيقع الكلام (ح)في مقدار الحكومة وإنها باي مقدار يكشف عن عدم الحكم الاولى بجميع مراتبه والبحث فيه يرجع الى ما ذكرنا وبالجملة الوضوء الضررى يكون مثل الصوم الضررى خال عن المصلحة بل فيه مفسدة وعلى كل حال فالآحوط ان لم يكن الأقوى بطلان العبادة ولزوم الاعاءةكما ان الاحوط لزوم الاعادة فيصورة العكسوفيما إذا يتمم لاعتقاد الضرر ثم تبين عدم الضرر فان المفروض عدم تحقق الموضوع ولو قلنا بان للعلم دخل فيه لأنه ليس بتمامه يقينا نعم يمكن أن يلزم تحقق الموضوع من جهة دخوله فى عنوان عدم الوجدان إذا كان المقصود منه عدم النمكن كما هو المحتمل أو المظنون لانه أعم من العقلي والشرعي بل ربما يدخل في المقلي ( فافهم )

ثم ان وجه الاختصاص بصورة الجمل في المعاملات هو انه في صورة العلم بكون الشيء قيمته أكثر بما ياخذه في قباله فقدد اقدم هو على ضرر نفسه ومن المعلوم انصراف القاعدة عن صورة الأفدام ولكن قد أشكل بانه ما الفرق بينها وبين العبادات فان الاقدام فيهما بالضرر لا يوجب عدم جريان الفاعدة بل يتبدل بالتكليف الاضطراري

فتكون مجرى للبرائة فلا يحمَّل غرض الشارع من الأمر ولا من المأمور به ولا يتحقق الامتثال والاجتناب من المكلف و ان شئت أن يظهر لك منشأ الاشتباء فاعلم انه لايكون المحرك للعبد نحو العمل في باب الاحكام الحركم بوجوده الواقعي ضرورة وجود الحركم الفعلى عند الجهل ومع ذلك لا يتحقق في نفس المكلف دعوة وحركة بالنسبة الى العمل والامتثال أصلا بل إنما يكون بوجوده العلمي لأنه بعد العلم يتوجه نحو العمل بل بعد التأمل المام يظهر أنه يكون القطع بالحـكم تمام المُوضوع لحصول الحركة إلى العمل عند تعققه وان لم يكن في الواقع حكم أصلاكما إذا قطع بدخول الوقت وصلى ولم يكن الوقت داخلا واقعا ففي البين صورتان أحديهما القطع بحكم المولى والعمل على طبقه وعدم مصادفته للواقع والاخرى القطع بحكمه والممل على طبقه مع مصادفته للواقع ومن الواضح انه اذا كان في باب من الأبواب استناد الى حكم الشارع ومن يدعيــــه لايكون الا في الصورة الثانية ومعنى الاستناد انه لما صادف القطع للواقع ويكون طريقياً فيصح الاستناد إلى المعلوم محيث يقال أن حركم الشارع دعاه الى العمدل كما يصح الاستناد إلى العلم وأما فيصورة الخطاء لايكون مستنداً إلى الحديم لأن المفروض عدمـــ و إنما يكون مستنداً الى قطعه وجهله رالصورة الحيالية والجاهل بالضرر إذا توضوء و تضرر يكون الوقوع في الضرر كنفس الوضوء مستندا إلى الشارع إذا كان الأمر بالوضوء الواقع متوجها اليه كما هو المفروض على تقدير غدم جريان القاعدة ويكون مستندا إلى جهله بالحكم و او من جهة الجهل بالموضوع إذا لم يكن اطلاق الأس بالوضوء بافيا بل قصر وقيد بواسطه عريان و يأجلة عدم الاستناد الى الحكم في صورة المدم للجهل لا يوجب عدم الاستناد اليه على فرض وجود الحكم وتحقق الامتثال وليكمن لا يخفى ان هـذا المقدار يكم في تشريع لاضرر لأنه ينفي الضرر المستند اليه بمعنى ان الصرر المتوجه الى العبد لولا نفيه عنه منفى عنه نعم لو قلنا بان كون الحكم في مقام الامتنان ولأبد أن يكون امتنانها بالنسبة الى كل مكلف في أحاد المواردو لابكـفي كونه

- 101 -

فلو اقدم على الجناية مع علمه بان استعال الماء يضره يحوز له الاقدام ولا يجب عليه الفسل للصوم والصلوة والوضوء للصلوة بل بحب عليه التيمم وإن أفتي بوجوب الفسل بمض وورد فيه بمض الأخبار ولكن المشهور على التيمم والحبر غير معمول به وقد تصدى بعض المحققين قده على مانقله شيخما الاستاد قده في المقالة عنه بان المانع من جريان القاعدة هو الاقدام على ضررهو تحققه في المعاملة مع العلم كمون قيمة الشيبي نصف هذا المقدار ومع ذلك يقدم على اشترائه به عند العرف مسلم وهو الحاكم به مخلاف من أجنب نفسه مع العلم بتضرره باستعال الماء فان صدق الاقدام يتوقف على توجه الأمر بالفسل أو الوضوء وتوجه الامريتوقف على صدق الاقدام وقد أورد على كلا لجزئين أما بالنسبة إلى الاول فقال أن مدار مانـــمية الضرر للزوم المعاملة ليس على حدوثه كيف والضرر المماملي بنفس صحة المعاملة قدحدث جزماً ولا مجال لنفي هذا الضرر الحادث و إلا فلازمه بطلان المعاملة وهو خارج عن مصب كلما تهم فعمدة النظر في نفي اللزوم نفي بقاء الحادث ولذا يوجب خياراً موجبًا لحل العقد من حين الفسخ لامن أصله وحينتذ ففاد عموم نفي الضرر نفي بقاء الضرر لانفي حدوثه وحينتك فع العلم بغينية المعاملة فلا إشكال في صدق أقدامه على حدوث الضرر وأما أقدامه على بقاء هذا الضرر فصدقه منوط بثبوت اللزوم إذ لولاه لما كاد يصدق عليه الاقدام على ضرره إذ المفروض أن مجرد تبديل مال بنصفه مع خياره لا تكون المعاملة ضررية والمفروض ان هذا اللزوم أبوته في المورد منوط بالاقدام فدار الى اخر ماقاله في المقالة وملخصه انه بعد مالم يكن الـكلام في حدوث المعاملة وصحتما وإنما الـكلام في بهائها واللزوم ويلزم في صدق الافدام الدور وفيه ان الكلام في اللزوم من حين الحدوث ولا يلزم من جريان القاعدة بالنسبة اليه فساد المعاملة لإن حدوثه مع الخيار لا يكون فإسدا ولإ ضرريا لكن لماكان توجه الضرر اليه مع علمه به باقدامـــه عرفا كالممطي

ماله بجاناً أو بالصاح المحابي لا يشمله الفاعدة فتكون المعاملة حدوثا وبقاء لازما ولإ يلزم الدور لعدم توقف صدق الاقدام على قوله تعالى أرقوا بالعفود لأن المعطى ماله بجانا هبة أو صلحا أو غير ذلك فقد أقدم على بذل المال سواء كان هدا الاعطاء بحكم الشرع لازما أو جائزاً ولا ينتظر هو عند نفسه ولا العرف في الاقدام على ضرر نفسه إلى حكم الشارع باللزوم وهذا بخلاف ماقاله شيخه العلامة قدهما في الفسل الضروى حيث أنه لا يكون نفس الاجناب ضرويا ولا يكرن مقدما على ضرز نفسه بل يتوقف هذا العنوان على توجه الامر بالفسل اليه والمفروض أن توجهه اليه يتوقف على الافدام

ثم ان قده أورد على الجزءالثانى بدوران الآمر بين المقتضى التنجيزى والمقتضى النعليةى ومن المعلوم انه يقدم مقتضى التنجيزى ببيان أن موضوع دليل الوضوء والفسل لا يكون معلقا على شيء بل يكون موضوعه الحدث وأما كبرى لاضرر فمن جمة كونه في مقام الامتنان منصرف عن صورة الاقدام على الضرر فنفى الضرر معلق على عدم صدق الاقدام فيقدم المقتضى التنجيزي وهو اطلاق دليل الفسل والوضوء

ثم قال فان شئت قرب الدور بوجه آخر وهو أن عدم صدق الاقدام فرع عدم وجوب الفسل وهو فرع عدم صدق الاقدام وبالجملة يقول قده بعدم المكان اثبات التكليف بالنيمم الا منجهة دليل حرمه الاضرار بالنفس كما هومقتضى بعض الاخبار في تحف العقول وغيره ومثل هذه الكبرى يكون مفسدته تنجيزيا .

أقول لا يخفى أن انصراف قوله (ص) لاضرر ولا ضرار عن صورة الاقدام لا يوجب صييرورة مقتضيه تعليقيا لان خروج بعض أفراد العام بالانصراف أو بالنخصيص لا يوجب الاضيق الموضوع وكون الحركم على بعض الأفراد وهذا غير التعليق في الموضوع و بعبارة أخرى التعليق فيما إذا كان نفسه ماخوذاً في خطاب الشارع

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT.



ومنه ظهر عدم عدم تمامية قوله قده توقف عدم صدق الاقدام الخ لانه لا يكون ماخوذا في الموضوع أصلا ( فان قلت ) إذا كان كذلك فليكن عنوان الاقدام أيضا كذلك فكيف جرى فيه الدرر ( قلت ) نهم ولكن يكنى فى توجه الدرر أن الضرر المتخصص بخصوصية معنى الاقدام يتوقف تحققه على الوجوب الشرعى ولو كان تنجيزيا و بالجلة يكنى فى تمامية الطلب وكون النكليف التيمم التقريب المذكور كما أنه يكنى من بحمة دليل حرمة الاضرار بالنفس لكن إذا كان من باب تقديم أقوى الملاكبين و باب البزاحم لأن النسبة بينها و بين العمومات عموم من وجه فتأمل وفى القاعدة أمور اخر يكون التنبيه عليها لازما أو راجحا لكن ضيق المجال مانع من بسط الكلام فيها و لنقتصر على ما ذكر نا من التنبيهات و الحمد لله اولا و اخرا وظاهرا و باطما .

## تذكرة

لا يخنى انه قد طبيع هذا السفر القيم و نشر لأول مرة فى سنة ١٣٦٥ ه و نفدت نسخته فى السنوات الأول فلكثرة رغبة أرباب العلم والفضل فى ايران وعراق و تاكيدهم الطبعه و نشره طبيع ثانياً مع إلحاق قاعدة لا ضرو واضافات اخرى لحضرة المصنف مد ظله فى الدورة الآخيرة تراها ما بين القوسين .

قد تم الفراغ من الطبعة الثانية في شهر ذيقعدة الحرام ١٣٨٣ عل هاجرها آلاف النحية والسلام .